



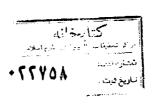






يتخ المخطع إنا المالينفيين

إعداد فيتمالككام في مجمع البحونث الإسلاميّة





| شرح المصطلحات الفلسفية .                               | الكتاب:              |
|--------------------------------------------------------|----------------------|
| قسم الكلام في مجمع البحوث الإسلامية.                   | إعداد:               |
| الحافظ علاء البصري.                                    | الخظ والإخراج الفنتي |
| البحوث الإسلامية ، ص .ب ٩١٧٣٥/٣٦٦ ، ايران ــ مشهد      | الٽاشر: تجمع         |
| دار البصائر ـــ بطهران.                                | تنضيد الحروف:        |
| الأولى ١٤١٤هـ.                                         |                      |
| ۱۰۰۰ نسخة.                                             |                      |
| مؤسّسة الطّبع والنّشر في الآستانة الرّضو يّة المقدّسة. |                      |

# حقوق القلبع محفوظة

# كلمة الناشر

العمد لله وصلَى الله على رسوله محمّد بن عبد الله وعلى آله الأطهار: أو: له الكمّ، وقاده الأُمم إلى صواط الهداية، المستنقذين لهم من ظلام الجهل والفوانة صلوات الله عليهم أحممين. وبعد

مند أخد مديد .. و الحياجة إلى صياعة صعيفات مستخصصه في العنوم والسعارف الإسلامية أو طلك التي كانت قد نشأت في ملابسات العياة الومته للمسلس حاجه قائمة ملحة، يربد من إلحاجه في حياتنا المعاصرة: العيل الواضح إلى التحصص في العلم، و وقرة ما ورئاه من هذه العلوم، وما يتسم به كلّ منها من تنزع و نفصل .. يحبث بات التمرف على فكرة من الأفكار أو مصطلح من المصطلحات - لغير المستخصص - مما لا يناتى إلا بالزجوع إلى المعجمات الحاصة. ذلك أن التعامل مع مصادر كلّ علم من العلوم - للوقوف على نشأة مصطلح ما ونطؤوه هو في ذاته في يعناج إلى عمرفة منهجية بهذه المصادر، إلى جوار ما يمكن أن أيُقدر من الوقت و الجهد في هذا السبل.

وإدراكاً لهذه الحاجة العلمية القائمة .. قُني (مجمع البحوث الإسلامية في الآستانة الرّضوية المقدّسة) بالعمل لصناعة مُعجم في (علم الفلسفة)، يرصد المصطلحات والألفاظ المتداولة في هذا العلم، ويجمع أقوال الفلاسفة في المادّة الواحدة من مصادرها الأساسيّة، وهي مصادركتيرة وفيرة متمدّدة المسارب و الأتجاهات.

وسبحد الفارئ أنَّ هذا المعجم - بصورته الَّتي انتهى إليها - يحقَّق أهدافاً عدَّة. ومن أبرز هذه الأهداف:

١ - قراءة مفاهيم علم الفلسفة من خلال مصطلحاته.

التعقة التعدد في الزوية، و التنوع في وجهات التظر.

## شرح الصطلحات القلسفية /و

٣ متابعة النَّمَوْ في معنى المصطلح، وما طرأ عليه، خلال الزَّمن، من إضافات.

 ١- استشفاف المصادر المعرفيّة الّتي تغذّى منها الدّرس الفلسفيّ لدى المسلمين، سواء أكانت أصيلة أم دخيلة.

وقد كانت المساحة الزمنية التي تعرّك فيها مشروع المعجم هذا و استقصى آثارها .. مساحة عريضة فسيحة، امتذّت من القرن الهجريّ الثالث إلى القرن الثالث عشر. وهذا المعنى كافي ليكشف عن مدى البههود التي بُذِلت دؤوية في صناعة هذا العمل المعجميّ الثالث: منذ كان بذرة، حتى نمّ و اكتمل .. مازاً بمراحل عمل دقيقة يقدّر قدرها من له بصر بصناعة المعجمات، وقد خمّل العاملون في (قسم الكلام و الفلسفة) في هذا المجمع - مشكورين - أعباء هذا المشروع في مراحله المتلاحقة. وإذ نقدر لهم - و بخاصة الأخ الفاضل الشيخ غلام علي يعقوبي - ما بذلوه من جهود، و ماأنفقوا عليه من وقت .. كما نقدم شكرنا و تقديرنا إلى الأستاذ الكريم العلامة السيّد جلال الذين الآشيائي الذي نظرته على الكتاب وأبدى توجبهاته القيمة التي كان لها أثرها على الكتاب تسديداً و تعسيناً. نسأل الله - تعالى فيم فيضاً من التوفيق والإفيال، على أمل أن يُشيغوا المكتبة الإسلاميّة مزة أخرى بسواه من الأعمال التي ترفد العركة العلميّة و الإسلاميّة مزة أخرى بسواه من الأعمال التي ترفد العركة العلميّة و

مجمع البحوث الإسلامية

# كلمة القسم

يستخدم مؤسسو كل علم - عادةً - مفردات خاصة تعبّر عن موضوعات ذلك العلم وقضاياه، يطلق عليها اسم: المصطلحات. ولمتاكان البعث في نلك المصطلحات وفيهما بينها من علاقة منطقية يؤلّف مجموعة المباحث في كلّ علم، فإنّ كلّ علم يمكن أن يتلخص في مضامين مصطلحات يستبين للمرء بوضوح من خلال عملية نعنيم هذا العلم وبسط مباحثه وقضاياه.

من هذا المنطلق، قام جمع من الباحثين بإعداد معاجم خاصة بمصطلحات بعض العلوم يغبة تيسير العصول على كلّ مايتصل بكلّ علم من مباحث و مضامين.

وفي مضمار هذه الحركة العلميّة، وخدمةً للباحثين في الحقل الفلسفي، قرّر قسم الكلام والفلسفة في مجمع البحوث الإسلاميّة التابع للآستانة الرضويّة المفدّسة إعداد معجم للمصطلحات الفلسفية مشفوعة بتعريفاتها، اعتماداً على النّصوص القديمة المتعلّقة بالفترة الواقعة بين القرن الثالث و القرن الثالث عشر الهجري، وذلك لكي يمهد السبيل للحصول على تلك التعريفات ومصادرها.

علماً أنَّ اعتمادنا على مصادر تلك الفترة يعود إلى عدم توفَّر كتاب فلسفيّ يخصّ الفترة التي سبقت القرن الثالث الهجري. فأوّل مصدر عوّلنا عليه هو من نتاجات الفيلسوف أبي يوسف، يعفوب الكندي (م ٢٥٦م) الّذي حاز لقب أوّل فيلسوف إسلامي.

وتعيط النارئ الكريم علماً أننا قـــــرنا العزوف عن الكتب الفلسفية المؤلّفة في القرن الرابع عشر، وذلك بعد استشارة أهل الاختصاص والرأي.

(N)

ولتاكانت المصطلحات الفلسفية وشروحها وتعريفاتها المتنوعة لم تجمع بهذه الطّريقة

#### شرح المصطلحات الفلسفية /ح

الكاملة في أيّ معجم من المعاجم الفلسفية الموجودة حتى عصرنا العاضر، لذلك صادق محمّ البحوث الإسلامية على تدوين هذا المعجم الذي كان الأستاذ اللّ كتور مهدي محقّق قد اقترحه من قبل، وتحمّل مهمّة ننفيذه السّادة أعضاء النسم، وهم: غلام علي يعقوبي، ومحمّد فائمي، ومحمّد فائمي، ومحمّد خاجي آبادي، وعين ألله أصغر شكوهي، وعين الله يلاللّهي".

قام هذا القسم طيلة ثلاث سنوات منواصله بالبحث و التنفيب فيما يقرب من مائة كتاب تعتبر من أهم المصادر الفنسفية، واستخرج أكثر من عشرة آلاف قصاصة نفسم نعريفات للمصطلحات الفلسفتة.

وتم تنظيم هذه العناوين حسب الترتيب الهجائي بعد مطابقة القصاصات المعدّة مع المصادر المعنيّة مزة أخرى. وقد رُوعي في ضبط التعريفات البده بالمصادر القديمة، والانتياء بالمصادر المتأثرة المتمثّلة بسؤلّقات الحكيم انشيزواري (م١٢٨٩ه) وعند العثور على تعريف المصطلح أو توضيحه في مواضع أخرى من الكتاب، تمت الإحالة إليه أشفاً.

(Y)

وعلى الرغم من الجهد الذي بُذِل لنفادي تكرار التعريفات المتماثلة، والاكتفاء بذكرها في المصادر القديمة، والإثبارة إلى المصادر المتأخّرة التي تضمّ التعريف نفسه، إلاّ أنّه قد تُلاحظ بعض التعاريف المتكزرة، بيد أنّها قليلة نوعاً ما، وربّما اهتمّ المشاركون في إعداد هذا المعجم بنقل بعض التعريفات المتماثلة في ظاهرها من عدّة مصادر مستقلة و متكرّرة، لأنّ هذه التعريفات وإن بدت متماثلة عند أول نظرة، غير أنّها تختلف اختلافاً مفهوميّاً فيما بينها من خلال تقديم بعض الكلمات وتأخيرها أو إضافة بعض الألفاظ و نقصائها ممتا طرح من قبل أحد الفلاسفة، علماً أنّ النقل التربيم على تعقور الشعابير الفلاسفية في كلّ حالة من حالاتها الخاصة على مرّ التاريخ.

ش من التحدير دكره أنّ أحد الزملاء وهو الشيخ محمّد مهدوي فر الدي كان عضواً في القسم قد ساهم
 في العراحل الأولى لهذا المشروع.

وجاء تعريف قسم من هذه المصطنعات في جميع المصادر القلسفية، نظراً إلى أهتينها الستأشلة في الفلسفة. وسيلاحظ القارئ كاقة هذه المصطلحات مع الفروق الموجودة بينها. وهناك نوع آخر من هذه المصطلحات مجردة من الشروح الوافية أو من أي تعريف بها، فهي إمّا ليست ذات سُأن يذكر، أو الآ العاملين لم يهندوا إنبها عند استقصائهم للمصادر. وهذا سيكون أحد البواعث على إعداد مستدرك لهذا المعجم في الطبعات القادمة بإذن الله. ومن الفسوري أن نذكر بأن كثيراً من هذه العناوين قد أحيلت إلى مواضعها المناسبة ومنطان شرجها و توضيحها.

0.1

تعبر مصادر هذا المعجم من أهم الكتب الفلسفية المصيّقة خلال الألف سنة المنصرمة. ولكنّنا اطلعنا، بعد إنجاز هذا المشروع و تنضيد حروفه العطيئة، على بعض الكتب ككتاب: «المطالب العالية» للفخر الرازي، و «إحصاء العلوم» للفارايي، و «السحاكسات». ونأمل أن نستضي بها و بأمثالها في الطبعات القادمة؛ إن شاء الله.

(c)

ومن الضروري التذكير بأنَّ أكثر المصادر التي اعتمد عليها القسم ـ وهي مدوّنة في النهرس الخاص بها في آخر هذا المعجم ـ لم تطبع كما ينبغي، وفيها أخطاء مطبعية أيضاً. و أشير في بعض المواضع اللآزمة إلى شكلها الصحبح في الهوامش. وسيلتقي القرّاء الكرام بهذه المسألة عندما يلاحظون النسخ المحقّقة و المصحّحة لهذه المصادر، وقد يجدون مواضم اختلاف مع تلك النسخ من حيث الألفاظ أو رفع الصفحات.

(٦)

كان ضرورياً في بعض المصطلحات أن يذكر العنوان بشكل تركيبي، نحو: الشقيل والخفيف، الصحّة و المرض، الوجود الخارجي و الوجود الذهني، وأمثال ذلك. وفي مثل هذه العالات تكون الأولوية في الشرع و التعريف للكلمة تهماً للحرف الأوّل فيها من حيث

## شرح المعطلحات الفلسفية /ى

الترتيب الهجائي. والكلمة الثانية ذكرت في موضعها، وأحيلَ فيها إلى الكلمة الأولى.

{V

ربّما جاءت أسماء المصادر مختصرة في هذا المعجم، إلاّ أنَّ القسم آثر أن تكتب بشكل تام مراعاة لهدف المؤلّف من تسمية الكتاب، مضافاً إلى الاحتراس من وقوع الخطأ في بعض الحالات. ومن البديهي أنَّ المفهوم المتبادر من عنوان: «كشّاف» و «الأربعين» اللّذين بمثّلان اختصاراً لـ «كشّاف اصطلاحات الثنون»، و «الأربعين في أصول الدّين» ليس كالمفهوم الذي يفيده العنوان الحفيقي لهما.

(A)

إنّ المشاركين في إعداد هذا السعيم، وإن كانوا لا يدّعون أليم استطاعوا إحداده بنحو تامّ يرضاه الباحثون و أهل الاختصاص، إلاّ أنّ السرور يفسرهم إذ أقلحوا ولأوّل مرّة أن يدوّنوا كتاباً في هذا الحقل مستظلين بعناية العولى ـ تعالى ـ ورعاية الإمام المهدي ـ عجّل الله فرجه ـ و مستهدين بالإمكانيات المناحة الآسيانة الرضوية السفدة ـ على مشرّفها أفضل الشلاة و الشلام ـ ومن السناسب هنا أن تقدم شكرنا و تقديرنا للذكتور مهدي معقّق على سبقه إلى اعزام هذا المشروع وكذلك نقدم شكرنا وتقديرنا للأستاذ حسين دركاهي على دوره السلوط في إنجاز هذا المشروع من خلال توجيهاته وإرشاداته المخبدة طيلة التحقيق.

(4)

وفي الخنام، نرجوا من العلماء وأهل الاختصاص أن يوافونا بآرائهم وافتراحاتهم البنّاءة المفيدة حول هذا المعجم لتكون مناراً لنا في الطبعات القادمة إن شاء الله. ومن الله التوفيق، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

قسم الكلام والفلسفة في مجمع البحوث الإسلاميّة ــ مشهد المقدّسة



(١) **الآخرة** منالة عاما

ــه عالُم الآخرة والدنبا .

(۲) الآلة هي ما يؤثر الفاعل في منفعله القريب منه بتوشطها. (الإشارات والشبيبات مع القرح ۱۲۰/۲، شرعى الإشارات للقوسي (٤٩) هم الفاعل الفريب.

 (٣) الآن إنه يتبع الحركة وينعرض لها عارض يستنى الزمان. وفيقلعه الآن. (رسائل الفارابي، الدماوي الغلبية/١)

هو طرف موهوم ليشترك فيه الماضي والمستقبل من الزَّمان. الزَّمان.

وقد يقال آن لزمان صغير المقدار عند الوهم متصل بالآن الحقيقيّ من جنسه . (الحدود لابن سبا٢٠) هو الذي يجيل الزمان معدوداً . وبإزائه في غير الزمان ، الوحدة . (التحميل/١٤١)

هو ما يعرض في حدود الزّمان لكونه مقداراً ؛ كيا يفرض الشّقطة في المقاديم الأخر، ولبس بموجود البّنة بالفعل. (نفس المعدر/٤١١)

نهاية مشتركة بين الماضي والمستقبل. (رسائل ابن رشد/١٤)

هو الّذي يفعل الزّمان ويمدّده، ولولاه لم يكن متقدّم ولا متأخّر. (رسائل ابن رشد، كناب النهاء الطبيع//٥٤)

المبيني (۱۷) عارة عمّا يفصل الماضي عن المستقبل. (المباحث الشرقية ۲۷/۷)

له معنيان؛ أحدهما ما يتفرّع على الزّمان فهو حدّ وطرف للزّمان المقصل. الثّاني ما يتنفرّع عليه الزّمان. (المكنّة الثمالية /١٦٦/)

هو الآن الموهوم الذي هو حدة مشتبرك بينها (الماضي والمستقبل) منزلة الشقطة المفروضة على الحقط. (كشّاف اصطلاحات الفنون/٦٢١)

ــه الزَّمان.

(ة) الابتداء القيء الذي منه ينتخرك القيء أولاً.

الشّيء الّذي منه يجود كون الشّيء. الّذي منه يكون الشّيء أوّلاً وهو في الشّيء. (نضيرما بمد الطّيمة/١٧٨)

 (٥) الابتهاج إدراك المؤقر من حبيت هو مؤثر، ويختلف باختلاف الإدراك ومتطقه ...
 (اللمة الاشتارم)

ــه العشق، الحبَّة.

(1) الأبد ــه الأزل.

(٧) الإبداع إظهار الشيء عن لبس.
 (رسائل الكندي الفلغية/١٦٥)

إحداث شيء من لا شيء. (الرّمائل الغلسنيّة لهند بن زكريّا الزاني/٢٧٤)

هو إدامته (البدع) تأييس ما هو بذاته ليس، إدامةً لا يتعلّق بعلّة غير ذات البدع. (رسائل القاراب؛ الذعاوى القلبيّة/ع)

هو إيجاد شيء لا من شيء. (رسائل إخوان الضفاء (۱۷۳/۳)

هو إيجاد الشّيء من لا شيء. (نـفس الصدر ٥١٧/٣)

هو إيجاد شيء غير مسبوق بالعدم. (الإشارات والقبيات مم القرم ٦٧/٣)

هو أن يكون من الشّيء وجود لغيره من غبر أن يسبقه عدم سبقاً زمانبّاً.

هو أن يكون من الشيء وجود لنميره متعلّق به فقط دون متوسّط من مـادّة أو آلة أو زمان. (نفس المعد ١٢٠/٣)

عند الحكماء، هو تأييس الشّيء بعد ليس مطلق. (إغيّات الشفاء /٢٦٦، تعليقة على الشّفاء مُصدرالدّين / ٢٠٠

اسم مشترك لمفهومين: أحدهما ، تأييس القّيء لا . عن شيء ولا بواسطة شيء.

والفهومُ النَّانِي، أن يكون للشّيء وجود مطلق عن سبب بلا مـــنـوشـط، وله في ذاته أن لا يكون

موجوداً وقد أفقد الدي له من ذاته إفضاداً تاشأ. (الحدود لابن سينا /٤٣، رسائل ابن سينا /١١٨)

إِنَّ الحَكَاء اصطلحوا على تسمية النَّسة (الأَوْل تعالى) التي تكون إلى الكلّ إسداعاً ... فـمنون بالإبداع: إدامة تأييس ما هو بذاته ليسٌ، إدامةً لا تشعَلق بعلّةٍ غير ذات الأول، لا مادةً، ولا آلة، ولا معشّ، ولا وأسطة.

وعند العامّة: هو الاختراع الجديد لاعن مادّة. (البدأ والماد لامن سينا/٧٧)

هو أن يكون وجود شيء عن شيء غير متوقّف على غيره أصلاً . (مجموعة مصفّات ثبخ إشراف ج ١ ص 11)

القسم في اصطلاح الفلاسفة مخشص بالممكن الذي يكون وجوده مسبوقاً بادة وزمان.

ولفظ الإبداع عُمِّتُصُ بَالممكن الَّذِي لا يكون كذلك . (شرحى الإشارات للزاري 112/1)

هو أن يكون من الشّيء وجود لغيره متملّق به فقط دون متوسّط من مادّة أو آلة أو زمان. (نفس المعدر (۱۳۲۸)

إيجاد شيء بلا توشط آلة أو مادّة أو زمان أو غير ذلك . (شرحي الإشارات للقوسي ٥١/٢)

هو إيجاد شيء غير مسبوق بالعدم. (نفس الصدر (٢١٥/١)

هو صدور الوجود عن الواجب الحقّ بلا مشاركة جهة القابليّة . (الشواهد الزبوبيّة/١٧٨)

هو تأييس ما ئيس بشيء. (رسالة حدوت الماني، لصدرالذبن/٢٧٥)

هو تأييس شيء عن ليس مطلق. (البدأ والماد، المدرانةين/١٧١)

هو أن يكون صدور الملول من مجرّد جهة الفاعلية بلا مشاركة حيثية القابليّة. (نفس المسد/٢٣٣) الإيجاد إمّا أن يكون مسبوقاً صادّة أو زمان أو لا. فإن لم يمكن مسبوقاً فيهو الإبيداء. (سائب

الهاكمان/١٦٣)

الإيجاد إمّا أن يكون مسبوقاً بالعدم أو لا , والأوّل هو القستع والثّاني هو الإبداع . (نفس الصدر/٣٣٣) هو الإيجاد بلا واسطة شي ء .

إيجاد شيء غير مسبوق بالعدم. (نفس الصدر/١١٨) إيجاد شيء غير مسبوق بالعدم.

هو أنْ يكون من الشّيء وجود لـغبــره متملّق به فقط دون متوسّط من مادّة أو آلة ، أو زمان . (كنّاف اصطلاحات الننون/١٣٤)

ــ الإيجاد، الصنع.

(٨) الأبديّ الأبديّ ما لا بكون منعدماً.
 (الشريفات/٣)

ما هو الواقع في منتهى السلسلة الظولية العروجية بحسب ترقي الظواهر إلى البواطن وباطن الباطن. (الحكة النعال: ٣٠٩/٣)

← الأزلى.

وم) الإبصمار الطبياع مُثَل الأشبياح في المعين؛ كانطبياع الصور في المرآن. (المدود والدون/١١)

عندة! هي إنشاء الشفس صورة مثالثة حاضرة حده! في عالم الشمقل مجرّدة عن الماذة الطبيعيّة. «عافذ التالية ١٤/٨)

الشاء المنفس صبورة أخبرى غير آلني في المادة الخارجيّة. (نفس المدر ٢٠/٩)

عبارت است از انکشاف حضوری عبنی که أتم أنحاء انکشافات و أکمل أنسام إدراکاتست(۱). (لمات إلهة/۸۱)

 ١ حد عبارة عن الانكثاف الحضوري العبني الذي هو أنم الانكثافات وأكمل أقسام الإدراكات.

(١٠) إبليس موجود نفسائي متولد من طبقة دخائية نارية يعلب عبليه الشرارة والإغواء والإضلال. (البدأ والعاد، لصدرالدن/١٩٦١) مع الشباطن.

(١١) الآقحاد اسم مشترك ؛ فيقال الساد لاشتراك أشياء في عمول واحد ذاتي أو عرضي ؛ مثل اتحاد الققس (٢) والشلج في المبياض، والقور والإلسان في الحيوان.

ويقال اتمحاد لاشتراك عمولات في موضوع واحد؛ مثل اتمحاد الظمم والرّائحة في الشّفاحة.

ويقال اتّحاد لاجتماع الموضوع والهمول في ذات واحدة؛ كحصول الإنسان من البدن والتّفس.

ويقال النحاد لاجتماع أجمام كثيرة إلما بتنال؛ كالدينة وإنما بشماش؛ كالكرسي والشريد، وإنما بالاتصال؛ كأعفاء الحيوان. (الحدود لان سبنا

/۳۹ و ۱۰ ، رسائيل ابن سينا (۱۱۰)

هو حصول جسم واحد بالعدد من اجتماع أجسام كشيرة لبطلان خاضيّاتها ، لأجل ارتفاع حدودها المُشركة وبطلان نهاياتها بالاتصال . (الحدود لابن سبنا / ۴۰ رسائل ابن سبنا / ۱۱۲)

اتحاد را در جنس جانست خوانند، و در نوع مشاکلت، و در کم مساوات، و در کیف مشایت، و در وضع مطابقت، و در اضافت مناسبت [باشد]. و در انماد وضع اجزاء موازات. (۲) (درتا التاج ۲۰/۲)

 ٧ – كذا في الصدر: وما وجداه في المعاجم، ولعله تحريف القطن.

 الاتحادي الجنس يستى جانسة، وهو في النوع مثاكلة، وفي الكم مساواة، وفي الكيف مشاية، وفي الوضع مطابقة، وفي الإضافة مناسة، وهو في وضع الأجزاء موازة.

# الإنّحاد الحقيقي والمجازي/\$

إنّ الوحدة قد تكون ذات الواحد با هو واحد وهي الوحدة الحقّة وقد تكون غيرها. وهذه على ضربين: حقيقيّة وفير حقيقيّة ؛ وهي بحسب شركة تما إنّا في الحسول فالاتّحاد في اللايع يسمّى عائلة، وفي الكيف مشاية، وفي الكيف مشاية، وفي الكيف مشاية، الإضافة مناسة. (مطالع الأنظار / ٢٤، البدأ والماد، لمدرالذين / ١٤، أمل الأصول / ١٣٨)

اعلم أنّ للواحد الفبر الحقيق أسامي هنصوصة: فالمشاركة والانتحاد في الجس مجانسة، وفي المتوع عائلة، وفي الكيف مشابة، وفي الكتم مساواة، وفي الوضع مطابقة، وفي الإضافة مناسبة.... (تعابة على الشناء، لصدراللين/٨١)

ـ الإضافة، الجانسة، الساواة، الوحدة.

(١٣) الإتحاد الحقيقي والمجازي الانحاد الحقيق هو أن يصبر شيء بعينه شيئاً آعر. والإتحاد بطاق بطريق المجاز على صبورة شيء ما شيئاً آخر بطريق الاستحالة؛ أعني الشغير والانتقال دفيهاً كان أو تدريهاً ....

والانتمال دفعها 10 لو مدريها .... ويطلق أيضاً بطريق الجاز على صيورة شيء شيئاً آخر يطريق التركيب، وهو أن ينضم شيء إلى شيء ثان، فيتحضل منها شيء ثالث. (شرح المواقد / ١٠٥/)

ـ الاتّحاد، الاستحالة.

(14) الاقصاف إنّ مسنى الاقصاف في نفس الأمر أو في المتارج هو أن يكون الموصوف بمسب وجوده في أحدهما بحيث بكون مطابق حل تلك القمفة عليه وهو مصداته .

والحق أنّ الاتّصاف نسبة بين شيئين متغايرين بحسب الوجود في ظرف الاتّصاف. (الحكة النمائية (٣٣١/٢)

معنى الاقصاف في كل ظرف هو كون الضفة بحيث يكون نحو وجودها فيه منشأ الحكم بها على الموصوف؛ أعمّ من أن يكون بانضمامها به أو بانتزاعه منها . (نفس الصدر ٢٣٨/٢)

(م) الأقصال هو اتحاد النهايات. (رسائل الكنديّ الفلسفيّة /١٧٦، المفايسات /٢٦٥، المعدود والفرق /٨١)

أمّا الاتّصال فهو أمر يخصّ الرّطب. وهو أنّ الرّطب إذا لاق ما يمات بطل السّطح بينها بسهولة، وصار مجموعها واحداً بالاتّمال، والبابس لا يسهل ذلك فيه. (طبيعيّات الشفاء، الفنّ الرّام/٢٢٢)

هو أمر يخمّ الرّطب. (القحميل/٧٠٨)

الاتصال بدل على معنين: أحدهما صفة لشيء لا بقياسه إلى غيره.

وهـو كونه بحيث يمكـن أن يغرض له أجزاء تشترك في الحدود...

وقد يقال على الجسم التعليميّ عندما يطلق التصل على الشورة الجسميّة أتصال أيضاً.

وقد يشال لهند الشورة أيضاً اتصال واستداد بالجاز...

وثانيها صفة لشيء بقياسه إلى غيره. وهو أيضاً معنين: أحدهما كون المقدار متحد النهاية بقدار آخر. ويقال لذلك المقدار إنّه متصل بالنّاني بهذا المحق.

والشَّاني كون الجسم بميث يتحرك بحركة جسم آخر. (شرعي الاشارات للظومي ١٠/١)

لفظ يقال بالاشتراك القساعي على الخطوط والقادير.

وعلى الصّورة المحصّلة لماهبّة الجسم بما هو جسم. (نطبقة على الشّغاء، لصدرالذين/٥٧)

المنى الذي هو ليس من مقولة المضاف يطلق على مصنيين: أحدهما كون الشّيء بحيث تنشارك أجزاؤه في حدود مشتركة.

ثانيها: كون الشّيء بحيث يقبل الأبعاد على الإطلاق. (نفس الصدر/٥٠)

هو كون الشيء بحيث يمكن أن يفرض له أجزاء مشتركة في الحسدود. (كشاف اصطلاحات الفنون/١٥٠٨)

ــه الاتحاد، الجسم التعليمي.

(١٦) الاتّفاق (الأمر الاتّفاق) إذّ ما

يوجد عن الأسباب دائماً فهو طبيعيّ وإراديّ. وإنّ ما يوجد عنها على سبيل العرض فهو اتّفاقيّ . (رسائل الفاراني، اللتعاوى الفلية 1/2)

هو حادث عن مصادمات هذه. فبإذا حللت الأمور كُلُها استندت إلى صبادئ إيجابها تنزل من عند الله تعالى. (إفيات الشفاء /٣٦٥، الشجاة من الغرق في عر الشبلات (٧٠٠/)

إِنَّ الأُمور الاتَّفاقيَّة هي الَّتي لبست بعائمة ولا . أكثرته ...

إذّ كلّ فعل يصدر من الإنسان فياتا أن يكون من قصد وإرادة أو يكون بغير قصد وإرادة، وما ليس بقصد وإرادة فإقا أن يعرض بالاتّفاق أو يقع بالاضطرار... الاتّفاق: كمن رمى صيداً فأصاب إنساناً. (عطر، الشّفادة، المثلاة /١٠)

كلّ ما يتكوّن فإنّه يتكوّن من أحد ثلاثة أشياه: إنّا عن الطّبيعة، وإنّا عن الفسناعة، وإنّا عن تلقاء نفسه. وهو المستى بالاتّقاق. (نضير ما بعد الطّبية/٨٣٨)

الاتفاق علّة في الختاريين تعرض باتباع (الاطون).

علّة تعرض خفيّة ، لاثبات لها. تعرض في الأشياء الّي تكون بالبخت لسبب مّا (أرسطو طاليس).

إنّه علّة غير معروفة عند الأفكار الإنسانيّة. (في التفس/١٣٣)

الفاعل بالعرض على أقسام... الرّابع الفايات الانتفاقية إذا نسبت إلى الفاعل الطبيعي أو الاختباري و كالحجر إذا شبخ عضواً عند الهبوط وإنها عرض له ذلك لأنّ ضله بالذّات أن يبط، فاتقن أن وقع العضو في سافة. وهذا يستى هذا القسم بالبخت والاتّفاق. وهو واقع في عالم التّكوين المنصري دون الإبداعي الكلّي، والبخت والاتّفاق إنها يتصور بالنسبة إلى نظام الجزئ، لا بالنظر إلى التظام الجملي الكلّي).

- تلقاء النفس.

(١٧) الْأَثَّرِ الأثر له ثلاثة معان: الأوّل بمنى التنبيعة وهو الحماصل من القيء، والنّاني بمنى المسلامة، والنّالث بمعنى الجزء. الآثار هي اللّوازم الملّلة بالشّي . (الاعربفات/٣)

الأثر في الحقيقة ليس شيئاً مستقلاً متيزاً عن المؤثر، وليس الأثر شيئاً بمياله، بل المؤثر هو الشيء والأثر أبي هو أثر شيء لا شيء بنفه. وما وجد من الآثار مستقلة بذواتها عمتازة عن مؤثراتها فليست آثاراً لها بالحقيقة، بل بحسب الطّاهر. (الما والعاد، ومداللين/٣)

الأثر له ثلاثة ممان: الأوّل عمنى التبجة وهو الحاصل من التّيء، والتّاني ممنى الملامة، والتّالث منى الجزء.

ـه العمل.

(١٨) الأثير المواء الحاز الّذي بل فسلك

القمر. (رسائل إخوان الضفاء ٣٨٨/٣)

(١٩) **الاجتماع معلول** بالقليم للمحتة.

(رسائيل الكنديّ الغلسفيّـة/١٧٠)

حال تقارب الأجسام بعضها من بعض، والافتاق تباعدها. (القابسات/٣١٥)

وجود أشياء كثيرة يعمّها معنى واحد. (الحدود لابن سينا /٣٨، رسائل ابن سبنا /١١٤)

حصول الجوهر في الحبّر بالتسبة إلى جوهر آخر إن كان بميث يمكن أن يتخلّل بينه وبين ذلك الآخر جوهر ثبالث فهو الافتراق، وإلّا فهو الاجتماع. (شرح الواقف/٢١٨)

ــ الافتراق.

(٢٠) الاجتماع الفاضل ــ المدينة الفاضلة.

(٢١) الأجزاء المتباينة والمتداخلة إنها (أجزاء الماهيتة المركبة) إن صدق بعضها على بعض فمنداخلة، سواء كانت متساوية أو غير متساوية.

والشهور أنَّ التداخلة ما يكون بعضها أعمَّ من بعض فلا يتناول التساوية فبحتاج إلى جعلها قسماً ثالثاً.

والأظهر أن يقسم الأجزاء إلى متصادقة ومنباينة ، ثم يقسم التصادقة إلى منداخلة ومنساوية ، أمّا التداخلة فإن صدق كل منها على كلّ أفراد الآخر فها متساويان...

وأمّا المساينة فإمّا أن يعتبر الشّيء مع علّـة من علله الأربع أو مع معلمول له أو مع ما ليس علّـة ولا معلولاً بالقياس إليه ... (شرح الوانف/١١٥)

(٧٧) الأجزاء المتداخلة

الأجزاء المنباينة والمنداخلة.

(۲۳) الأجزاء المعنوتة والمقدارية مراد از أجزاء مقداريّه آن است كه در اشارة حسيّه منسايز باشند بجيئيّق كه صحيح باشد ابن كه گفته شود هذا وذاك، وأين هذا من ذاك.

و مراد از أجزاء معنویه آن است که در اشاره حسّه متمایز نباشد خواه در خارج متمایز باشند؛ مثل ماده و صورت، و خواه نباشد؛ مثل جنس و نصل(۱۰). (لمات الجنة(۱۰۰)

ے بسیط الجهات.

(٢٤) الأجزاء المقداريّة به الأجزاء المنويّة والقداريّة.

(٥٥) الأجسام الأربعة
 الأجسام البسيطة، الأسطقسات الأربعة.

(٢٦) الأجسام الأولى والشّائية الأجسام الأولى هي الأجسام التي هي علمة لشحده الجهات.

والأجسام الثّمانية هي الّـتي تحصل في الجهات بعد تحدّها مغيرها . (شرحي الإشارات للزّازي (٦١/١)

 (۲۷) الأجسام البسيطة والمركبة الأجسام بالجملة إنا بسيطة وهي التي لها طبع واحد، وإنا

١ ـــ المراد من الأجزاء المقدارية هي الذي تشمايز في الإشارة الحنيية بحيث بصنغ أن بعدال في الاشارة الها: .
 هذا وذاك وأين هذا من ذاك ؟

والمرأد من الأجزاء العنوبية هلى التي لاتتدايز في الإشهرة الحشينية من دون فرق ب النسايز لي الحارج؛ مثل الماذة والشروة، وعدم ذلك ؛ مثل اجاس والفعل.

إخوان الصفاء ٢٨٥/٣)

هو أن يكون من الشيء وجود زمانتي . (الإشارات والشبيهات مع الشرح ٢٠٠/٣ ، شرحي الإشارات لنظوسيّ (٢٣٤/١)

يقال على وجهين: أحدهما زماني والآخر غير زماني.

ومعنى الإحداث الزّمانيّ إيجاد شيء بعد أن لم يكن له وجود في زمان سابق.

ومعنى الإحداث الغير الرّماليّ هو إفادة الشّيء وجوداً، وليس له في ذاته ذلك الوجود لا بحسب زمان دول زمان ؛ بل في كلّ زمان كلا الأمرين. (الحدود لابن سينا /١٤٤، بسائل ابن سينا /١١٨)

هو إخراجه (الفـمل) من العدم إلى الوجود. (حاشة الهاكسات/٣٢٤)

الإيجاد إمّا أن يكون مسبوقاً بادّة أو زمان، أو لا ، فإن لم يكن مسبوقاً فهو الإبداع ، وإن كان مسبوقاً بـزمان فهـ الإحداث، وإلّا فهـ التّكوين، فالإحداث إيجاد مسبوق بمادّة وزمان. (نفس المدر/۱۲۳)

إفاضة الوجود من بعد العدم القبريع، الغير التقدر. (التبسات)) - الإنجاد.

(۳۹) الإحسادات السرمساني وفير الزماني منى الإحداث الزماني إيجاد شيء بعد أن لم يكن له وجود في الزمان الشابق.

ومعنى الإحداث الغير الرِّماني هو إفادة الشّيء وجوداً وليس له في ذاته ذلك الوجود لا بحسب زمان دون زمان بل في كلّ زمان كلا الأمرين. (الحدود لابن سنا /١٣٠، رسائل ابن سنا /١٣٠)

. عرد (بي عبد راوع وعاص . - م الإحداث ، التكوين .

(٣٥) الإحداث الغير الزّماني

مركبة من أجسام طبائمها مختلفة. (اللحصيل/٥٨٨)

هي النّار، الهواء، الماء، الأرض... وإنّها اسطقسات سائر الأجسام المتشابهة الأجزاء. (ربائل ابن رثد، كتاب النّفس/٣)

الأجسام البسيطة خسة: الجسم الشماوي والأسطقشات الأربعة، الأرض والماء والناز والحواء. (نفس المعدد، كتاب الآثار العارقة/ه)

الأجسام إنا بسائط أو مركبات. وذلك الآنه إنا أن لا يكون فها تركيب قُوق وطبائع أو فها تركيب قُوق وطبائع فإن لم يكن فها تركيب قُوق وطبائع، فهمي البسائط؛ كالماء والهواء، وإن كان فها تركيب قُوى وطبائع فهمي المركبات؛ كالتبات والحيوان. (مطالع الإنظار/١٢١)

- الامطقسات الأربعة ، الجسم البسيط ، الجسم . المركب ، العنصر.

(۲۸) الأجسام الثانية
 الأجسام الأولى.

(٢٩) الأجسام القلبيعية - الجسم القبيعي.

(٣٠) الأجسام المتناصلة هي التي بمكن
 فها أن توجد مثلها بالتوع أو شبهاً بها. (رسائل ابن
 رشد، كتاب النفس/١٠)

(٣١) الأجسام المركبة
 الأجسام البسطة والمركبة

(٣٢) الإجماع ←الإرادة، العزم، الشوق.

(٣٣) الإحداث تكوين المكوِّن. (رسائل

به الإحداث، الإحداث الزماني.

(٣٩) الإحساس هو إدراك عوارض الأجسام أو أشباحها في النقظة وصورها في النام. (اخمع بن رأيى المكيمن/٨)

هو شعور القوى الحشاسة لتغبيرات كيفية أمزجة الحواس. (رسائل إخوان الشفاء ٢٠١/٢)

إدراك الشيء الموجود في المادة الحماضرة عند المدرك على هيئات غصوصة به عسوسة ؛ من الأين والمقي والمقي والمكم وغير ذلك ... (الإشارات والمنبيات مع الشرح ٢٣٠/١٠ شرحي الإشارات (٢٣٨/١ ملكة المتعالية ٢٠٠/١ كشاف المعالمات الغين (٢٠٠/١ كشاف المعالمات الغين (٢٠٠/١ كشاف

هو أن ندرك شيئًا حادثًا لم ندركه قبله.

هو إدراك بعد أن لم ندرك . (القطبقات/٧٧) قرة مدركة الصور المحسسات الجسميّة . (الحدود

قوّة مدركة لصور المحبوسات الجسميّة. (الحدود والغروق/AV)

اخذ صورت باشد از مادّه ولكن بالواحق مادّی، و با وقوع نسبق میان لواحق و مادّه، كه چون آن نسبت زایل شود آن اخذ باطل شود<sup>(۱۱)</sup>. (درّه ا<sup>نتا</sup>ج ۸/م)

إدراك الشّيء مكتنفاً بالعوارض الغريبة والمُلُواحق الماذيّة مع حضور الماذة ونسبة خاصّة ببنها وبين المدرّك . (مطالع الأنظار/٧)

هي حضور القَسُورة الجزئيّة، لا تَـأثّر الآلة بها ولا انطباع الضّورة فيها . (الحكمة التعالية ٢٠/٩)

هو عبارة عن حصول الضورة المحسوسة في آلة الإدراك . (نفس المعد ١٩/٩)

م وعبارةً عن تأثّر البقوى الحاسة من المؤثّر

الجسماني . (نفس المعدر ١٩٩/١)

إدراك التيء بالحواس الظاهرة على ما تبدل عليه الشروط المذكورة: (مكفوفة بهيئات نخصوصة من الأبين والكسيسف ...) (كشباف اصطبلاحات الذين (٢٠٧)

عبدارت است از إدراک شيء بالبّت يکی از حواس پنجگانه با حضور مادّه که عبارت از جسم است خواه به حصول باشد با به حضور<sup>(۱)</sup>. (لمان إلمبّة/۱۹)

ـ الإدراك ـ

(٣٧) الأحكام الباطئة والظّاهرة لتا كان الإنسان هو جلة مركّبة من جسد جساني

ظاهر جلي، ومن نفس روحانية باطنة خفية، صارت أحكام الذين والإسلام وحدود القريعة على وجهين: ظاهر وباطن. والظاهر هو أعسال الجوارح. والساطن هو اعتقادات الأسرار في القسمائر، وهو الأصل. (رسائل إضوان الضفا (ما/17)

(٣٨) الأحكام الظّاهرة
 له الأحكام الباطنة

(٣٩) الأحمالام مِنتَع تمسرَك الحس فيها التخيّل؛ لأنّها واردة من قِبَل الحس. وهذه لا حقيقة لوجودها. (الحدود والفروق/٢٢)

ما للكهنة والممرورين نقص وإخلال بالقوى أو فادها وتعطيلها عنا خلقت لأجله. وهو غير محمود عند الطاء. وأتما عند الفضلاء فرياضاتهم وعلومهم

ب\_ عبارة عن إدراك الشيء بإحدى الآلات والحواش
 الحسس، مع حضور ماذة الشيء . أعنى الجسم- سواء
 كانت اللاة حاضرة بالحصول أو بالحضور.

 ١ ــ هو أحد الضورة من المادة مع القواسق المادية، ووقوع النسية بينها وبن المادة، بحيث لو زانت هذه النسبة ليطلب الشورة المأخوذة.

مرموضة. (١) ولرياضات أول البصيرة أمور مكنونة عن المجبوبين بالخيال عن العقلمات وإن لم يكن الضور التي أوركتها الشفس، بسبسب القسالها بالمبادى الرقيعة لحصول فراغتها عن البدن أو ضبطها للجانبن.

فهذا إن كان في حالة الشوم فهو الذي يقال له: أضخات أحلام على الحقيقة, وهمو المنام الكاذب... (البدأ والعاد، لعمداللتين/١٧٨)

(٤٠) الأحوال الأولية والمثانية الأحوال الأولية هي الأحوال التي لا يتوقف وجودها على شيء غير ذاته (الواجب الوجود)؛ ككونه قادراً أو عالمًا وفاعلاً.

ويقابلها الأحوال الثانية التوقفة على وجود الفير؛ ككونه أولاً وآخراً وظاهراً وبــاطنــاً. (شرسي الإشارات الظوسي ٢٣٦/١) حد الضفة.

, marine, 4--

(٤١) الإخبار ـــــــالخبر.

(٤٣) **الاختراع** هو الإخراج من العدم إلي الوجود. (رسائل إخوان الشفاء ١٣٠/٢)

هو إعباد شيء لا من شيء. (نفس الصدر ٢٧٣/٣) - الإبداع.

(47) **الاختلاف النّـامّ** هو الّـذي لا يوجد اختلاف أكبر منه, ولا يوجد اختلاف بن شيئين أكبر من الاختلاف الّـذي يوجد بين الّـي هي في

١ أصل الرّمض الشّدة. والرّمضاء اخرّ الشّديد عيط الهيط/٣٥١.

جنس واحد. (نصير ما بعد الظيمة/١٣٠٧) إنّ المختلفة الّـتي هي في غاية الاختلاف أنّها في جـنس واحـد وأنّه الاخـتــلاف السّــام. (نفس الهــد/١٣٠٩)

سه الأصداد، الصَّدَيَّة.

(45) الاختلاط إنّا الاختلاط الحقيقيّ أن تستحيل الفتلطات بعضها إلى بعض حتى يتولد من ذلك للمختلطات صورة متوسّطة (مثل صورة السكتجيين), (نفسم ما بعد الظيمة/١٠)

إنّما هو أن يحصل عن كلّ واحد من الهنطعين عند ما يختلطان شيء آخر بـالفعل متّـحد مغاير بالصّورة لكلّ واحـد من الهخلطين. (رسائل ابن رشد، الكون والنــاد/١٢)

هو اتَّـحاد المختلطين بالاستجالة. (نفس الصدر/١٤)

(10) الاختيار إرادة قد تقدّمها روية مع تميز. (رمائل الكندي الفسفية/١٩٧)

هند ما تحصل هذه المعقولات (الأول) للإنسان، يحدث له بالظبع تأثل، وروية، وذكر وتشؤق إلى الاستنباط، ونزوع إلى بعض ما عقله وشوق إليه، وإلى بعض ما يستبطه أو كراهته. والتزوع إلى ما أمركه بالجملة هو الإرادة؛ فإن كان ذلك عن روية أو عن نطق في الجملة ستمي الاختيار. (آراه أهل اللية الفاطة/٥٠)

هو قبول أحد الأمرين بالوهم من ذوات الباطن، وذوات الظّاهـر بــالحسّ، (رسائل إضوان القشفاء (۲۱۱/۳)

هو إرادة تقلمها روبة مع تمييز. (القابسات/٢٦٦) هذه القوّة [الشروعية] هي القوّة الّتي بها نزع الحيوان إلى الملاغ، ويشفر عن المؤدّي. وهذا الشروع إن كان إلى الملدّ ستي شوقاً، وإن كان إلى الانتقام ستي غضباً، وإن كان عن روبّة

سمّي اختباراً وإرادة. (رسائل ابن رشد، كتاب النفس/٨٨)

كون الفاعل بحبث إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل. (كتّان اصطلاحات الفنون(١٩١٩) ــه الإرادة.

(٤٦) **الأخير** الشّيء الّـذي يتبع وجوده وجود الأوّل. (تفسير ما بعد الطّبيـة/٣٠)

(49) الإدراك هو تصور نفس المدرك بصورة المدرّك . (القابسات /٣٩٣، الحدود لابن سينا /٣٩)

هو حصول الضورة المعقولة في الشفس. (الإشارات والشبيات مع الفُرح ٢٩٦/٣، حاشية الهاكمات (٢٤٦) إنّا هو للشفس، وليس إلّا الإحساس بالفّيء

الحسوس والانفعال عنه . (التعليقات/٢٣)

هو حصول صورة المدرّك في ذات المدرك . (نَفَسُ الصدر/١٤)

إِنَّ مَنْ شَأَنُ أَمْعالَ بِمَضَى القَّوَى الباطنة أَنْ تَرَكُبِ
بِمَضَ الفَّمَورِ والمعاني المدركة مع بعض، وتفصله
عن بعض. فيكون إدراك ، وفعل أيضاً. وأمّا
الإدراك لامع الفعل فأن يكون الفَّمِورة أو المهني
يرتسم في الشَّيء فقط من غير أن يكون له أن
ينفعل فيه تصرّفاً. (اللَّجناة من الغرق في بمر
الشَّلالات (١٢٨/)

هو حصول أثر من صورة المدرّك في النقوّة المدركة . (الشحصيل/٧٤٠)

ظهور القبورة وحصولها عنبد المقل. (حاشية

الحاكمات/۲۲۷)

هو أن تكون حقيقة القيء متمثّلة عند المدرك . (ننس الصدر /٢١٦ ، ٢١١)

الإدراك المطلق هو حضور الشّيء عند الدرك . (نفس الصدر/۲۲۲)

هو حصول حقيقة الشّيء عند المدرك بها(٣). (شرم المدابة الأنزية/٣١٠)

هو أن تكون حقيقته متمقلة عند المدرك ، يشاهدها ما به بدرك . . (فرمي الإشارات ١٣٠/١ شرح سألة العلم / ٢٦، مطالع الأنظار / ٢٤)

عبارة عن حصول ماهية المدرك للمدرك مائةاً إليه. (شرعي الإشارات المزازي ١٣٦/١)

تمثّل حقيقة الشّيء عند المدرِك يشاهدها ما به يدرُك . (مطالم الأنظار/٧)

عبارة عن تمثّل صورة المدرّك في المدرك . (الحكة التعالية ٢٠٤/٢)

هو اللَّقاء والوصول. فالفرّة العاقلة إذا وصلت إلى ماهيّة المشول وحصّلتها، كان ذلك إدراكاً لها من هذه الجهة. (نفس الصدر ٥٠٧/١)

عبارة عن وجود شيء لشيء وحضوره له. (نفس الصدر 117/۸)

عبارة عن وجود المدرك «بالفتح» للمدرك «بالكسر». (نفس الصدر ٤٠/٠)

عبـارةً عن وجود صورة حاضرة عند موجود وجوده لنفسه . (نفس المعدر ١٦٣/٩)

عبيارة عين الصيورة المدرّكة. (الرسائن المدرالذين/١٤٦)

عبارة عن حصول صورته (الشّيء) للمدرك . (انقراهد الزّيوية/٢١١)

إِنَّ الإدراك بالشيء إِنَّها هو حصول نفس ذلك الشيء. (الدأ والعاد لعدرالاين/٢٨٦)

٢ - كذا في المصدر، ولعلَّها تصحيف «لما».

١ ــ هو أن يُثَل المدرك صورة المدرّك عنده.

بعنى الشورة الحاصلة من التمني، عند العقل؛ أحم من أن يكون ذلك التمني، مجرداً أو ماذياً جزئياً أو كمليتاً، حاضراً أو غائباً، حاصلاً في ذات المدرك أو في آلته، (كناف اصطلاحات الننون/٤٨١) عبارت است از حضور شيء نزد شيء ديگر بجيئيتى كه موجب تميز و انكشاف حاضر باشد از براى آن شيه (۱). (لمات إفتة/٨١)

ـ التصديق، النصور، النعفل، العلم.

(٤٨) الإدراك الانطباعي والحضوري الإدراك الحضوري هو أن يكون ننفس المدرك حاضراً عند المدرك.

والإدراك الانطبّاعيّ هـو أن تكون صورته حاضرة عنه. (حاشة انحاكمات/٢٢٢)

← الإدراك .

(٩٩) الإدراك الأوّل والسَّسَاني الإدراك الأوّل هر أن يكون حصول الضورة على تمو ما من الحسول قد وقع الشّىء من نفسه.

والإدراك الثاني هو أن يكون حصوف اللهيء من جهة شيء آخر أذى إليا. (طبيعات الشفاء، الفن الشادس (٣٠/ الشجاة من الغرق في بحر الضلالات (٢٨/)

(٥٠) الإدراك النّاني -

(١٥) الإدراك الحضوري
 الإدراك الانطباعي والحضوري

١ عبارة عن حفور شيء عند شيء آخر بحيث يتاز
 الشّىء الحاضر وينكشف للمدرك .

(٧٥) الإدواكات (أقسام العلوم) خاتمة في مدا الباب متقاربة النفوم، بطن با أنها مترادفة. وهي كثيرة: منها الإدراك. وهو اللقاء والوصول. فالقرة الماقلة إذا وصلت إلى ماهية المقول وحضلتها كان ذلك إدراكا لها من هذه الجهة.

ومنها الشّعور. وهو إدراك بغير استشبات. وهو أوّن مراتب وصول العلم إلى القوّة العاقلة. وكأنّه إدراك منزلزل.

ومنها الصور. إذا حصل وقوف القرة العاقلة على المعنى وإدراكه بتمامه ، فذلك هو التصور... وعند الحكاء موضوعة لعدة معان ، لكنها مشتركة في معنى واحد؛ هو ما به يصبر الشيء بالفصل هو ذلك الأمر .

ومنها الحفظ، فإذا حصلت الضور في العقل وتأكدت، واستحكت وصارت بحبث لو زالت تختت الققة الماقلة من استرجاعها، واستعوادها سنبت تلك الحالة حفظاً. واعلم أنّ نسبة الخفظ إلى القبول ...

وَمَهَا الشَّذَكَرِ. وَهُو أَنَّ الصَّرَرَةُ الْخَفُوظَةُ إِذَا زَالَتَ عن القَّوَّةُ العاقلةُ فإذا حاول اللَّهُ فَي استرجاعها فتعك الحاولة هو الشَّذَكّرِ.

ومنها الذكر. الضورة الزّائلة إذا عادت وحضرت، شُمّني وجدانهـا ذكـراً. وإن لم يسكن الإدراك مــبوقاً بالزّوال لم يستم ذكراً.

ومها العرفة. وقد اختلفت الأقوال في تفسيرها: فهم من قال: إنّها إدراك الجزئيّات، والعلم إدراك الكلّيّات.

وآخرون قالوا: إنّها التَصوّر، والعلم هو التَصديق. وهؤلاء جعلوا العرفات أعظم رتبة من العلم... منا الذي معمد عند الله من النا المادا

ومها الفهم. وهو تصوّر الشّيء من لفظ الخاطب. والإفهام هو إيصال المنى باللّفظ إلى فهم السّامم. ومها الفقه. وهو العلم بغرض المخاطب من كلامه.

## الإدراكات (أفسام العليم)/١٧

ومنها العقل. ويقال على أنحاء كثيرة:

هو العلم بمصالح الأمور ومنافعها ومضارّها، وحسن أفعالها وقبحها (الجمهور).

قرّة التفس الّي يحصل بها لمالإنسان، البقين بالمقدمات الكلّيّة انشادقة الضّروريّة، لامن قياس وفكر، بل بالقتيم والنطرة (الفلاسفة في كب البرهان).

ما يذكر في كتب الأخلاق المسمّى بالعمّل المدرّ

العمليّ ... ومنها الحكمة, وهي أيضاً تطلق على معان :

فتارة يطلق اسمها لكل علم حسن وعملٌ صالح. وتارة تطلق عنى نفس العمل.

ثمّ قد حدّت الحكمة بأقوال مختلفة :

م. فقيل: هي معرفة الأشياء.

وقيل: الحُكمة هي الإتيان بالفمل الَّذي له عاقبة محمودة.

وقالت الفلاسفة: الحكمة هي التشبّه بالإله بـقدر الطاقة البشريّة في العلم والعمل...

ومنها الـدّراية. وهي المعرفة الحاصلة بضرب من الحيلة. وهو نقديم المقدمات واستعمال الزّويّة.

حجيه . وهو نفدم المعددات واستدمان الروية . ومنها الدّهن . وهو قوّة التّهنس على اكتساب العلوم الّـق هي غير حاصلة ...

لابدًّ للتفس من أن تكون متمكنة من تحصيل المعارف والعلوم. وذلك القمكن هو هيئة استعدادية للتفس لتحصيل هذه المارف، وهي التهر.

ومنها الفكر. وهو انتقال النفس من المعلومات التصوّريّة والتصديقيّة الحاضرة فيها إلى مجهولاتها المتحضرة.

ومنها الحدس. ولا شكّ أنّ الفكر لا يستم إلا بوجدان شيء متوسّط بن طرقي الجمهول، نتصير النّسبة الجههولة معلومة... والنّفس حال كونها جاهلة كأنّها واقعة في ظلمة ظلماء، فلابة من ثائد يقودها، أو روزنة يضىء لها موضع قدمها. وذلك

الموضع هو الحة المتوسط بين الظرفين، وتلك الروزنة هو الشجائس بذلك دفسة، فاستعاد التفس لوجدان ذلك المتوسط بالشجائس هو اخدس،

ومنها الذَّكاء. وهو شدّة هذا الحدس وكمائه وبلوغه. وذلك لأنّ الذَّكاء هو الإمضاء في الأمور وسرعة القطم بالحقّ.

ومنها الفطئة. وهي عبارة عن الثنيّه يشيء قصد تعريفه. ولذلك أنّها تستعمل في الأكثر في استباط الأحاجي والألفاز.

ومنها الخاطر. والخطور حركة الشفس لتحصيل الذيل. وفي الحقيقة ذلك المعلوم هو الحاطر بالبال والخاضر في الشفس، إلا أنّ الشفس لمنا كانت عكد لذلك النفي الخاطر، جعلت خاطراً تسمية للمحل باسم الحال.

ومنها الوهم. وهو الاعتقاد المرجوح.

وقد يقال: إنّه عبارة عن الحكم بأمور جزئيّة غير محسوسة لأشخاص جزئيّة جسمانيّة؛ كحكم السّخلة بصداقة الأمّ وعداوة الذّلب.

وقد يطلق على النقوّة الّـــي تدرك هذا المنى. وهي . الواهمة.

ومنها الظُـنّ. وهو الاحتقاد الرّاجح. وهو متفاوت الدّرجات قرّة وضعفاً. ثمّ إنّ المتناهى في القرّة قد يطلق عليه اسم العلم.

ومنهاً الترويّـة أ. وهيأ ما كان من المصرفة بعد فكر. كثير.

ومنها الكياسة. وهي تمكّن النّفس من استنباط ما هو أنفع للشّخص.

ومنها الخبر بالضّم. وهو معرفة يشوصل إليها بطريق النجرية والتفتيش.

وَمَهُا الرَّأْيِ. وَهُو إِجَالَةُ الخَاطِرِ فِي الْمُقْتَعَاتِ الَّـقِيَّ يُرجى منها إنتاج الطلوب.

وقد يَقال للقضيَّة المنتجة من الرّأي: رأي. والرّأي للفكرة كالألة للضائع.

ومها الفراسة . وهي الاستدلال بالخَلق الظّاهر

على الخُلق الباطن... فكأنّ الفراسة اختلاس المعارف. وذلك ضربان:

ضرب يحصل الإنسان عن خناطر لا يعرف له سبب، وذلك ضرب من الإلهام، بل ضرب من الوحي ... وضرب آخر ما يكون بصناعة وتعلّم، وهي

رسوب سر سيسول بسنده من الأخلاق الاستمدلال بـالأشكــال الظّـاهــرة على الأخــلاق الباطنة . (الهكمة التعالية ٤٠٧/٥ ـــ ٥٠٥)

- الإدراك ، الشد تحر، التصوّر الحدس، الحفظ. الحكمة، الدراية، الشّكاء، الذّكر، اللّمن، الرّأي، الرّويّة، الشّمور، الظّنّر، المشل، العلم، الفطنة، الفكر، اللهم، الكياسة، المرفّد، الوهم،

(٥٣) الأذى هو حسّ مؤلم.

إذا نقل المؤيّر، المتأثّر من حاله الطبيعيّة حصل الألم والأذى. (رسائل فالسمنيّة محمّد بــن (كــويـا الزّر/١٤٩)

إدراك المتاقي. (رسائل الغاراي، كتاب الفصوص/٧) حالة غرجة للبيدن عن الحال الطبيعيّة دفعةً. (الحدود والفروق/٣٩)

+ الألم.

(٥٤) الإذعان (هر) الاعتقاد بمعنى عزم
 القلب. والعزم جزم الإرادة بعد تردد.

وللإذعان مراتب؛ فالأدنى منها يسمّى بالظّنّ. والأعل منها يسمّى باليقين. وبينها التقليد والجهل المركب. (كتّاف اصطلاحات الفنون(٥١٧)

ــه العزم، اليقن.

 (٥٥) الإرادة قرة يُقصد بها الشّيء دون الشّيء. (رسائل الكندي السلسنية /١٩٨، مفاتيح الطو /١٤٠)

عند ما تحصل هذه الممقولات (المعقولات الأول) للإنسان، يحدث له بالطبع تأمّل ورويّة وذكر وتشوّق إلى الاستنباط، ونزوع إلى بعض ما عقله وشوق إليه وإلى بعض ما يستنبط، أو كراهته.

والتزوع إلى ما أدركه بالجملة هو الإرادة. فإن كان ذلك عن إحساس أو تحقيل، ستي بالاسم العام وهو الإرادة... (آراد أها الدينة التاصلة/٢٥) هـ. اشارة باللهم إلى تكان شرء تماء عكد كان

هي إشارة بالوهم إلى تكون شيء ماً ، يمكن كون ذلك ويمكن الكون في غير. (رسائل إخواد الضفاء (۲۹۱/۳)

هي يدو، حركة بسيطة نفسانيّة عن فهم نعمة الشوق. (الفابسات/٣٧٤)

قرّة في الشّيء بها يميل إلى شيء دون شيء. (الحدود والفرق/٣٧)

صفتی است که ترجیح و جود فعل کند بر عدم یا ترجیسے ترک فعل بسر مباشرت.<sup>(۱)</sup> (لطائف الحکة/۱۱۱)

عبارت است از آن که فاعل عالم باشد بفعل خود، چون آن علم سبب صدور آن باشد از او با آن که مظوب و مستکره نباشد<sup>(۱)</sup>. (دژه الئاج ۲۱/۳)

هي الميل الحاصل عقبب اعتقاد التفع. (مطالع الأنطار/١٨)

هي الحزم الَّذي يشجزم بعد الشَّردُد في المَعل والتَّرك . (نَفَس المِدر/١٤٨)

(هي) اعتقاد النَّـفع أو ظنَّه .

صفة نخفصة لأحد طرفي المقدور بالوقوع والمبل (الأشاعرة).

ميل يتبع الاعتقاد أو الظُّـنِّ .

هي اعتقاد نفع له (قادر) أو لغيره ممن يؤثّر خيره بحيث يمكن وصوله إلى أحدهما بلا ممانعة مانع من تعب أو معارضة. (شرح الموانف/٢٨٨)

فشرها التكلمون بأنها صفة مخصعة لأحد طرني

١ -- هي الشفة المرتجعة لوجود الفعل على العدم أو السدم عنى الوجود مباشرةً.

٢ حيارة عن كون الفاعل عبالاً بقطه ، الأن عليه هو الشبب لصدور الفيل عنه غير مناوب والاستكرو.

المقدور.

وقبل: هي في الحبيوان شوق مشأكَّد إلى حصول المراد.

وقيل: إنها مغاثرة لشوق المتأكّد، فإنّ الإرادة هي الاجاع ونصيع العزم. (خكمة التعالية ١٣/١٠) هي المقصد المتحقّب للعزم، المتحقّب للجزم، المتحقّب للجزم، المتحقّب للجزم، المتحقّب للعيل التصديق، المتحقّب للعلم القصديق، المتحقّب

هي الشَّوق الأكبد الشَّديد الموافي للمراد وهي الجزء الأخير من العلَّة السَّاقة: (نفس العدر 2017)

الميل والتَّوق امُؤكَّد من النعقل العمليّ يسمّى بالإرادة. (نفس الصدر ٢٤٠/٩)

إِنَّ بعد الشَّوقِيَة وقِيلِ الفاعلة فؤة أخرى هي مبدأ المغرم والإجماع المستمى بالإرادة. (المبدأ والمعاد لعدواللين/٢٣٤)

عبارت است از صفتی که نخصص باشد یکی از دو طرف مقدور را براوری (۱۰ (لمات اِشتهٔ ۱۳۸۳) عبارت است از اعتقاد قادن منفعت و مصلحت را در فعل از برای خود و یا از برای غیر خود یشنی بوده باشد آن اعتقاد یا ظلمی، حقیق بوده باشد آن منفعت با وهمی (۲۰۱ (نفس المدر ۱۳۸۷) عبارت است از شوق متأکد که منبعث نود از اعتقاد منفعت و مصلحت (۱۲ (نفس المدر ۱۳۸۷) عبارت است از شوق منبعث و یا شوق متأکد منبعث از برای خود

١ ـ عارة عن صفة تنضم أحد طرق القدور بالرقيع.
 ٢ ـ عارة عن اعتماد الغادر منفة ومصلحة في الفسل
 النف أو لغره بالاعتماد البقيني أو الظلي؛ سواء كانت
 النفة أمرا حقيقياً أم وهياً.

عن الشوق المتاكد المنبعث عن اعتقاد المنفعة والمعلمة.

و با از برای غیر

و یا عزم و اجاع است که بعد از اعتقاد مذکور و شوق مزبور حاصل شود. (۱۰) (نفس المصدر/۲۸۹) قصد متعقب عزم متعقب جزم و توطین نفس است بر فحل که متعقب باشد آن جزم و توطین شوق متقب میل را که تابع است تصدیق بضایدة تابع تصور فعل را (۵).

عبارت است از شوق مؤكّدى كه حاصل مىشود بعد از داعى كه تصديق بنايت فعل است و بعد از مهادى ديگر (<sup>17</sup> (أمراز خكم ۱۹۸۱) ــه الاختياره القوق، القدرة.

(٥٦) إرادة المخلوق هي قوّة نفسانيّة تميل نحو الاستعمال عن سانحة أمالت إلى ذلك . (رسائل الكنديّ الفلسيّة/١٧٥)

الإرادة الَّتي فيناهي الشُّوق المؤكَّد. (الحكمة التعالية ٢٠١٧/٢)

الإرادة فينا شوق متأكمه بمصل محقيب داع هو تعقر القيء الملائم، تصوراً علميّاً، أو ظنيّاً أو نخيليّاً، موجب لتحريك الأعضاء الآليّة لأجل تحصيب ذئيك الشّيء. (المبدأ والمداد، لعدوالذين/١٣٥)

الإرادة في الحيوان شوق إلى حصول المراد أو داع

عبارة عن انشوق المنبحث؛ أو الشوق المتاكد المنبحث
 عن اعتقاد النفعة أو المصلحة لنفسه أو لنبره.

ص المساد المسلم والمسلما المسلم والمهرور عبارة عن العزم والإجماع الحاصلين بعد الاعتقاد والشوق الشابقين (المنبطين عن المنفعة والمسلمة).

هي القصد المتعقب للمزم المتقب للجزم وتوطين التفسى المتمقين للفعل التابع للتصديق الثابع لتصور الفل.

عبارة عن الشّوق التأكّد الحاصل بعد الذاعي إ أي التصديق بغاية الفعل ، وبعد مبادئ أخرى .

إلى تحصيله كا يتخيّل أو يتعقّل من ملائمته . (شرح . سألة السلم/٤٢)

ــ الإرادة، الشّوق.

(۵۷) إرادته تعالى إنّ إرادته ـ تعالى ـ : تعقّله الخير الكائن عنه على نظامه فيقط؛ لاقصد كقصدنا . (البدأ والعاد الصدرانين / ۳۳)

هي علمه بما علميه الوجود وكونه غير منــافي لذاته. (التعليقات/٨٠)

هي علمه بجميع الموجودات من الأؤل إلى الأبد وبأنّه كيف ينبغي أن يكون نظام الوجود... (الحكاء).

هي إحاطة علم الأؤل ـ تعالى ـ بالكلّ ، وبما بجب أن يكون عليه المكلّ ، حتّى يكون على أحسن النّظام . (كثّاف اصطلاحات الفترن/١٥٤)

عارت است از علم او به وجه خیر در نظافم الله أشیاه بر وجه رضا به نهجی که منزئب شود به آن نظام النم أشیاه به نهج إثقان و احکام(۱۱). (لمان إلمته/۱۵)

علمه نعالى، صفات الجلال والجمال.

(۸۰) الارتسيساب تجاذب السرّأيين.
 (القابمات/۲۰۱)

(٥٩) و (٩٠) الأرض أمسيا الأقسام و (٩٠) الأربعة ألتي للجسم فا كان منها أصلب، وأشدت، فهو الأرض ألتي في المركز، الرائل اللهنية فقد من زكرة الزائر/١٧٢) إنّ الجسم البالغ في الجمود هو الأرض، (رمائل

الفارايي، اللاهاوي القلبيَّة/٨)

جسمٌ مدور مثل الكرة. وهي واقفة في الهواء. (رسائل إنبوان الضفاء ١٩٠/١)

هي كرة واحدة بجميع ما عليها من الجيال والبحار والبراري والأنهار والعمران والحراب وهي واقفةً في مركز العالم في وسط الهواء بجميع ما عليها بإذن الله -عرّوجلّ. (غس العمد ٢٠/٢)

جسم عَلَيظ أغلظ ما يكون من الأجسام، وتُوافّف في مركز العالم. (نفس المصدر ٢٨٧/٣)

جسم كريّ الشّكل، واقف في الهواء بإذن الله بجميع ما عليها من الجبال والبحار. (نصر الصدر (۲۱۰/r)

جرم بسيط طناعه أن يكون بارداً يابساً متحرّكاً إلي الوسط نازلاً فيه . (الحدود لابن سينا /٢٨، رسائل ابن سبا /١٠٠)

هي تهبط دائماً عن معدن الهواء وشكلها شكل البساطة . (طبيعات الشف الفن التّأني/٥٥)

هي الجسم الظّاهر من أمره أنّه بسيط يابس. وبمخالطته يكون كلّ جسم يابساً. (نفس اصدر/١٠٠)

جسم تقيل حاصل في مسوكز الكلّ. (الحدود والغروق/٦٦)

هي الرّاسية تحت جميع الأجسام. (رسائل ابن رشد، لشاء والعالم/١٧)

مه الأجسام البسيطة والمركبّة، الاسطقشات، المناصر الأربعة.

(11) الأرواح الخسيسرة والقسريسرة والمقتصدة ارواح خيره آن كسانى باشند كه افعال و اخلاق ابشان بر وفق مصلحت عالم و مصلحت شخص ايشان باشد.

و ارواح شربره کسانی باشند که اخلاق و افعال ایشان بر ضد مصلحت عالم و مصلحت شخص

عند عليه تحال بوجه الحتر في النظام الأتم المؤتم المؤتم الأثمة الأثمة بالتها على وجه الرضا بالنهج المترتب على نظامها الأتمة بنج إتفان وإحكام.

ایشان باشد.

و ارواح مقتصده كسانى باشند كه گاه اخلاق و افعال ایشان ملائم مصلحت عالم و مصلحت ایشان باشد، و گاه افعال و اخلاق ایشان منافر و متضاد مصلحت عالم و مصلحت ایشان باشد. (۱) (لطانف المکت(۱۲۳)

> (٦٢) الأرواح الشّريرة ـ الأرواح الحبّرة...

(٦٣) الأرواح المقتصدة ← الأرواح الخيرة والشريرة.

(٦٤) **الأزل** دوام الوجود في الناضي يستى الأزل، ودوام الوجود في المستقبل يسمّى الأبد.

(مه رسالة شبخ بشراق/۱۱) (هو) معنى سلبيّ؛ أي ما يجري مجرى الوعاء الّذي لا 'قِل له . ( لحكة المعالية ۴۰۹/۳)

هي عبارة عن نني الأولية . (نفس الصدر ١٥٧/١) عبارة عن معقوليّة القبائيّة فلم تمعانى. (كلمات مكونة/٥٠)

◄ الأزلية.

(٦٥) الأزليّ الذي لم يكن لبسأ، ولس محتماج في قوامه إلى غيره. (سائل الكنديّ

١ الأرواح اختبرة هم الدنين كانت أفعالهم وأعلاقهم
 على وفق مصلحة العالم ومصلحتهم.

الأرواح الشريرة هم الذين كانت أفعالهم وأخلاقهم متفادة لصلحة العالم ومصلحتهم.

الأرواح المقتصدة هم الدنين قد تكون أفعالهم وأخلاقهم ملائح لصلحة العالم ومصلحتهم، وقد تكون منافرة ومتضادة لصلحة العالم ومصلحتهم.

الفلسفية/١٦٦)

الَّذِي لم يكن لبس، ومالم يكن لبس لا يحتاج في قوامه إلى غيره. والَّذِي لا يحتاج في قوامه إلى غيره لأ عَدَّة له. (المقابسات/٢٧٢)

ما هو الواقع في مبدأ الشلسلة الظولية النزولية بحسب تنزّل البواطن من غيب الغبوب إلى عالم الشّهادة والظّهور.

هو حقيقة الوجود ساقطة الإضافة عن التعيّنات في كلّ العوالم الجبورتية والملكونيّة والتاسونيّة أوّلاً قبل التجلّى علميا .

هو المُوجود في لا أوّل له أو الواقع فيه. (الحكمة المتعالمة ٣٠٩/٣)

ما لا يكون مسبوقاً بالعدم. (كثاف اصطلاحات التنون(٨٤)

ع الأبدى ، الأزل .

(٩٦) الأزليّة إثبات الشابقيّة له عل غيره
 ونق المبوقيّة . (شرح صأنة العلم/١١)

عبارة عن نني الأولية وعدم افتقارها على شيء ولا يرتبط بشيء ولا يرتبط بشيء أصلاً. وهو البدأ لكل شيء، وإله راجعون. (شرح رسالة الشاعر لعدائقين/٨٣) المقدم اللاهري ويعبر عنه بالأزلية الشرطية هر كون الرجود الحاصل بالفعل غير مسبوق بالعدم الشريع في من الشهر، بل أزني الحصول في حاق

الواقع . (النبات/١٧) الأزاية الزمانية عبارة عن كون الشّيء الزّماني لا يسبق وجوده في اعتداد الرّمان شطرٌ من الزّمان والحركة أصلاً . (نفس الصد/١٧١)

ــه الأزل، القدم الذهري.

(١٧) الاستحالة الحركة الاستحالية هي التي تكون والشيء هو هو بعيشه بتغير بعض حالاته. (رمائل الكندي الفلمية/٢١٧)

تغيّر ينعرض للجوهر في كبنفيّته . (رسائل الفارابي، صائل منفرقة/١٢)

أن يخلع الشّيء صورته، ويلبس صورة أخرى. (مفانيع العلوم/١٤٠)

تغبر الشّيء في كيفتانه العرضيّة من حيث تكون ذاته عفوظة باقية . (الحدود والغروق/٨١)

چون کیفیتی از جسمی زایل شود و کیفیتی دیگر حاصل آید آن را استحالت گویند<sup>(۱۱)</sup>. (مجموعهٔ مصنفات شیخ بشران ۲۰*/۳*)

(هي) الشغير الذي في الكيف، وهو الذي يكون في الكيمفيّة الانفصائية. وهو الذي يستى استعالة. (نضيرها بعد الطيعة/١٩٣٧)

المتولة الثانيّة من المقولات الأربع (الكم والكيف والأين والوضع) التي تسقع فيها الحسركة هي الكيف. وتستمى الحركة فيا استحالة. فإذًا قد بيّنًا أنّ الحروج القدريمي يستمى استحالة والذفعي يستمى كوفياً. (إبضاع المفاصد من حكمة عن الفواهد/١٨٢)

الحركة في الكيف هي المستماة استحالة. (رسائل ابن رشد (٦٠/ الشعريفات (٧٧)

هي الحركة الكيفية، وهي الانتقال من كيفية إن كيفية أخرى تدريجاً. (كشاف اصطلاحات الهو(٢٩١/)

عبدارت است از انتقال از صفت وجودیّه به صفت وجودیّه دیگر که معاند و مفادّ صفت اوّل باشد<sup>(۱)</sup>. (لمات اِنْتِدَ۱۳۷۳)

الحركة، الحركة في الكيف.

(١٨) الاستدلال هو علم الماهيّات الزياضيّة المستحققة في المسوسات. (الجمع بن رأبي المكيمن(٨)

(19) الاستعداد الكيفيات إمّا أن تكون عسوسة بساحدى الحسواس الحسم وهي الانفعائيات، أو لا تكون عسوسة بإحدى الحواس الخنمس، وحيينئية امّا أن تكون عنصة بدوات الأنفس وهي الكيفيات النفسائية، أو لا تكون عنصة بدوات الأنفس وحيينئية إمّا أن تكون غنصة بالكيبات وهي الكيفيات الخنصة بالكيبات، أو لا تكون عنصة بالكيبات وهي الكيفيات الخنصة بالكيبات، (منالع الإنتلارهم)

(هو) استحقاق.

كيفيّة مقرّبة للمعلول إلى إفاضة العلّـة. (حاشية غاكمان/٣٤٨)

هو الّذي بحصل للشّيء بتحقّق بعض الأسباب والشّرائط وارتفاع بعض الموانع. (كذّاف اصطلاحات اعتون/١٩٠)

نهيؤ الشيء لصيورته شيئاً أخر، له نسبة إلى الشيء المستعدّ وله نسبة إلى الشيء المستعدّ له. فيالاعتبار الأوّل يقال له: الاستعداد. (شرح المظرم/٧٧)

الإمكان الاستعدادي، الشهير، العقل
 افيولائي، القوة، الكفيات اغتضة بالكتبات.

(٧٠) الاستعدادات→ الاستعداد

(٧١) الاستعداد الضّعيف والـقويّ والمسوسط الاستعداد الضّعيف هو استعداد المتولات الأول.

والاستعداد القوي هو استعداد المعقولات الثانية بعد

١ - لمّا زالت كيفيّة عن الجسم وحصلت كيفيّة أخرى.
 يفال لها: الاستحالة.

 ٣ - عبارة عن الانتقال عن الضفة الوجوديّة إلى صفة وجوديّة أخرى معاندة ومتضادة كلأول. (التحصيل/٤٩٨)

(٧٧) الأسطرنوميا ــه علم النجوم.

(٧٨) الأسطقس منه يكون الشّيء، ويرجع إليه منحلاً. وفيه الكانس بالقوق.

هو عنصر الجسم، وهو أصغر الأشياء من جملة الجسم . (رسائل الكندي الفلمنية (١٩٨)

المادة للجسم الطبيعي هو الأسطفس. (ضول منزعة (۲۷)

هو الشيء البسيط الذي منه يتركب المركب؛ كالحجارة . (مفاتيع العلوم/١٣٧)

هو مَا يكون منه الشِّيء، وينحل إليه. ومنه الكائن بالقوّة. (القابسات/٣٦١)

هو الجسم الأون الّذي باجتماعه إلى أجسام أولى عَالفة له في النُّوم يُقال: إنَّه أسطقس منا. فلذلك قبل:

إنَّه أصغر أجزاء ما ينتهي إليه تحليل الأجسام، فلا توجد فيه قسمة إلَّا إلى أجزاء متشابهة. (الحدود لان سنا/١١)

الرّكن هو جسم بسيط هو جزء ذاتي للعالم؛ مثل الأفلاك والمناصر. فالشيء بالقياس لى العالم، ركن، وبالقياس إلى ما يتركّب منه، أسطقس، وبالفياس إلى ما يتكوَّل عنه، سواء كان كونه عنه بالشركبب والاستحالة معاً، أو بالاستحالة عنه، عتصر. (تقس العندر/٢٠)

أقبل جيزه متوجبود فيا ليه أسطيقس. (الجندود والفروق/ ١٥)

هو الَّذِي منه بركِّب الشِّيء أوَّلاً وهو فيه، ولا ا ينقسم بالصورة إلى صورة أخرى. (نفسر ما بعد الظبيمة/١٩٥)

هو ما لا ينقسم بالقبورة ولا بالكيَّة. (نفس

حصولها ,

والاستعداد المتوشط هو استعداد العقولات الشانية بعيد حصول المعقولات الأولى. (حاشية (267/01/2017)

- المفولات الأولى والتواني.

(٧٢) الاستعداد القوي

ــ الاستعداد الضّعيف والقوي والنوسط.

(٧٣) الاستعداد المنوسط ـه الاستعداد الضّعيف والقويّ والمنوسط.

 (٧١) الاستطاعة مو الشهيئؤ لتنفيذ الفعل بإرادة الخسسار من غير سانع ولا عالق.

ضبط العقل للعوارض النفسية عن الخروج عن حدود الترتيب والشظام. (اخدود والغروق/٦٠)

ــه القدرة.

(القابسات/۲۹۹)

(vo) الاستقراء هو نعرف الشيء الكلِّي بجميع أشخاصه. (مناتبع العلوم/١٥٠)

هو الحكم على كلَّى بما وجد في جزَّلتِاته الكثيرة. (الإشارات والقنبهات مع الشرح ٢/١٥)

إظهار كلِّي بتصفِّح سائر جزئيّاته . (الحدود لابن سينا/٣٦)

هو الحكم على كلّ (كلَّـيّ)، بناءاً على مشاهدة كثير من جزئياته . (سه رسالهٔ شبخ إشراق/٨٧)

علم الاستقراء هو العلم الحاصل في صناعة الجدل. (تفسر ما بعد الطبيعة/١٥٧)

ـ الفياس.

(٧٦) الاستكمال مو أن لا يتغير الستكل في جوهره، بل تكون حاله حال اللُّوح من الكتابة.

المدر/٥٠١)

الجزء الذي لا يستجنزاً هو الأسطنةس. (نفس المدر/٥٠٣) هو الشرك لجميع الأشياء، الذي هو أول كال

هو انتشرك جمسيع الانسباء، الذي هو اول فل شيء من الأشياء. وهو في كلّ واحد من الأشياء أوّل. (نفس الصدر/---)

يقال أوْلاً على ما إليه ينحلّ الشّيء مَن جهة . المؤرة.

وقد يقال الأسطقس على الّذي يُرى أنّه أقلّ جزء في الشّيء. (رسائل ابن رشد، ما بعد الطبية/٣٤) - الجزء الّذي لا يتجزّأ.

(٧٩) الأسطةسات الوجودات المكنة على مراتب؛ فأدناها مرتبة ما لم يكن له وجود عشل، ولا بواحد الضّدين. وتلك هي اللاة الأولى. والتي في المرتبة التأنية ما حصلت لها وجودات الأخساد التَّة تُحسا في المادة الأمان. دم المنشئة ما حصلت لها وجودات الأخساد التي تحسال في المادة الأمان. دم

والتي في الرئبة الثانبة ما حصلت لها وجودات بالأضداد التي تحصل في المنادّة الأولى، وهي الأمطـقصات. (رسائل الـضارابـيّ، التــــاسات المئيّة/٢٨)

هي الأجرام الِّي لا تستقسم. (تفير ما بعد الطبعة/١٨)

هي الأسور المفردة أعني الأسور التي هي أشغاص وجزئيّات. (نس المصدر/١٤٠)
هي النّار والهواء والماء والأرض. (في النّضر/١٠٣)
كان يقول أبيمترس بأربع طبائع أخر غير قابلة النساد في جنسها. وهذه: الأجزاء التي لا تتجزًا والخلّا وما لا نهاية له والمنشابات. وهي تسمّي

متشابهات الأجزاء، وتستمى أسطقشات. (نفس المدر/١١٤) مه الاسطفى، الجزء الذي لا بنجزًا، المهادئ،

المدأر

(٨٠) الأمطقشات الأربعة من النار

والهواء والماء والأرضى. (مغاتبع السليم /١٣٧، رسائل إخوان القسفاء ٢/١، و ١٤/٣ و ١٨٠ و ١٠٠ و (٣٦١) الأجسام الأربعة هي الماء والثار والهواء والأرض. (رسائل ابن رشد، ما بعد الطبعة /٣٤) هي هيولي الأجسام المركبة. (نفس المعدر/٣)

الأسطقتات، الأجسام البسيطة والمركبة.

 (٨١) الأسطقس الأول هو الذي هو غير مركب من شيء أصلاً. (نضر ما بعد القيمة ٤٩١/)
 الأسطفر، الجزء الذي لا ينجآ.

(AT) الأسفل هو مسمًا يلي الأرض. (رسائل إخوان الشغاء ٣٨٨/٣)

الغوق هو الجزء الذي فيه يكون مبدأ حركة الظول. وهو أوّل جزء ينمو. والأسفل مقابل هذا. (رسائل ابن رشد، الشاء والعالم/٣١)

لابد كل جهة من نباية ينتبي إليها السلوك والإشارة. فلابد لجهة الشغل من نباية هي أمغل الشافلين. ولجهة العلو من غاية هي أعل العليين. (البدا والعاد تصداللد، ١٩٦٨)

ے الجهة.

(٨٣) أسفل السّافلين - الأسفل.

> (٨٤) الإسلام ــه الإيان.

(٨٥) الاسم البسيط صوت دآل بالتواطؤ عرَّد من الزَّمان جزء من أجزائه لا يدل بانفراده. (الحدود والنرويُ(١٨)

اللّفظ المركب، اللّفظ الفرد.

#### الاسم المتباين/٢٠

 (٨٦) الاسم المتباين ما باين في الأمرين جيماً؛ في غرج اللفظ وفي الـدلانة على ذات الأمر. (الحدود والغروق/٢٠)

المتباينة أسماؤها: هي الني لها أساء غنلفة. والمهوم من تلك الأساء فيا مختلف... (التحصيل ٢٥/ ١٤/

اگر الفاظ بسیار باشند و هر لفظ را خاص معنی باشد آن را اسهاء متبابنه گویشد<sup>(۱)</sup>. (مجموعهٔ مصنفات شخ اِشراق ۳۲۸/۳)

(AV) الاسم المتوادف ما خالف من غرج اللَّفظ وناسب في الذلالة على ذات الأسر. (الحدود والفرق/١١)

المترادفة الأسياء هي التي لها أسياء عندللة والمهوم من تلك الأسامي أيضاً عنلف... (القحصل/٢٨) هي الأسياء اغتيلة الدالة على معنى يندرج تحت حد واحد كالحدر، والزاح، والمقار، فإنّ المسقى بهذه يجمعه حد واحد وهو المائم المسكر المعتصر من المعنب والأسامي مصرادفية عمليه. (نهافت اللاسفة/٨١)

چون دو، سه نفظ دلالت کنند بر یک معنی، آن را اساء مترادفه گویند<sup>(۲)</sup>، (جمعه مصنفات شیخ اشراق ۲۳۸/۳)

(۸۸) الاسم المشقق ما شارك في غرج اللّفظ وخالف في الذلالة على معنى الأمر. (الهدود والفروق/١١)

المتَّفقة الأساء: هي الَّتي لها اسم واحد والمفهوم

من ذلك الاسم غتلف؛ كقولنا: رجل الحيوان ورجل الشرير. (التحصيل/٢٨)

(٨٩) الاسم المتواطىء ما ناسب في يخرج اللّفظ ووافق في الذلالة على ذات الأمر. (الحدود والغرف/٢٠)

أمّا المتواطئة أسعاؤها فهي الّتي لها اسم واحد، والمنهوم من ذلك الاسم واحد لا يختلف الاخمالية ككنة)... (المعمل/٢١)

هي التي تدل على أعبان متعددة بمعنى واحد مشترك بينها ؛ كدلالة اسم الإنسان على زبد. (تافت الفلاسة/٨١)

اگر شرکت شان (دو اسم) در لفظ باشد و در معنی و میانشان هیچ تفاوت نباشد آن را اساء متواطبه خوانند؛ چنانکه انسان که بر زید افتد و بر بکر و خالد.<sup>(۲)</sup> (مجمومة مصنعات شیخ إشراق ۱۳۹/۲

هي الَّتِي تدلُّ من الأشياء الكثيرة على معنى واحد مشترك فيها . (تفسير ما بعد الظبيعة/١٧)

(٩٠) الاسم المركب
 اللفظ المركب

(٩٩) الاسم المشتق تقب دخيل على الشّيء مأخوذ من خالة فيه مخالف لها في القصريف. (اخدود والفروة/٢٠)

خاص فيقال إنّها أسماء متناينة . ٧ \_ اللّفظان أو الألفاظ اللذالة على محشّ واحد يقال لها إنّها أسماء مترادفة .

بن الفظمين أو الألفاظ إن اشتركنا في اللفظ والعنى بلاتفاوت بيئها تستى أساء حواطشة؛ مثل الإنسان الهمول على زيد وبكر وخالد.

كان المعنى موجوداً فيه؛ كالفصاحة أو له؛ كاللك ... (التحميل/٢٥)

(٩٣) الاسم المشتوك المشتركة أسعاؤها هي التي لها اسم واحد، والفهوم من ذلك الاسم منها غنلف اختلافاً لا تشابه فيه؛ كالمعين لنسبع الماء والمخو الباصرة. (الشحمل/٢٣)

هي اللّفظ الواحد الّذي يطلق على موجودات مختلفة باخذ والحقيقة، إطلاقاً متساوياً. (تهافت الفلاسفة/٨٨)

چون دو سه حقیقت را با یکدیگر شرکت باشد، اگر شرکت شان در نقط تها باشد دون معنی آن را الفاظ مشترک خوانند. (۱۱ (مجموعة مصنفات شیخ بشران ۲۲۸/۳)

(٩٣) الاسم المشكّل أمّا المشكّدة من المشكّدة أمّا المشكّدة أسماؤها فهي الّتي لها اسم واحد والمفهوم من ذلك الاسم واحد؛ إلّا أنّه لبس على المثاني بسبب جيمها بل، لبعضه أوّلاً ويقع على الماني بسبب الأوّل، وعلى العرض نانياً ولا أول، (التحميل/٢٠)

و اگر شرکتشان (دو اسم) در لفظ باشد و در معنی اشا میسانشان تفاوتی باشد آن را اساء مشککه خواند<sup>(۱)</sup>. (عسوما مصنفات شیخ اشراق ۱۳۹۷/۲

(٩٤) الإشارة استداد يخرج من الشير،

 ال كانت حقائق أو حقيقتان مشتركة مماً، فإن كانت شركتها في اللفظ فقط دون المعنى تستى الألفاظ الشتركة.

إذ كان اشتراكها (الإسمين) في السُلفظ والمعنى ولكن كان بينها تفاوت تا نسقى الأساء المشتككة.

وينتهي إلى المشار إليه. (حاشية الهاكمات/١٣٦)

(٩٥) الاستداد هو اعتبار الحل الواحد الثابت إلى حال فيه غير قار تنبيد ل نوعته إذا تعبد ل نوعته إذا آخر عبث بكون ما يوجد في آن ما إلى ما يوجد في آن عوبيد في كل آن متوسطاً بين ما يوجد في آنين عبيطان بذلك الآن، ويتجد جبيها على ذلك الحل المتوج دونها من حيث هو متوجه بسلك الشجدات إلى غابة ما، ومعنى متوجه بسلك الشجدات إلى غابة ما، ومعنى حيث هو متصرف بها عن تلك الغاية. (الإشارات والشبيات مع المترح (٧٣/١)، شرحي الإشارات لتقويز

نوتِه الهلل إلى غاية بأنواع غنلفة الحقيقة، من حال غير فارّ، يوجد كلّ منها في آن، ولا يبق شيءً منها في آنين. (حاشبة الهاكمات/٢٠٣)

بي الشنداد حركة تما في الكيف. (الحكمة المتعالبة ١/٥٠)

ــه الحركة في الكيف، الضّعف.

(٩٦) الاشتداد الكيفي مواخركة القصلة.

(۱۷) الأشخاص والأعبان كل منى كان واحداً ولم يكن صفته مشتركة لأشياء كثيرة ولم يكن يشابه شيء أصلاً، فيستى الأشخاص والأعبان. (الهرف/٢٩١)

الأحيان ما له قيام بذاته، ومعنى قيامه بذاته أن يتحيّز بنفسه غير تابع تحيّزه لتحيّز شيء آخر، بخلاف الفرّض فإنّ تحيّزه تابع لتحيّز الجوهر الذي هو موضوصه؛ أي محلّه الذي يصوّمه. (الثعرينات/١٢)

الوجود في الأذهان والأعيان.

(٩٨) الأشياء المتمندة هي التي إذا جذبت من أحد جوانها طالت ولم تنقطع. (رسائل ان رشد، الآثار العلونة/٩١)

ـ التمدد.

المبدر/١٩)

(٩٩) الأشياء المتوسطة هي الأشياء الني فيا مقدم ومتأخر. (ننسير ما بعد الطبعة/١٨) هي الأشياء التي فيا منقدم ومتأخر بجب ضرورة، أن يكون التفدم هو العلة لما بعده. (نفس

المتفدم، والمتأخر.

(۱۰۰) **الأصل الموضوع ن**ضبة توضع في ابتداء العلوم بتّفق عليها المعلّم وانتعلّم. (الحدود واندوق/۲۰)

المقدمة التي لا وسط لم يستى العلم التعارف والواجب قبوله. وما بعد ذلك ممنا يقن في المتاحات العلوم تلقيناً؛ فإما أن يكون حداً، ويستى وضعاً، وإما أن يكون قضية مما يكون عند المتعلم فيه ظن بتصديقه، يسمّى أصلاً موضوعاً. (التعبيل ٢٠١/)

(١٠١) الأصوات ــ الغات.

(۱۰۷) الإضافة نسبة شيئين كل واحد منها ثباته بثبات صاحبه. (رسائل الكندي الفلمنية/۱۱۷) أعلى جنس يعمم جميع الأنواع التي تعرفنا في مشار مشار السيمه أنمه مضاف، يسمسى الإضافة. (خروت/۷۷)

هي نسبة الشيئين يقاس أحدهما إلى الآخر. (مفاتح الطوم/١٩٤)

ماهيئة تُعقل بالغياس إلى غيرها ، ولا يصح في

مثل هذه الماهيّة إلّا أن توجد مع غيرها. (التعليمات/١٤)

هي حالة للشّيء يكون كونه بسبيه، وبه يعلم أنّ آغر مقابله. (نفس الصدر/١٧٤)

هي حالة للجوهر تعرض بسبب كون غيره في مقابلته؛ كالأبؤة والبنؤة. (منامد العلامة/٩٨) كل موجود في الموضوع إتما أنْ يُتصوّر لباته [أولا...] وها يُتصوّر لبات الأن تُنقُل ماهيته دون القياس إلى غيرها، أولا تعقل إلا بالقياس إلى غيرها، أولا تعقل إلا بالقياس بلى غيرها، وهذه هي الإضافة. (بمدونة مصنفات شخ إشراف ٩١/)

هي حالة نسبة متكرّرة. (شرح الهداية الأبرنة/٧٧)
هي النسبة التي تعرض للقيء بالقياس إلى نسبة
أخرى. (إيضاع الفاصد من مكنة مين القواعد /١٦١، شرح حكة الدس /١٩١٧)

عرض یا تصور کنند ثبات او را لذاته یا تصور نکنند ثبات او را لذاته اگر تصور ثبات او لذاته کنند یا تعقیل او کنند دون النسبة ال غیره یا تعقیل او نکنند دون النسبة... و آنچه تعقیل او نتوان کرد دون النسبة الی غیره اضافه است(۱). (درة الناج ۱۹/۲)

هي النسبة العارضة للشيء بالقباس إلى نسبة أغرى. (مطالع الأنظار / ٧١ و ٧٠) هي النسبة المتكرّرة أي نسبة تعقّل بالقياس إلى

هي النسبة المتكرّرة أي نسبة تعقل بالقياس إلى نسببة أخسرى معقولية أيضاً بـالقياس إلى الأولى؛ كالأبوّة . (شرح الوانف/١٩٤)

الإضافة الحقيقية هي تكون إضافة السّطح الّذي هو العارض إلى الجسم الّذي هو العروض. (حاشة

و ما العرض إقا أن يصور ثباته لذاته أو لايتقور ثباته لذاته. وإن تمثر الناته لذاته و فإنا أن يتعقل بدون نسته إلى غيره أو لايتعقل خوازا .. وما لايتعقل بدون النسة إلى غيره فهر الإضافة.

الحاكمات/ ١٣١)

الماهيّة إن تصوّر لباتها فإنما أن لا يعقل دون القياس إلى غيرها فهي الإضافة . (الحكمة انتمالية ا/ه)

هي نسبة متكرّرة من الجانبين معاً. ويجب فيها الشّكافؤ في العدد . وهي عارضة لجميع الموجودات سبّرا ما هو مدأ الكرّل (الشّواهد الزبوبيّة/٢٢) سرّد ما ما مراحلة الكرّل (الشّواهد الزبوبيّة/٢٢)

عرضی است که تعقّل آن، بسته به تعقّل دیگری باشد به حبثیتی که تعقّل دیگری نیز بسته به تعقّل آن باشد مثل أبؤت و بنؤت و أنتوت(۱). (نمات ایمته/۲۱۷)

المقولات، المعيد، التسبة، التسبة المنكررة.

(١٠٣) الإضافة المعيّة - الميّة.

(۱۰۹) الإضافة الوجودية هي كون المني بحيث إذا عقل، كان معقول الماهية بالقباس إلى غيره، وليس ذلك وجوده. (القطبقات (۷۱/ هو كونه بحيث إذا عفل كان معقول الماهية بالقباس، وأشا كونه في العقل فأن بكون عقل بالقباس إلى غيره، فله في الوجود حكم، وله في

العقل حكم من حيث هو في العقال، لامن حيث

(مه) الأفسسداد (على الإطلاق) الأفسسماد هسمي السني تشفق في الجنس وتشفق في الموضوع الواحد. (إلجاد، الشفاء/٢٠٨)

 ١ - هي غرض يتوقف تعقله على تعقل أمر آخر بهبت يشوقف نعقل ذلك الأمر الآخر عليه أيضاً، على الأثية والنؤة، والأخؤة.

إنها التي البُعد بينها في الوجود فاية البُعد. (تفسرها بعد القيمة/١٣٠٣)

إِنَّ المُختلفة في الفاية في جنس واحد فهي أضداد. هي في جنس واحد وأنّها مختلفة في الغابة في ذلك الجنس. (نفس المصدر/١٣٠٨)

إنَّ الأضداد بالحقيقة هي التي في جنس واحد. وقد يقال أضداده على جهة التشبيه بهذه التي لا تجتمع معاً في موضوع واحد، وإن كانت غنائة بالجنس. (رسائل ابن رفد، كتاب ما بعد القبيمة/٢٥) هي التي هي واحدة بالجنس، وغيرٌ بالشورة، وهي في غاية التباعد والحلاف في الشورة. (نفي الصدر/١٤١)

(١٠٩) الأضطرار ما لا يمكن أن يتحفظ وجود القيء إلا به. (نشير ما بعد الطبعة (١٠٥) الاضطرار الحقيقي هو الشيء الذي ليس في طبيعة أن يكون بنوع آخر.

طبيعته ان يكون بنوع اخر. هو الذي من أجله لا يمكن أن يكون شي ، بنوع آخر. (نفس المسدر/٢٠٠)

يقال بحسب هذه الأنحاء: منه ما هوبالقسر من قِبَلُ أَنَّه خَارِج عَنِ الحَمِيَّةِ. ومنه ما لا يمكن أَنْ يكون موجوداً على الإطلاق على خلاف ما هو عبه. (نفس المعدر/١٥٠٨)

يقال على الشّيء الّذي لا يمكن أن يوجد الشّيء إلّا به، وذلك من قِبَل الهيولي.

وقد يقال الاضطرار على القسر وهو ضدّ الاختيار. وقد يقال الاضطرار على الدي لا يمكن أن يمكون بنوع ولا صفة أخوى. (رسائل ابن رشد، كتاب ما معد الظلمة/٢٤)

ــه الاختيار.

(۱۰۷) أضغاث أحلام ــه الأحلام

الاعتبار (العلوم الاعتبارية)/24

(١٠٨) الاعتبار (العلوم الاعتبارية) به الحدس، المعيّد الاعتباريّة.

(١٠٩) الاعتقاد هو عقد الاحتمال على تحقق شيه . (رسائل إعوان الضفاء ٣٩٧/٣) هـ التصديق التعقود العلم.

(١١٠) الاعتماد ـ البل.

(١١١) الاعتباد نكربر فعل الشيء الواحد مراراً كشيرة، زماناً طويلاً في أوقات متقاربة. (رسائل الفاران كتاب النبيه/٨) عد العادة.

(١١٢) الأعداد بـ العدد.

(١٦٣) الأعراض أعراض الشيء بسقون بالجملة. صفاته وهمولاته الذي لا تعرّف ما هو، بل تعرّف منه شيشاً خارجاً عن ذاته وشيشاً ليس به قوامه. (الحروف/١٦٨)

ــه العرض، العَرْضيّ.

(111) الأعصاب ــ المَصَد.

(١١٥) الأعضاء البسيطسة والمركبة السيطة هي التي أجزاؤها بثبه بعضها

بعضاً . والمركبّة هي الّتي ليس تشب أجزاؤها بعضه: يعضاً . (رسائل ابن رشد، كناب النفس/١٤)

> (١١٦) الأعضاء المركبة. - الأعضاء السطه والمركبة.

> > (١٦٧) أعلى العليين ــه الأسفل.

(١١٨) الأعيان ــه الأشخاص والأعيان.

(١٩٩) الأعيان الشّابِعة هي حقائق المكتات في علم الحقّ دتعالى وهي مور حقائق الأمياء الإلهيّة في الحضرة العلميّة لا تأخر لها عن الحقق إلاّ بالدَّات، لا بالدَّمان، فهمي أَرْلَبَة وأَبدَة, والمعنى بالإلهافة؛ التّأخر بحسب الدَّات لا غرر (التعريفات/١٢)

كن وجود له خصوصية معنى لازم له من غير فعل يتسق به بالذّات؛ بل جعله تابع لجمل ذلك الوجود إن كان مجمولاً. وذلك المعنى هو المستى هند أهل الله بالعبن الشّابت، وعند الحكاء بالماهية ، وعند بعض العرفاء بالشّيّن، (المنا

 الاغتذاء الزّيادة على الأعضاء من غير انبساط في الأقطار الشّلاثة (الظول والعرض والمحق). (الحدود والفروف/١٠)
 عبد اللمق.

> (١٢١) الإغواء ؎ الترفيق.

والماد اصدرالذين/١٩٤)

ساء المعدر/٣٢٠)

(١٢٩) الإفهام
 الفهم.

(۱۳۰) الاقتضاء هو أحد الأسباب الاضطرارية في حسن العبش الكائن عن تقدم المرضة المقلبة . (الرسائل الفلسنية تحقد بن زكريًا الزاري/١٨)

(١٣١) الإقتاع أن يعقل نفس الشامع التميء بقول يصدق به، وإن لم يكن بسرهان. (مناتبع العلوم(١٥٢/)

ــه الذليل الإفناعيّ ، الجدل.

(۱۳۲) الأكتساب (هو) هاهنا: تحصيل المعقولات النَّائِيَّة من المعقولات الأولى أعمّ من أن يكون بالفكر أو بالحدس.

إن قوّة الاكتساب تحتلف قوّة وضعفاً فإن كانت ضعيفة فهي الفكر، وإن كانت قويّة فهي الحدس. (حاشة الهاكمات/٢٩٤)

ـه الحدس، الفكر.

(١٣٣) الله تعالى هو الواحد الحق مبدع الكل ، لا كون له ولا فساد. (رسائل الفارائي، مبائل معرفة/1)

يعزف إفلاطون «الله» بأنّه روح عاقل، عرّك ، منظّم، جبل، خبرٌ، عادل، كامل، وهو بسيط لا تنوّع فيه، ثابت لا يتغيّر، صادق لا يكذب، ولا يتشكل أشكالاً غنلفة؛ كما صوّره الشّمراء. (الجمع بين رأبي الحكمن/١٠)

إِنَّ اللهُ تَمَالَى شخص من الأشخاص الفاضلة ، ذو صفات كثيرة ممدوحة ، وأفعال كثيرة متفايرة ، لا (۱۲۲) الافشراق الاجتماع وجود أشباء كثيرة بعثها معنى واحد.

والافتراق مقابله . (الحدود والفروق/٣٨)

حصول الجوهر في الحيّر بالنسبة إلى جوهر آخر إن كان بميث يمكن أن يتخلّل بينه وبين ذلك الآخر جوهر ثالث فهو الإفتراق. (شرح الوافف/٢٥٨)

- الاجتماع .

(١٢٣) الأفعال الجميلة -

(١٢٤) الأفعال الحيوانية - الفعل الهيمي.

(١٢٥) الأفعال الخيرات

ـ الخيرات الإنسانية .

به الشرّ.

(١٢٦) الأفعال القبيحة

(۱۲۷) الأفعال المتبالية التي منها جم أبيزاء أخر من الأسطقمات وإضافتها إلى موادها وصوفها في وجوه الشغفية والإنماء والشوابد. (الإنمارات والشبيات مع الشرح ۲۵۰/۲)

(۱۲۸) **الأُقق** النائرة الفاصلة بين الظّاهر من الطّلك والحقميّ منه يستى الأُفق. (إيضاح القاصد من حكة عين الفواعد(۲۹۹)

دائرة الأفق هي دائرة عظيمة نمرّ بمركز العالّم وتفصل بين الظاهر من الفلك للإبصار، والحتي منه هنها. وهي تنقسم إلى حقيقيّة وحسّية... (نفس

يشبه أحداً من حلقه، ولا يمالله سواه من بريّته. وهو منفرد من جميع خلقه في مكان دون مكان. (رسائل إخران انشفاه ۱۹۱/۰ه)

الإنه , حيّ أزلي في غاية الفضيلة , وهو حياة , وهو متبصل أزلين , (تضير ما مد الظبية/١٦١٥)

هو الواحد البسيط الّذي لا عَلَمْ له، الّذي هو واحد عدل، الّذي وحده على الحقيقه موجود (ستراط وإفلاطن).

هو عقل العالم. (في النَّفس/١١٣)

أسم للذَّات الإلهيَّة باعتبار جامعيَّته لجميع . التعوت الكائِيَّة ( (الطاهر الإلميَّة/٢٧)

> (١٣٤) الإله ــه الله نمالي.

(۱۳۵) الإلهيّات ــ العلم الإلهي.

(۱۳۹) الالتصاق هو كون الشيء مماتــاً لغيره بحيث بنتقل بانتقاله. (الباحد المشرقية ۱/ه٤٤)

الاتصال، الملازفة.

(<mark>۱۳۷) الإلحاد</mark> لغة وشرعاً هو المبيل عن الحتق إلى الباطل ـ (أصل الأصول/4)

(۱۳۸) الإلزام قود الحصم إلى الإذعان بما لا يراه. (الحدود والفروق/۲۱) ــه الفاس الشفسطي.

(١٣٩) الإلف هو ما يحدث في النفس عن طول الضحية من كراهة مفارقة المصحوب. (الرمائل اللسفية لهذه بن زكرة الزارة/11)

(١٤٠) الألفاظ الأول والألفاظ الني في المتفاظ الذي في الألفاظ الأول هي الألفاظ الذي في الوضع الثاني منفولة عن المعاني الذي كانت تعدّل علها. (الحروث/١٤٥)

# (١٤١) الألفاظ الثواني

ــه الألفاظ الأوَّل والألفاظ النَّواني.

(١٤٢) الألم هذو إدراك المستساق، (مستمد الحكاء).

عيارة عن الحولة الطبيعية. (الرسائل الطبقية لعقد بس زكريًا الزاريّ (١٩٢٧، الحكة المتعالية ١٩٧١، المباحث المترقية ٢٨٧١، حاشية الحاكمات

اللَّذَة إذا استمرَّت صارت ألماً. (الرمائل الغلسفيَّة لحند و زكريًا الزَّازِي/١٤٨)

ليس بشيء سوى الخروج عن الطبيعة. (نفس المدر/١٩٢)

إذا حدث الخروج عن الطبيعة دفعة واحدة، وحدث الرّجوع إليا شيئاً فشيئاً، يظهر الألّم. (نفس الصد/١٩٣)

اللَّذَات الجسمانيَّة هي الَّتِي تجدها النَّفس عند الخروج من الألم.

والآلام: التي تحشها التفس عند خروج الراج الأجساد عن الاعتدال القبيمي إلى أحد الظرفين من الزّيادة والتفصان بسبب من الأسباب. (رسائل إغراد الضاء ٩٠/٠)

هو إدراك وفييل لوصول ما هو عند المدرك آفة وشرّر (الإشارات والشبيات مع الشن ٢٣٧/٢، شرحي الإشارات (٨٧/٢)

إحساس بشيء غير ملائم. (القطبقات/٨٧) يتبع إدراك المنافي. (التحصيل/٥٦٠) (١٤٤) الألم الرّوحانيّ ــ اللّذَة الجسمانيّة والرّوحانيّة.

> (١٤٥) الألوان . ـــ اللون.

(١٤٦) ألِرُهُمُ إِنِّ العلوم تحصل في باطن الإنسان في بعض الأوقات بوجوه محتلفة ؛ فنارة يبجم عليه ، كأنّه ألتي فيه من حيث لا يدي ، سواء كان عقب شوق وطلب أو لا . ويقال له الحدس والإلهام : (البهأ والعاد، لمحراللين/١٤٨) الوقع في الباطن بغير حيلة الاستدلال وتمخل التقلم والاجهاد ينقسم إلى ما لا يدي الإنسان أنّه كيف حصل ومن أين حصل ، وإلى ما يطلع معه على النسب الذي منه استفيد ذلك العلم ؛ وهو مثاهدة المُلك الملتي والنقل الفقال انعلوم .

خالأوّل يستى إلهاماً ونفشا في الروع. (نفس المدر/١٨٤)

ــه الحدس، الوحي .

(١٤٧) الألسب الله المستقرة والموردة (الصدرة) هي الأعصاب التي تنظل الثانيات من المركز إلى الهيط، وهي في عملها هذا لا فقة ها في توليد الجرى العصبي بل لابذ ها من منه لكي تقوم بوظهنها.

(والموردة) هي أعصاب الحق التي تستسل الثانية المساردة) التأثيرات من الهيط إلى المركز. (رسالة بقاء الشمر/٢٠)

ے العصب

 مفاجأة كيفيّة غالفة لكيفيّة العضو، وأنحلال بعض أجزائه . (الحدود والفرق/١٠١)

عبارة عن صفة تتبع إدراك المنافي؛ بل هو غيره. (مقاصد الفلاسفة/١٧٧)

عبارة عن إدراك المناقي. (مقاصد الفلاسفة ۱۹۷/م جمعوصا مصافعات شبخ إشراق ۱۹۳۴ء، شرح الهداية لاثيرتة ۱۹۷/ و ۱۹۳، شرح حكة البين (۹۳۳، إيضاح انقاصد من حكة عين القواعد (۱۹۰۸، الحكة المتعالقة ۱۳۴/۱ المبدأ والماد العموالذين (۱۹۵۸، ۱۳۵۱)

هو إدراك العدم. (مقاصد الفلاسفة/ ٢٣٠)

إدراك ما وصل من آفة المدرك وشرة إليه من حيث هو كذلك . (جموعة مستفات شبغ إشراق (٨٩/٨)

رسيدن شرّ و آفت چيزست بدو<sup>(۱)</sup>. (نفس المعدر ١٧/٢)

هو تجدّد حال خارجة عن الطّبع بغتةً في زمن قصير. (العبر في الحكة ٣١٦/٢)

إنّه إدراك ونيل لوصول ما هو آفة وشرّ عند الدرّك من حميث هو آفة وشرٌّ. (درّة الشاج ٢٠/٣، مطالع الأنظار (٩٩)

ضة كمال خاص بالمدرّك بما هو إدراك لذلك الفيد. (الحُكة التعالية ١٢٨/١)

هو الشَّمور بالمالي . (نفس المدر ١٥٩/٨)

هو إدراك المنافر من حيث هو منافر. (كتّاف ا اصلاحات الفنون/٨٦)

اللَّــة إدراك الملائم من حيث هو ملائم، والألم مقابله. (النَّمة الإفية/١١٧)

ــه اللَّـذَة.

(١٤٣) الالم الجسمانيّ والرّوحانيّ - اللّذة الجسمانيّة والرّوحانيّة.

١ \_ هو وصول شرّ الشّيء وآفته إليه.

(١٤٩) الأمام هو الجزء الذي إلى ما يلبه يتحرك الحيوان.

إنَّه الجنزء الَّذي فيه الحواسِّ: (رسائل ابن رشد، الشياء والعالم/٣٩)

ــه الجهة.

(١٥٠) الإصامة إنَّا هي خلافة، والخلافة نوعان: خلافة النبؤة وخلافة المُلك. (رمائل إخوان الصفاء ٣/٤٩٤)

امامت ریاستی است عامه بر مسلمین در امور دنیا و دین بر سبیس نیابت از پیغمبر. (۱) (أسراد الحكم ١/٢٣/، مجموعة رسائل للحكم الشيزواري /٢٥٧)

(١٥١) الاصتداد مو الانساط الانصالي المتصحح فبه انفراض أجزاء مشتركة في حدود مشتركة ؛ إنَّا ذو وضع يقبل الإشاره الحسينة ١٨٠٠ (تعلقة على الشفاء الصدرالثين/٢٨) بحسب النسبة الشرتيبية بن الأجزاء وبحسب الانبساط في جهات العالم. ويقال له «الامتداد القال». وحقيقته: الكتبة القصلة الَّـتي هي مقدار تمادي القورة الجسمية التصلة المنبسطة المتذة بجوهر ذاتها في أبعادها المتمادية...

> وإشاغير ذي وضع ليس بسقبل وقنوع النسبة الترتيبية بين أجزائه المنفرضة في الإشارة الحسية ، ولا في جهات العالم. ويقال له: «الامتداد غير القارى، وبه ينقدر استمرار الشقضيات والتجددات ... (القبسات/٨١)

> - الجسم التعليمي، الخظاء النزَّمان، الكمَّ المتصل، الكمّ المنفصل.

## (١٥٢) الامتداد القار

١ \_ الإمامة ريامة عائمة على المسلمين في أمر التنبيا والدين على سبيل الثيابة عن النبيق.

ـ الامتداد.

(١٥٣) الامتداد غير القارّ ــه الامتداد.

(١٥٤) الامتزاج انقسام أجسام منعادلة في الكَميّة . (الحدود والفروق/٧٩)

(100) الامتناع يعني به 1 ما يلازم سلب ضرورة السعدم، في السوضيع الأوَّل. (الإشارات والتّنبيات مع الشّرح ٢٤/١)

هو استحقاقية الشبيء، العدم لذاته. (إبضاح الفناصد من حكمة عين القواعد /٧٢، شرح حكمة العين (171/

الوجوب هو نأكَّد الوجود. والامتناع تأكَّد العدم.

إثبات الوجوب على الشلب. (الحكة المعالية ٨٤/٢) هو ضرورة النتفاء الموضوع في نفسه أو ضرورة عدم. النَّسبة . (نفس المصدر ١٥٠/٢)

هـو عـدم الوجـوب وعـدم الإمكـان. (كشّاف اصطلاحات الفنون/١٣٣٦)

عبارتست از ضرورت و لزوم عدم محمول از برای موضوع خواه آن محمول وجود باشد خواه غير وجود (٢). (لمعات إلهيَّة /٨)

سه الإمكان، الوجوب، المتنع.

(١٥٦) الأمّة الفاضلة الناس الذين يدبّرون برياسة هذا الرّثيس (الّذي له وحي) هم التناس الفياضلون والأخبار والسمداء ، فان كانوا أُمَّة فَتَلَكُ هِي الْأُمَّةِ الفاضلةِ. (رسائل الفارابيُّ،

٧ - عبارة عن ضرورة لزوم عدم المحمول للموضوع؛ سواء كان اتحمول وحوداً أو غيره .

التياسات المدنية (٥٠) مه المدينة الفاضلة.

(١٥٧) الأمر الاتفاق ← الاتفاق.

(١٥٨) الأمر الإرادي - الأمر القليمن.

(١٥٩) الأمر بالفعل -

(١٦٠) الأمر بالقوّة - النهبور.

(١٦٦) الأمر الطبيعيّ إنّ ما يوجد عن الأسباب دائماً فهو طبيعيّ وإراديّ. (رسائل الفارانيّ، الدعاري الفلية/٢) - والإقعاق.

(۱۹۲۷) **الأهر العام** ما كان صفة للموجود يما هو موجود من غير أن يحتاج في عروضها إلى أن يصير أمراً متخصص الاستعداد. (شرح الإخبات من كتاب الشفاء/عه)

(۱۹۳) الإمكان لا فرق بين أن نقول: القرّة أو الإمكان؛ فإنّ ما هو موجود بالقرّة، منه ما هو بقرّة والمكان؛ فإنّ ما هو موجود بالقرّة، منه ما هو ومنه ما هو مسدد لأن يمسل بالفسل وأن لا يحسل، فيكون مسدداً لتقابلين. (المروف/١٦١) إمّا أن يعني به ما يلازم سلب ضرورة، العدم، وهو الامتناع في الوضع الأوّل.

وإمّا أن يمني به ما يلازم سلب الضرورة في العدم

والوجود جيعاً، على ما هو موضوع له بحسب الشقل الخاص وهو الإمكان. (الإشارات والشبيهات مع القرم ٢٤/١)

هو استحفاقيّة الشّيء لذاته لا استحقاقيّة الوجود والحدم من ذاته. (إبضاح المفاصد من حكة مين القواعد /٧٢. شرح حكة العين /١٣٨)

هو يحوج الممكن إلى السبب . (مطالع الأنظاء/٥٥) الوجوب هو تأكد الوجود ، والامتناع تأكد المدم ، والإمكان لا تأكد شيء منها . (تعليقة على الشفاء العدالذين(٨٨)

عبارة عن لا اقتضاء الماهية، الوجود والعدم، فكلّ منها بعثة أخرى غير ذات. (نفس العدر/٢٧) سلب الوجوب عن الظرفين. (الحكة التعالية ٨٤٨/) إمكان الممكن عبارة عن لا ضرورة وجوده ولا ضرورة عدم التأشين عن ذاته المتيسين إلى ذاته. (نفس الصدر /٧٨٨)

حالة تعرض لنسبة مفهوم الوجود إلى الماهيّة بحسب الذّات في لحاظ العقل. (نفس العدر ٢٠٧/٣) من حيث تعلّقه بشيء خاربتي ليس بوجود هو إمكان. (ماشة الحاكمات/٢٤١)

سلب ضرورة الوجود والعدم عن الشّيء. (الرسائل لصدرالذين /١١، رسالة حدوث العالم /١٩١)

معناه سلب ضرورة الوجود والعدم عن الماهيّـة وهو صفة عقلبّـة لا يوصف بها ما لا مادّة له في الحارج ولا في نفس الأمر. (الشّواهد الرّبوبيّـة/٨٧)

هو أن يقتضي الماهية الاتصاف بالوجود والعدم اشتقاقاً، وكان الوجاود عين الماهية. (قرّة الدائرة)

عببارت است از e دم ضرورت و لنزوم وجود محمول و عدم محمول از برای موضوع، خواه آن محمول وجود باشد یا غیبر وجود<sup>(۱۱)</sup>. (لعات

١ ــ عينارة عن عنام ضرورة لزوم وجود الحسول، وعدم له

الهيَّة/٨)

الامتناع، الوجوب، الممكن.

(١٩٤) الإمكان الخاص والعام إن لفظ الإمكان في استعمالات الجمهور من الناس يقع على ما في قوة سلب امتناع ذات الوضوع أو سلب امتناع ذات الوضوع أو سلب الإمكان على ما ليس بواجب ولا محتنع في حالتيه وضماً خاصية ألم يقبل الإيجاب والسلب) جميعاً، وفيم والسلب جميعاً، وهو الإمكان الحقيقي الإيجاب للقرورتين جميعاً وهو الإمكان الحقيقي الأيجاب للقرورتين جميعاً وهو الإمكان الحقيقي الأول. فكان المنى الأول إمكاناً عامقاً أو عامياً، والتاني خاصاً أو احامياً، والتاني خاصاً أو احامياً، والتاني خاصاً أو خاصياً والتاني خاصاً أو احامياً والتاني خاصاً أو احامياً والتاني خاصاً أو خاصياً والتاني

قد يطلق (الإمكان ويراد به ما يقابل جميع الفترورات... وهو أحق بناسم الامكان... وهو أحق بناسم الامكان... وأخمية هذا المعنى من اللذين قبله ليست إلا وأحديث من الدين المالية (١٥٧٢)

رُ الأمكان في العرف العام كان بمعنى سلب الفرورة عن الظرف المخالف، فكانوا يقولون: الشيء الفلاقي عكن إ أن لبس بمنتع اكما أن معناه المشهور؛ أعني سلب الفرورتين خاص وخاص، حيث تفطن به الخاصة.

والإمكّان الأخص هو سلب الضّرورات الذّائيّة والوصفيّة والوقنيّة. قال الشّيخ في منطق الإشارات: قد يقال: ممكن، ويفهم منه معنى ثالث، فكأنّه أخصّ من الوجهين المذكورين. وهو أن يكون الحكم غير ضروري البثة ولا في وقت ! كالكسوف ولا في حال؛ كالشغير لنشتحرك ، بل

هـ وجود المحمول للموضوع؛ سواء كان الوجود هو المحمول أو غيره.

يكون كالكتابة للإنسان. (شرح المنظومة ٢٧/٢ و ٦٨)

(١٦٥) **الإمكان الاستعدادي** الذي هو تهيّرُ النادّة واستعدادها لما يحمل لها من القور والأعراض. (الفكة التعالية ١٩٤/)

ما يطرأ لبعض الماهيات لقصور إمكانه الأصليّ في القسلاحيّة للبعض به القسلاحيّة للبعض به إمكان بعنى آخر قائم بعدل سابق على وجوده سبقاً زمانيّاً ، به يستمدّ لأن بخرج من القوّة إلى الفعل. (بنس المدر ٢٣٢/٢)

كون الشّيء من شأنه أن يكون وليس بكائن؛ كيا أنَّ الفعل كون الشّيء من شأنه أن يكون وهو كائن . (كذاف اصطلاحات الفنون/١٣٥٣)

ين أوليان المسيورت المسيناً آخر له نسبة إلى الشيء المستمد، وله نسبة إلى الشيء المستمد، ولم نسبة إلى الشيء الستمد، فيقال: إنّ التستمد، فيقال: إنّ التطفة مستمدة نلإنسانية. وبالاعتبار لتاني يُقال له الإمكار للاني بُقال له الإمكار للاني بُقال له الإمكار الله

ــه الاستعداد، التهبّــؤ.

(١٦٦) الإمكان الأخصّ حه الإمكان الخاصّ والعامّ.

ر١٩٧<mark>) الإمكان الاستقباليّ مو</mark> ما بحسب حمال الشّيء من إيجاب أو سلب في الاستقبال. (الحكة التعالم ٢٠٥٢)

هو إمكان يستبر بالقياس إلى الزّمان المستقبل. (كفّاف اصطلاحت الفنوف(١٣٥٥)

هو سلب القرورات جيعاً. حتى الفرورة بشرط المجمول. (شرح النطوة/١٨)

ــ الإمكان، الإمكان الأخص.

(١٦٨) الإمكان الـذانـي موكون الشيء

بحبث إذا اعتبر بذاته من غير ملاحظة أمر آخر وراء نفسه معه ، كان مسلوب الفسرورة للوجود والعدم عنه من غير اقتضاء ولا علية منه لذلك ؛ بل مع قطع النظر عن جميع ما يكون غير ذاته ، وإن كان من السلوب والإضافات العارضة لذاته . (الحكة

هو قد يكون بحسب نفس الأمر ويستمى إمكاناً واتباً. (كذاف اصطلاحات الفنون/١٣٥٣) هـ ادت است المرابع المنافرة المرابع المرابع

عیمارت است از عدم اقتضای ذات سر وجود و عدم را<sup>(۱)</sup>. (لمات إنمیّة/۱۲)

**ــه الوجوب بالغير.** 

المعالية ١٩٩٢)

(179) الإمكان العام - الإمكان الخاص والعام.

(١٧٠) الإمكان الوقوعي كون اللهي،
 خيث لا يلزم من فرض وقوعه محال. (شرح https://www.news.com/)

(۱۷۱) الأهلس هو جرم مصحه ينقسم إلى أجزاه منساوية الوضع. (اخدود لاين سينا/٢٦) تساوي سطح الجسم واستواؤه. (الحدود والفروق/١٧) حمد الحضوفة، الملاسة.

(۱۷۲) الأمور الشعليميّة الطبيعيّة هي الخيفيّة هي التي بتوقّف تعلّفها على تعقّل مادة منها ممها على الإسائيّة ، فإنّه لا يمكن تعقّنها إلّا في ماده منهة .

والأمور التُطبِعينَّة هي الَّتِي لا يتوقف تعلَّلهِ على تعضَّل مادَة معيَّنة و مثل الدَّائرة والثَّلث فإنَّه لا بِسَوْفُف نَعقَّلها على نعقُّل مادَّة معيِّنة لها.

١ ... عبارة عن عدم اقتضاء ذات الثَّيء للوجود والعدم.

(الماحث الشرفية ١٠٨/١)

(١٧٣) الأمور الطبيعية
 → الأمور التطبيعة والطبيعية.

(۱۷٤) الأمور المعاقبة الأحرى أن يعرف الأمور العاقبة بأنها صفات للموجود يما هو موجود من غير أن يحتاج الوجود في عروضها إلى أن يصير طبيعيًا أو رياضيًا، وبالجملة أمراً متخصص الاستحداد المعروض شيء منها. (الشواهد التعروض شيء منها. (الشواهد التعروض شيء منها. (الشواهد التعروض شيء منها.

الأمور التي لا تختص بقسم من أقسام الموجود من خواجب والجوهر والحرض. (كشّاف اصطلاحات الهنول/٢٠)

(۱۷۵) الأقور المبرهنة هي أشياء لا تدرك إلا بجاد العلم وصقة المقل. وهي أمور يكون مبدؤها من أمور إلمية وأشخاص مُلكيّة، تفسلاً المقول إلى الإقرار بها والإذمان لصختها والثبتـك لمرقها. (رمائل إخوان الشفاء ۸۹/۳)

(۱۷۹) الأمور المحسوسة والمعقولة الأمور المسوسة هي صورة في الهبول تدركها الحواش بالمباشرة لها وتنفس منها بخاضة التؤة فها .

والأمور المحقولة هي رسوم تلك انحسوسات الّتي أدّتها الحواسّ إلى القوّة التخبّلة: إذّا بقيت مصوّرة في الأوهام بعد غيبة المحسوسات عن مباشرة الحواسّ لهاً . (رسائل إخوان الشناء ٣٠/٣ و ٢٠٤)

> (١٧٧) الأمور المعقولة - الأمور المسوسة والمعولة.

(١٧٨) الأمور الممكنة التي وجودها ولا

#### الانتفاش/٣٢

وجودها متساويات، ليس أحدهما أولى من الآخر. (رسائل الفاراي، فضلة الطوم/؛) - المكن.

(۱۷۹) الانتفاش التخلخل هو الانتفاش ! كالقموف المنفوش لما إذا اصار الجسم إلى قوام أقبل للتقطيع والتشكيل من انفعال يقع فه. (المكذ التعالية ۷۱/۱)

هو أن تباهد الأجزاء بمضها عن بعض ويتداخلها الهواه أو جسم آخر غريب ؟ كالقطن المنغوش. ويقابله الشكائف. بعنى الاندماج وهو أن نتقارب الأجزاء الوحدانية الظيم بحيث يخرج عنها ما بينها من الجسم الغريب ؟ كالقطن الملفوف بعد نفشه. (كتّاف اصطلاحات الفنون/٤٠٠)

(١٨٠) الأنتقاع هي الغريبة النّافلة إلى باطنه (الجسم). (الإشارات والنّسيبات مع الشرح ٢٤٦/٢)

ذكر الشّيخ في الشّفا أنّ البُلّة هي الرّطوبة الغربية الجارية على ظاهر الجسم؛ كما أنّ الانتتاع هي الغربية الثاقلة إنّ باطنه. (شرعي الإشارات لفقوس (/٧٠)

فَهُمَا عَبَارَةَ عَنِ الرَّطُوبَةِ الحَاصَلَةِ مَنْ جَسَمَ خَارِجِ عَنْ الْمُنتَقَعِ غَالْصَ فَيِهِ بَحِيثُ تَدَاخَلُ أَجِزَالُهِ. (إيضاح القاصد من حكة عن القواءد/١٨٦)

ے البلّـة، الرّطوبة.

(۱۸۱) الانتقال (الحصول) من حيّز إل حبّز، ومن مكان إلى مكان. (بافت الفلامنة/۲۱۰)

هو حصول الشّيء في حيّنز بعد أن كمان في حيّنز. آخر, (شرح انونف/١٩٦)

عبارة عن الشغير في الأين . (الحكمة المتعالبة ٤١/١)

مه الأين، الحركة في الأين، الحركة المكانئة المكانئة

(۱۸<mark>۲) الإنششاء</mark> تقارب الظرفين إلى قُذَام وخلف. (رمائن الكندي انقشفية /۱۷۲، الهاسات (۲۱/).

(١٨٣) الأنجذاب مواتاة بالاتمطاف إلى أي ناحية العطفت. (رمائل الكندي الفلسفنة ١٧٢)

(۱۸٤) الأنحصار هو قبول الرّطب وضماً يلزمه شكل مساو لشكل باطن ما يحويه. (طبيعتات الله المقاه، الذن الزام (۱۷۰۸) عبارة عن تشكل الجسم الرّطب بشكل باطن ما يحويه. (الماحث المترقبة ۱۰۷/۲)

(١٨٥) الانحناء أمّا المنحني فهو الذي من شأنه أن يصير أحد جانبيه القولين أزيد، والآخر انقص بزواله عن الاستقامة إلى غيرها. وذلك يكون للبن فيه مطاوع، ويكون ذلك نرطوبة فيه. (طبيتات القناء، الذل الزام/٢١٦)

فإنّه كونه (الحقق) نجبت لا تنطبق أجزاؤه المفروضة على جميع الأوضاع كالأجزاء المفروشة للمقوس. (مغالع الأنظار ٢٠٠١، الشعرينات /١٧)

(١٨٦) الانخراق هو سهولة انفصاله بقدار جسم الثافذ فيه مع التئامه عند زواله.

وقد يقال كما يكون من تفرق الاقصال للأجسام الفَيْنية، لا لحجم ينفذ فها، بل يجذب بعض أجزائها عن جهة بعض فينفصل. (طبعيّات الفناء في الن الفافي/٢٤١)

(التحصيل/٧٠٨) مه الانشقاق.

(۱۸۷) الاندهاج هو أن تنقارب الأجزاء الوحدانية الطبع بمبث يخرج عنها ما يبنا من الجسم النفريب. (ضرح الموقف /۳۲۸، كفّاف اصطلاحات القنون /۵۰۰)

الانتفاش، الشكائف.

(۱۸۸) الانوضاض مه الانکسار والانوضاض.

(۱۸۹) الإنسان إنّ الحيّ منه ناطق مائت. وهو الإنسان. (رسائل العاراين، مسائل منفّرته/٣) إنّ النّفس السّاطقة الّتي لها هذه الفقة المذكورة (الفقة العقلية العملية) جوهر واحد. هو الإنسألانا عند التحقيق. (نفس المعدر، اللاماوي العقلية/١٠) إنّ الإنسان لمنقسم إلى سرّوعلن؛ أمّا عليه فهو أخسم المحدوس بأعضائه وأمشاجه، وأمّا سرّه فقوى روحه. (نفس المعدر، كتاب النصوص/١٠)

هو مجمعع من جوهرين؛ أحدها هذا الجسد الجسمائي، والأخر هو النّفس الرّوحانيّة. (رسائل إخوان الضّفاء ص ٣٠)

هـو حيّ ناطق ماثـت. وهو جملـة مركّبة من نفس ناطقة وبدن ماثـت. (نفس المعدر ٣٩٧/٣)

هو جملة مجموعة من جنبد جسمانيّ وتفس روحائيّة. (نفس المدر ١٠٤/٣)

صورة مختصرة من جميع صور الحيوان. وهو الجموع فيه أمزجة قوى اللبات، وخواص المعادن، وطبائم الأركان والمؤلدات الكاشنات منها أجمر.

هو جلة مركبة من جند جسمانيّ ظاهر جليّ ، ومن نفس روحانيّة باطنة خفيّة . (نفس المنر (١٨٦/٣)

حي نباطق ميت. فبالحيّ دلالة على المش والحركة، والتاطق دلالة على العقل والزويّة، والمائت دلالة على الشيبلان والاستحالة. (الفاسات/ ٢٧٠)

عبارة عن البدن والحياة الَّتي هي عرض قائمٌ به (كما ذهب إليه بمض المتكلِّمين). (تهافت الفلاسفة/٢٨١)

جوهرٌ قابل الأبعاد ناطق. (تعليقة على الشفاء الصدرالذين/١٢٩)

هو ضنعش بالتفس الناطقة. وهي كمال أوّل لجسم طبيعي آليّ من جهة ما يدوك الأمور الكلّية والمجرّدات، وتفعل الأفعان الفكريّة. (شرع الهابة الأبرية/٠٠)

حيوان جسماني ناطق. (مطالع الأنظار١٣) إنّه الحيوان الذي من شأنه أ يدرك الكلّيَات؛ أي، يتمقّل المعاني الكلّيّة ويتصوّرها. (الحكة العمالة ١٦/١)

أعني، الجسد المركب من اللّحم والذم والعظم والعروق وما شاكلتها الّتي كلّها أجسام، وما يملّها من الأعراض على هيئة نخصوصة. (السِمةُ والمعدّ لصدرالتين(٢٠٠)

إنَّ الحيّ إمّا أن يكون ناطقاً ومبِّناً وهو الإنسان. (مفابح النب/٣٤٣)

عبارة عن أجسام غصوصة بشرط كونها موصوفة بصفة الحياة والعلم والقدرة.

عبارة عن أجسام موصوفة بأشكال مخصوصة بشرط أن تكون أيضاً موصوفة بالحياة والعلم والقدرة.

موجود ليس بجسم ولا جسمانيّ. وهذا قول أكثر الإغيّن من الفلاسفة القائلين بفناء الجسم المثبتين للتفسر (كفّاف اصطلاحات العنون/٧٧)

الشفس الناطقة، الإنسان المعقول.

(١٩٠) الإنسان الإلهيّ والسّبعيّ من هو

## الإنسان البهيمي/ ٣٤

بالشع ممة نحو الفضائل كلُّها إعناداً ناشأ؛ ثمّ تمكّنت فيه بالعادة.

والإنسان السّبعيّ: المضادّ له والمعدّ لأفعال الشّرور كُنُها الّذي تشكّن فيه هيشآت تلك الشّرور بالعادة. (فعول منزه(٣٣)

(١٩١) الإنسان الهيميّ الناس مهم له حودة الزوية. ووقة العزمة على ما أوجبه الزوية. فقلك هو ألّذي جرت عادتنا أن نسميّه الحرّ باستهال، ومن لم تكن له هاتان فني عادتنا أن نسميّه الإنسان الهيمسيّ. (رسائل الغاراي، النّنيه/١٠)

مه النّفي البيميّة.

(١٩٣) الإنسان المعقول هو بعبت المنى الدي لا يعتنف فيه أحد من الناس وهو عرد حدّ الإنسان. (رسالة أضحرية في أمر الماد/١٠٠) هو الإنسان.

(1946) **الإنسانية** هي الحباة والسلطق والهن. (رسائل الكندي المستبة/١٧٧)

> (١٩٥) الإنشاء ــــ الخبر.

(١٩٦) الأنشقاق به نفرق الانصال.

(۱۹۷) الانعكاس هو الاستلزام من جانب العدم. (مطانع الأنظار/۱۸)

(۱۹۸) الانفعار عبارةً عن حركة في سطح الجسم مقارنة لحدوث شكل مخصوص فيه. (المكنة التعانية (۱۰۸/)

ـه اللَّبن.

(۱۹۹) الانفراد انسفسال المسادة بأقسام لطيفة، صغيرة القعر. (الفاسات/٢٦١)

به الانفصال.

(۲۰۰) الانفشاش هو أن تتباعد الأجزاء بعضها عن بعض ويداخلها الهواء أو جسم آخر غريب؛ كالقض النفوش.<sup>(۱)</sup> (شرح غوافف /۳۲۱) كتّاف اصطلاحات الفنون (۱۰۰)

- الانتفاش، الشخلخل.

(۲۰۱) **الانفصال** تباين المتصل. (رسائل الكندي الفلمية/۱۷۰)

هو أن يعدم الاتصال فيا من شأنه في نفسه أو جنسه أن يتمل. (التحميل/٢٦٢)

له معنبان: أحدهما الإضافي بإزاء الإضافي وهو المعنى الحدثي المصدري؛ أي الانقطاع بين شيشي وتعامل

وانشَائِي: حيدوث اتّصائين. (تمليفة على الشفء لصدرالذين/٥٩)

ــ الانصال، الانفراد. نفرق الانصال.

(٢٠٣) الأنفعال إنّ للجوهر مع الكيفيّة حالاً، وهو الكون الذي ليتنا فيه من العدم الذي هو مقابل الفورة، ويشي إلى القورة بالقبول. وإذا حصل في الفيورة، أو حصلت القبورة فيه

إلىنوان البذي جاء في «كشّاف اصطلاحات الفتون»
 هو «الانتفاش» ولعلّها بمنى واحد.

فحينسُةِ لا تخلو تلك الصورة من أن تكون إمّا ثابنة فتسمى كيفية انفعالية وإمّا سريعة الزّوال فتسمى اتفعالاً . (رسائل الفارابي، المسائل المتفرّقة/٦) هو قبول أثر المؤيِّر. (مفاتيع العلوم/١١٥)

هو حصول حال مع زوال حال ، ولا يصبح أن يحسون المدرك مسو الحسامسان أو الرزائل. (القطيفات/١٤)

هو استموار تأثّر الشّيء بخيره. (مفاصد الفلاسفة/٩٩)

إذا كان شيء مّا يغمل في شيء آخر ضلاً من الأقمال؛ وذلك الآخر ينفعل عنه؛ فإنَّ الهيئة هي الحالة الحادثة بينها. وهذه الهيئة إذا أخذت بالإضافة إلى الفاعل ستبيت فعلاً وإذا أخذت بالإضافة إلى المنفعل شميت إنفعالاً. (نفسير ما بعد الطبيعة/٦٣٩)

القوّة الَّتي من قِبُلها بتغبّر الشّيء من ضدّ كِلَّ ضد؛ مثل تغيّر الشيء . (نفس الصدر/١٤١) هو حالة تحصل للشَّيء بسبب تأثَّره عن غيره تأثَّراً غير قارّ الذّات. (شرح المدامة الأثيرية/٢٧٥) هو الشَّأْثُر (عند الحكماء). (كشَّافِ اصطلاحات (1116/05/11)

أن ينفعل، التأثر، الفعل.

(٢٠٣) الانفعالات هو الكسفيّات الهسوسة في ظاهر الأجسام بذاتها منها سريعة الزوال؛ كحمرة الخجل وصفرة الوجل. وتستمي الفعالات. (المحصيل/١٥٥)

صورة موجودة في الشِّيء تحدث؛ إمَّا عن انفعال القابل لها أو عن انفعال المدرك لها. (الهبود و تفروق/۱۲)

الكيفيّات الحسوسة إن كانت غير راسخة ؛ كحمرة الخجل فهي الانفعالات. (إيضاح الفاصد من حكة عين الفواعد/ ١٨١)

الكيفيات الحسوسة إن كانت راسخة سُتيت انفعاليّات وإن كانت غير راسخة كحمرة الخجل وصفرة الوجل، شقيت انتفعالات. (مطالع الأنظار/٨٦)

إنَّ الكيفيَّة إمَّا عنصة بالكيَّة ؛ كالاستدارة والقربيع والزُّوجيَّة والفرديَّة ، أولا وهو إمَّا محسوسة أولا. والحسوسة تسمى الفعالات. (تعليقة على الشفاء لصدرالابن/١٣٢)

الكيفية الحسوسة إن كالت غير راسخة الشبت أنفعالات. (الحكة المتعالية ١/١٥)

◄ الانفعاليّات، الحال والملكة.

(٢٠٤) الإنفعاليّات هي الكيفيّات الحسوسة في ظاهر الأجسام بذاتها . فنها راسخة ثابتة. وتستى الفعاليات. (التحصيل/٣٩٥)

الكيفيّات الحسوسة إن كانت راسخة! كعلاوة العسل فهي الانفعاليّات. (إيضاع انقاصد من حكة عين القواعد/ ١٨١)

الكبفيات إتما أن تكون عسوسة بإحدي الحواس الخمس ؛ النَّمس والسَّمع والبصر والدُّوق والشَّمِّ، وهي الانفعائبات والانفعالات. (مطالع الأنظار/ ٨٥) الكبغبات الحسوسة إن كانت راسعة ؛ كصفرة اللَّمْب وحلاوة العسل، سُمَّيت انفعاليَّات. (نفس الصدر/۸۱)

إنَّ الكبغيَّة إمَّا غَمْضَة بالكيَّة؛ كالاستدارة وانتربيع والزّوجيّة والفرديّة أولا، وهو إمّا محسوسة أولاء والمحسوسة يستمي انفعالات وانغماليات باعتبار سرعة الزُّوال والبطء. (تعبيفة على الشّغاء لصدراللين/ ١٢٢)

الكيفية الحسوسة إن كانت راسخة سقيت انفعاليّات. (الحكمة المتعاليات ١/١٥)

هي الكيفيّات الحسوسة الرّاسخة. (كشاف اصطلاحات القنون/ ١٩٤٤)

- الانفعالات، الحال واللكة.

(٢٠٥) الانقسام انفسام الكلّ إلى الأجزاء عبارة عن تجزية واحد شخصيّ أو نوعيّ إلى أماض.

انقسام الكلي إلى الجزئيّات عبارة عن ضمّ قبود متخالفة إلى طبعة نوعيّة أوجنسيّة ليحصل بحسب كلّ انضمام فرد شخصي أو نومي. (نماية على النماء/٥٠)

> (٢٠٩) ا**لأنقطاع** - يتفرّق الاتصال.

(۲۰۷) الانقلاب والحركة الخروج من الفرّة إلى الفعل إن كان دفعة فهو الانقلاب والكون. وإن كان تدريجاً فهو الحركة. (جموءة رسائل للمكيم الشيرواري/٥٠٥)

ــه الحركة .

(۲۰۸) الانكسار والانرضاض - نفرق الاتصال.

(٢٠٩) الأنواع أن الأنواع التي تسمّى بهذا الاسم بالحقيقة فإنّها مجموع الضورة العاقة <sup>.</sup> والهول. (تفير ما بعد الطبية/٧٧)

(٢١٠) إِنْيَة الشّيء نستى الفلاسفة
 الوجود الكامل، إنّية الشيء. وهو بعيت
 ماهت.

ويقولون: وما إنِّية الشِّيء؛ يعنون ما وجوده

الأكمل وهو ماهيّته. (الحروف/٦١) عبارة عن عارض للماهيّة. (مقاصد الفلاسفة/١٣٩) - به الماهيّة.

(۲۱۱) أن يفعل أعلى ما يعرف فيه «أن يفعل» يستى: «أن يفعل». (الحروب/۲۲) هو الثاثير في الشيء الذي يغبل الأثر. (مغانبح العنو/۱۲۵)

هو نسبة القيء إلى ما يؤثّر فِه تأثيراً على سبيل تحريجه إلى الفعل من النقوّة لا دفعة، بل باتدريج . (التعلقات/١٧٥)

هو تأثير الجوهر في غيره تأثيراً غير قار. (مجموعة مصنفات شيخ إشراق ١٠١١)

هو كون الجوهر بحبث يحصل منه أثرٌ في غيره غير قارَ الذّات مادام الحصول في الشلوك والشجدد. (نفس المدر ٢٧٧/١)

هو تأثير النّيء في غيره أثراً غبر قاز الذّات. فعاله مادام يؤثر هو أن يفعل. (ساحث المترقبة ٢٠٦١) هو هيئة تعرض للشّيء حال تأثيره في فيره. (إيضاح القاصد من حكمة عبد القواهد)

هو هيئة تعرض للشّيء حال تأثيره في نجره؛ كالمُسخّن مادام يسخّن والقاطع مادام يقطع. (شرح حكة العن/٢٦٤)

هو كون الشّيء تمؤثراً في غيره؛ كالقاطع مادام قاطعاً . (مطالع الأنطار /١/ و ٧٢)

التسبة إنما للأجزاء وهو الوضع أو لا. وهي إنما إلى كم فإن كان قارًا (لجواز اجتساع أجزائه معاً) فإن انتقل ذكك الكم القاربه فهو الملك، وإلاّ فهو الأين، وإن كان غير قارّ فهو منى، وإنما إلى نسبة فالمضاف، وإنما إلى كيف ولا تعقل إلاّ بأن يكون منه غيره، وهو أن يفعل. (شرح المواقد /١١٥) هو كون الجوهر بجيت بحصل منه أثر في غيره غير قيار المقات مسادام التسسوك في هسدا المتأثير قيار المقات مسادام التسسوك في هسدا المتأثير

الشجدوي. (الحكمة التعالية 1717) هو التأثير القدريجيّ . (المفراهد الزبويية/٢٢) هيشتى است كمه حناصل ميشود الزبراى شيء بسبب تأثير آن در شيء ديگر بتأثير تدريجي<sup>(1)</sup>. (لمات إلهته/٢٧)

- أن ينفعل، التأثير، الفعل.

(۲۱۳) أن ينفعل أعلى ما يعزف فيه «أن يفعل» يستى «أن يفعل». وأعلى ما يعرف فيه «أن ينفل» يستى «أن ينفط». (اغروت/٧٧) هو نسبة أنتأثر عن هذا التأثير. (التعلقات/٧٧) هو تأثر الجرهر عن غيره غير قار تأثره. (بمعرفة مصنفات شيح إشراق ١١/١)

هو تأثّر الجوهر عن غيره تأثّراً غير قارّ الذّات. (نفس العدر ٢٧٧/١)

هو تأثّر الشّيء من غيره مادام في الشّأثّر. (المِأْخَكُ الشوقية (٤٩٦/)

هيئة تعرض للشيء حال تأثّره عن غيره. (بهضاح الفاصد من حكة عير الفواعد /١٦٢، شرح حكمة العين (٢٦٤/

. هو كون الشّيء متأثّراً عن غيره كالمنقطع مادام منقطعاً. (مطالع الأنظار /٧١ و ٧٧)

النسبة إنا للأجزاء وهو الوضع، أو لا. وهي إنما إلى كم فإن كان قارًا (لجواز اجتمعاع أجزائه مماً) قان انتقل ذلك الكمّم القارّيه فهو الملك، وإلّا فهو الأين، وإن كان غير قار فهو متى، وإمّا إلى نسبة فالمضاف، وإمّا إلى كيف ولا تعقل إلّا بأن يكون منه غيره وهو أن يفعل، أو يكون هو من غيره وهو أن ينفعل. (شرح الواتف/١٥٠)

هو كون الجوهر بحيث يتأثّر عن غيره تأثّراً غير قارّ

الذات مادام كون كذك . (الحكة التعالية ٢٣١/) هو الشائر الندريجيّ . (اشراهد الزبونية ٢٤/) هيشتى است كه حاصل مىشود از تأثير شيء از شيء ديگر بتأثر تدريجى مشل تسخّن آب از آتش<sup>(۲)</sup> . (لمات إلمية/٢٠٧) - أن يفعل الإفعال ، الذائر.

(٣١٣) أواقل المحسسوسسيات والملموسات الأجمام العنصرية قد تخلو عن الكيفيات المحسومة والمشعودة والمذوقة ... ولا تخلو عن اللموسات. فلذلك شقيت اللموسات ، وأوال المصوسات .

ثم الشَّأَمل والاستقراء يقتضيان أنّها لا تخلو عن جنسين من الملموسات: أحدها جنس الحرارة والبودة وما يتوسطها، وهو الفعليّ.

والثاني جنس الزطوبة والبيوسة وما يتوشطها، وهو الانفعاليّ ... ولذا سُشيت هذه الكيفيّات أوائل الملسوسات. وهي التي بها تتضاعل الأجسام العنصريّة ويتفعل بضها عن بعض، فتتولد منها المركبات. (شرعي الاشارات للقوسي ١٩١/) هـ الكفّات المليوسة.

> (۲۱۹) أواثل الملموسات - أواثل الحسوسات واللموسات.

(٢١٥) **الأوّل - سبحانه .** هو الّذي يعلم طبيعة الوجود بما هو موجود بإطلاق الّذي هو ذاته . (نُسير ما بعد الطّبعة/١٧٠٨)

(٢١٦) أوّل الحوادث مي الآثار الملوية

 ٢ ... هو هيئة حاصلة من تأثّر الشّيء عن الشّيء الآخر تأثّراً تعربيناً و مثل نسخن الماء من النال. ١ حدو الهيئة الحاصفة التّيء الأجل تأثيرها في القيء الآخر تأثيراً تدريحتاً.

#### أول الموجودات/٣٨

والجمادات المدنيّة. (البدأ والعاد لابن سينا/٩٢)

(٢٧٧) **أوَّل الموجودات** إِنَّ أَوْل الوجودات ومبدأها هو شيء غير متحزّك لا بالفَّات ولا ينالعرض، وإنَّ هذا المِبداً هو الْفَدِي يَعزَك الحَركة الأولى الشرمديّة الواحدة المُتصلة؛ أعني الحركة الوقيّة. (تفسيرما بعد الشَّبة/١٦٢٤)

(٢٦٨) الاقليات هي الفضايا الذي يوجبها المعقل الشريح لمفاته ولعزيزته ، لا بسبب من الأساب الحارجة عنه . (الأشارات والشبيهاب/٢) هي البديهيات بعملها إلّا أنها كما لا تعتاج إلى وسط ، لا تحتاج إلى شيء آخر ؛ كباحساس أو كيرية أو شهادة أو نواتر أو غير ذلك سوى نصؤر المنابة ، (المكان المنابة ، (١٨/٤)

+ البديق،

(٢١٩) الأوليّة هي كون العدد بحيث لا يعده غير الواحد؛ كالشّلائة والخنسة والسِّعة. (مثالع الأنظار/١٠٠)

''ولوس

(٢٢٠) الأُولَيَّةُ الدَّاتِيَّةِ أَنْ يَكُونُ أَحَدَ طَرَقِ المُمكن أَلِقَ بِالنَّسِةِ إِلَى ذَاتِهِ .

أن يقـتضي ذاته أحد طرفيه على سبيل الأولويـة. (كِنَّاف اصطلاحات الغنون/١٥٣٠)

(۲۲۱) **الإيجاب** النقطيع بسوجسوب شيء لشيء. (الحدود والفروق/۲۷)

هو إثبات شيء لآخر. (شرح الإلهبات من كناب الشفاء/٢٠٧)

الإيجاب ليس شيئاً أكثر من تركيب بعض الأشياء مع بعض. والثلب ليس شيئاً أكثر من انفصالها. (رمانل ابن رشد كتاب ما بعد القيمة/١٥٠)

الإنجاب والسُليب أمران عشليّان واردان على النسبة. (مطالع الأنظار/ ١٧)

النس. النسيرة لله الطبيقة (١٠٠١) هـ إصدار وجود الشّيء عن علّته. (شرح منألة العلم/١١)

◄ الإحداث.

(٣٣٣) الإيمان إن العلم هو تصور الشيء
 على حقيقته وصحفه.

فأت الإيمان فيهو الإقرار بذلك الشّيء والتُصدين لقول الخبرين عنه من غير تصوّر له. (رسائل اخوان الصداء ٢٩٣/٢)

الإجان هو التصديق منا يمبر به انجر, والإسلام هو التسليم بلا اعتراض. (نفس الصدر ۲۹۲/۳) هو التصديق أن هو أعلم منك بما يخبرك عنما لا تعلمه. (نفس خدر ۱۹/۱)

الإبمان الطاهر هو الإفرار باللّمان بخمسة أشياء: الإفرار بأنّ للمالم صانعاً واحداً، الإفرار بأنَّ له ملائكة ؛ الإقرار بأنَّه قد اصطنى طائفة من بني آدم، الإفرار بأنّ هذه الأشباء، التي جاءت بها الأنبياء؛ الإفرار بأنّ القيامة لا عالة كاننة.

والإيمان البناطن هو إضمار القلوب باليقين على تحقيق هذه الأشياء المقرّ بها باللسان. (نفس المعدر 19/4)

عبارة عن تصديق الزسول بكلّ ما علم بجنبه به . عبارة عن التصديق القلبيّ للزسول ـصلّى الله عليه وآلهـ بكلّ ما علم مجنيه بالصّرورة .

عبارة عن كلمني الشَّهادة (عند الكرابَّة).

عبارة عن امتنال الواجبات والاجتباب عن المرادة المرادة). (مثالم الأطار/٢٢٨) - الموالم التوجيد. - التوجيد.

(۹۳۴) الأين كل ما سبيله أن يجاب به عن سؤال «أين»؛ يستونه الفلاسفة بلفظة «أين». (الحروف/۱۲)

أعل جنس يعم جيع الأنواع التي تعرّفنا في مشار مشار إليه «أيسن هو»، يسمتنى الأيسن. (نفس الصدر/٧٧)

هي نسبة النّيء إلى مكانه. (مفاتيع العلوم/١٤١) هو كون الشّيء في المكان. ومعناه وجوده فيه. (التّعليفات/٢٤)

هو كون الشيء في مكانه . (نفس الصدر/۱۷۲) إنّه كون الشيء في المكان . (انقحصيل ۱۳۲). مناصد العلاصفة /۸۰، مجموعة مصنفات شيخ اشراق ۱۱/۱ و ۱۲۵ و ۲۷۳، الفيسات /۸)

إنَّه همبارة عن كون الجوهر في المكان. (مجموعة -مصلفات شيغ إشراق ١١/١)

هو عبارة عن حصول الشّيء في مكانه. (الباحث المُشرِقة ١/١٥٥، شرح حكمة الدين / ٢٤١، مطالع الأنظار المدرة الله

هو حالة تحصل للشّيء بسبب حصوله في المكان. (شرح الهداية الأثيريّة/٢٧٦)

هو انتقال جسم من مكان إلى مكان. (معارع المارع) ١٢)

هو حصول الشيء في المكان، ومضهومه إنّها يشم بنسبة الشيء إلى المكان الّذي هو فيه، لا أنّه نفس هذه النّسة إلى المكان، (مطالع الأطار/٧٧) هو حصول الجسم في المكان؛ أي في الحَيْز الّذي

يخضه . (شرح الموافف/١٩٣)

التسبة إلما للأجزاء فهو الوضع أوّلاً. وهي إمّا إلى كمّ و فإن كان قارًاً ـ لجواز اجتماع أجزائه معاًـ فإن انتقل ذلك الكمّ القارب فهو الملك ، وإلّا فهو الأبني. (فض الصدر/١٤٥)

هو كون الشّيء حاصلاً في مكانه, (الحكة المتعالية ١/٢١٠)

هو نسبة الجسم إلى مكانه. (القواهد الزبويتة/٢٣) هيئتى است كه حاصل ميشود از براى شيء بسبب,بودن شيء در مكان.

عبارت است از نسبت شيء به مكان<sup>(۱)</sup>. (نمات المبتعبة (۲۱۶)

هيئة تحميل من كون الشّيء في المكنان. (شرح المنظومة/١٤٣)

الانتقال، التحييز، الحركة في الأين، المفولات.

(٢٢٥) الأيسن الح<u>قب قبي</u> وغير الحقيقيّ الأبن الحقيق هو كون الشّي، في مكانه الحقيقيّ.

. بي . وغير الحقيقي هو كنون الشّيء في مكانمه الغير الحقيقيّ . (مطالع الأنظار/٧٢) جه الأبن.

> (۲۲۱) الأين غير الحقيقيّ حه الأبن الحقيقيّ.

١ حيثة تحصل للشّيء لكون هذا الشّيء في مكان.
 ٢ حيارة عن نسبة الشّيء إلى مكان.





(۲۲۷) الباري ـ تعالى ـ علّه كلّ شي ، ، وصبب كلّ موجود ، ومُبدع الشبة عات ، وغنرع الكنات ، ومُبتها ومُكنّها ، ومُبلغها إلى أقصى مدى غاياتها ، ومُسنتى نهاياتها ، مُبسب ما يتأتّى في كلّ واحد منها . (رسائل إحواد انشفاء (رسائل إحواد انشفاء (۲۸۷/۳)

إنّه الموجود الواجب الوجود الّذي لا يمكن أن يكون وجوده من غيره، أو أن يكون وجود لسواه إلّا فائضًا من وجوده.

هو الوجود الذي لا يتكثر بالعدد ولا بالمدار, ولا بأجزاء القسوام, ولا بأجزاء الحملة, ولا بأجزاء الإضافة, ولا يتغيّر لا في الذّات ولا في لواحق الذّات غير مضافة, ولا في لواحق مضافة. (اخدود

لابن سينا /١١، رسائل ابن سبنا /٨٧)

ے اللہ تعالى.

(۲۲۸) الباطل هو ما به ناق الموجود، [و] هو ما هو. (الفابسات/۲۹۱)

غاية له إذا لم توجد يستمى الفعل بالقياس إنها باطلاً. (الحكة التعالية //٢٥٢)

الحق يطلق بالاشتراك أو الحقيقة والجازعنى معان:

فتارةً يطلق ويُفهم منه الوجود العبني مطلقاً؛ أي سواء كان دائماً أو غير دائم، فيقال: زيندٌ موجود حقاً.

وتــارةً يُـطلق ويُـُفهم منــه الــوجود الدّائم، فكان ما لا يدوم وجوده ليس موجوداً بالحقيقة.

وتارة يُطلق ويُراد به حال القول أو العقد؛ أي القضية المفوظة أو المعقولة إذا كان دَالاً على حال شيء الحارجي مطابقاً له فيقال: هذا قول حق وهذا اعتقاد حق.

والباطل يقابل الحقّ في جميع هذه المعافي. (تعليقة عنى الشّفاء لصدرالتين/٣٨)

**ــه الحق.** 

(۲۲۹) البخار هو أجزاه مائيّة رطبة ترتفع في الهواه مع تلك الشّعامات الرّاجة من سطوح المياه. (رسائل إخوان الفّنة ۲۸۸/۳)

هرچه از زمین متصاعد شود از چیزهائی که شعاع و غیر آن بمرارت تحلیل و تلطیفش کند هرچه از خشک باشد آن را دخان خوانند و اگر نیز سیاه نیباشد، و هسرچه از تسر بیاشید آن را بخخار گریند.(۱) (جموعة مصنفات شنخ ایشانی ۲۱/۲)

هو أجزاء صغار مائيّة كثيرة مختلطة بالهواء.

الدخان هو المتحلّل اليابس من الأرض؛ كما أنَّ البخار هو المتحلّل الرّطب، وهو أجزاء أرضيّة صفار اكتسبت حرارة فتصاعدت لأجلها وخالطت الهواء. (شرعي الإشارات للقرسيّ ١٠٠/٢)

إِنَّ الحَرَارة إِذَا عملت في الجسم الرَّطب؛ كالنَّار في الماء فه ارتفع منه يُسمّى بخاراً.

أجزاء مائيّة تلظفت بالحرارة فتصاعدت مختلطة بأجزاء هوائيّة . (حاشة الهاكمات/٢٠١)

ے الدخاد,

(٧٣٠) البخت ... كم من خير عم ونعمة تقت بالبخت لاعن اكتساب صناعي ولا عن فعل طبيعيّ . (منطق الشفا/١١)

إنّ المشكرَر مراراً قد يظنّ به أنّه مقصود من الفاعل، ويعتقد أنّ الّذي بالبخت قليل التكرّر. (نفس الصدر/١١)

سبب يحدث بالعرض مانع للإرادة القاصدة نحو غاية من الغايات إذا كان عنها غير ما قصدت له. (الحدود والغروق/٣٠)

هو الّذي يشال الحبر الّذي لم يستم لطلبه ؛ كسمن حغر بثراً فوجد كنزاً. (المتبر في الحكمة ٢٠/٢) البخت هو الضّرورة.

إنَّه تسلسل علل مرتبة (الرواقيتون). (فِ

 إ \_ كل ما تصاعد مثا تملله الحرارة وتنظفه ؛ فا كان من اليابس يستمى دخاناً ، وإن كان أسود اللوث . وما كان من الزطب يستمى بخاراً .

النّفس/۱۲۲) - م الاتّفاق، القصد الطبيعي.

> (۲۳۱) البخل به الزحة.

(٣٣٧) البداهة هي المرفة الحاصلة للتفس في أوّل الفطرة من المعارف العاميّة الّتي بشترك في إدراكها جميع النّاس. (الحكمة التعالية ١٩١/٠، مناتع الغب /١٤٠)

(٣٣٣) البدن إن النفس الشاطقة التي فا هذه الثوّة (الثوّة المقلبة) جوهر واحد وهو الإنسان عند الشحقيق. وله فروع وقوق منبقة مها في الأعضاء وأنّها حادثة عن واجب الشرر عند حدوث التيء المستعدّ تقبوله المستعثّ لوجوده فيه وهو البدن. أو ما في قوّته أن يكون بدنل وأنّ الثور من جملة أجزاه البدن... (رسائل الفارابيّ، الدوري الفلية (١٠)

هو هذا الجمد المرثميّ النوّلف من اللّحم والذم. والعظام والعروق، والعصب والجملد وما شاكله. (رسائل إخوان الضغام ١/٤)

جوهر أسطقسي مركّب من عناصر متنازعة متسارعة بطباعها إلى الانفكاك . (الحكة المتعالبة ٢٨/١)

إِنَّ أَوْلُ مَنْزُلُ لِلنَّورُ الْإِسْفَهِيدُ } الجُوهِرُ الْجَرْدُ النَّفْسِي هو الصّيصِيَّةِ الْإِنسانيَّة } أي البدن الإنساني الَّذِي خلق تام القوى والآلات، وهو بناب الأبواب عشدهم لحبياة جميع الأبدان المتصريَّة ... (البدأ والماد لصدرالذن/ 120)

الأجران الأحروية ... هي أشباع ظلالية وأظلال مثالية حاصلة من تلك التفوس بمجرّد جهات فاعليّة بلا مدخليّة الجهات القابليّة . (نفس المدر/٢٤١)

ب الإنسان.

(۲۳۱) البدن الأخروي ــ البدن.

(٢٣٥) البديهيّ هو الّذي لا يحتاج إلى نظر وفكر. (مطالم الأنظار/١٠)

هو الذي لا يتوقف حصوله على نظر وكسب؛ صواء احتاج إلى شمىء آخر من حدس أو تجربة أو غير ذلك ، أو لم يحتج ، فيرادف الضّروري . وقد يراد به ما لا يحتاج بعد توجّه العقل إلى شيء أصلاً ، فيكون أخص من الضّروري ؛ كتصوّر الحرارة والبرودة وكالشصديق بأنّ الشق والإثبات لا يجتمعان ولا يرتفعان. (الشعريفات/١٦) - الضروري.

(٢٣٩) البَرَد قطير تجشد في المنواء بعد خروجها من سلك الشحاب. (رسائل إخوان الشيفاء ٢٨٩/٣)

جود القطر الكبار بالتربح القويّة، واضطراب من المواء الشديد. (الحدود والفروق/٧٦) **ـه** الثّلج.

(٢٣٧) البرزخ هي الحالة التي تكون بين الموت والبعث لغير الكشل. (كلمات مكنونة/١٣٩) هو الحائل بين الصّبيتين. (كضّاف اصطلاحات

> الفنون/١١٥) - عالم المثال.

(٢٣٨) البرق تار وهواء. (رسائل إعوان الضفاء ٣٨٨/٣)

هو النّار تنقدح من احتكاك تلك الأجزاء الدّخانيّة في جنوف الشجاب. (نفس الصعر

(TA1/T

التهاب البخار لشدة القرع. (الحدود والفروق/٦٨) باد یا دود چون در میان ابر بماند و قصد آن کند که بیرون آید و منفذ نیابد و در میان آن متعلقل شود ازو بانگی سخت بـر آید آن را رعد خوانند ُو از اصطحاک آن آتشی بجسهد آن را برق خوانند(١). (محموعة مصنفات شيخ إشراق ٢٢/٣)

چون در وقت بر هم اقتادن بخار و ابر گرمی غالب شود هوائی که میان بخار و ابر باشد آتش گردد، آن را برق خوانند (۲). (نفس الصدر ۳٤٩/۳) هو نار تشتعل في الشحاب (القدماء). (المعترف (471/7 354)

لمَّـا كَانَ فِي السَّهَاءَ نَاراً مُلْتَهِبَةً ، هُوَ السَّمِّي بَرَقاً . (رسائل ابن رشد، الآثار العلوية /٤٠ و ٥٠)

ــه الرّعد، الضاعقة.

(٢٣٩) البرودة علَّة جم الشِّيء من جواهر غتلفة، وتفريق التي من جوهر واحد. (رسائل الكندى الفلسفية/ ١٧١)

جود أجزاء الهيولي. (رسائل اخوان الضفاء ٣٨٦/٣) علَّة جم الأشباء التي من جواهر عتلفة، والشَّفريق بين الِّي هي من جوهبر واحد. (المقامسات/ ٣٦٥)

قوّتی است که از بالا قصد مرکز کند. (۳) (جموعة مصنفات شيخ إشراق ٢٠٩٩/٣)

١ سـ إنَّ الرَّبِيعِ أو اللَّحَانَ ليو وقع في السَّحَابِ وأراد الخروج منه مع فقد المنفذ منه تقلقل فيه، قما يخرج منه من الصوت الشنيد حينشة يسمّى رعداً، وما يشتمل من اصطكاكه من الناريستي برقاً. ٢ - لشا اختلط البخار والشحاب واشتة الحرارة بينها

قصار الهواه بينها ناراً ملتهة ، تستى برقاً . ٣ ـ هي قوة نميل إلى المركز من فوق.

كيفية فعلية تفعل جماً بين المتجانسات وغير المتجانسات طحرها الأجسام بتكثيفها وعقدها الله المقدد لابن سا /٣٥٠ الله في رافدود لابن سا /٣٥٠ شرحي الإشارات للزاري /٨٨٠ هي التي تجمع بين المتشاكلات وغير المتشاكلات وغير المتشاكلات إ كما يفعل الماء (طبيعات الشفاء الغن التاني /١٠٤٠ الشحيل /١٧٢)

إِنَّ الحرارة الكيفيَّة من شأنها إحداث الخفَّة والتخلفل، وجم التجانسات وتفريق انختلفات؛ أي من المركبات دون البسائط.

والبودة كيفيّة من شأنها أن نضع مقابلات هذه الأفعال (الإشارات والتسبيات مع الشّرع ٢٣٣/٢) الجامعية للتسبيب، وغير التسبيب. (الحدود

ا جمعت المستيب ، وهو استيب . الحدود والغرق/١٠) كيفية تقنضى اليل الهابط . (إيضاح المقاصد من

حكة عين القواعد/٣١٤) عبارة عن عدم الحوارة عشا من شأنه أن يكون

ا غرارة تفرق مختلفات وتجميع المتماثلات والبرودة بالمكس؛ أي هي تجميع بين المنشاكلات وغير المستشاكلات. (شسر الموقسف (٢٣٧، كقباف اصطلاحات الفنون (٢٤٧)

- الحرارة، الكيفيّات المعوسة.

حارثًا. (شرع حكمة المين/٢٨٩)

(۲۹۰) البرهان إنّ البرهان مقلمات الحبّة على تحقيق الحبّر. (رسائل إنوان الشفاء ۸۸/۳)

الحجّة المقليّة إنّا أن تكون مقلماتها قطيّة ضروريّة أو مكتسة، ونستّى برهاناً ودليلاً. (مطالع الأنظار/٢١)

هـو الظريق إلى الوقـوف على الحق"؛ أي البيقين. (شرح الإفيّات من كتاب الشفاء/١٩٠)

ــه القياس البرهاني.

(۲٤٦) برهان إن الحد الأوسط إن كان الحد الأوسط إن كان هو السبب في نفس الأمر لوجود الحكم، وهو نسبة أجزاء التسبيحة بعضها إلى بعض كان البرهان لم ... وإن يكن كذلك ، بل كان مبيأ للتصديق فقط ، فأعطى اللعبة في الصديق ، ولم يعط اللسبة في الوجود فهو المستى برهان إنّ. والإسرات والنسية 17/2)

ــه برهاب لمّ.

## (۲۶۲) برهان الدور

ــه الفياس الدوري.

برهن به وجوده (القيء) يعطي مع طم وجوده، بربق به وجوده، وربّا أعطى وجوده فقط، فيحتاج حينشلة إلى قياس آخر يعطى بعد ذلك، سبب وجوده، فالبرهان الذي يعطى اليقين بوجوده فقط يعرف ببرهان الوجود، والذي يعطى علم الوجود، فقط وسبب الوجود، مما يستى برهان الوجود، ولم هو. وهو البرهان على الإطلاق. (الحروث/١٠٤) إنّ الحدّ الأوسط إن كان هو السبب في نفس الأمر لوجود المحكم وهو نسبة أجزاء الشيجة بعضها إلى بحض كان البرهان، برهان لم. (الإشارات)

؎ برهان إنَّ .

(٣٤٩) البريق اللّممان هو الثور الّذي به يستر لون الجسم، وهو ذاتيّ وصرضيّ، والأوّل يستى شعاعاً، والشّاني كما للمرآة يستى بريقاً. (المكن المعالية ١٩/١)

ــه الشّعاع، اللّمعان.

(٢٤٥) البسائط والمركبات

الأجسام البسيطة والمركبة.

(٣٤٦) البسيط المعنى البسيط هو الذي لا يمكن المقتل أن يعتبر فيه الشألف والتركّب من عدة ممان، فلا يمكن تحديده، وذلك كالمقل والتقس. وما أمكن أن يعتبر فيه ذلك فهو غير يسيط كالإنسانيّة والحيوانية ... (الشعلقات/٢٦) الذي له طبيعة واحدة؛ كالهواء والماء. (مقاصد الشلاعة/١٨٨)

هو الذي يدلّ على ما لا ينقسم أصلاً ؛ لا بالقوّة . ولا بالفعل .

الصّورة الّتي ليس تشويها الهيولي. (تغير ما بعد الطّيعة/١٩٠٣)

هو الَّذي نهايته خظ أو خطوط. (رمائل ابن رشد. كتاب الشمام الطّبيعـق/٢٧)

الجسم البسيط هو ما لا تركيب فيه من برزخين مختلفين ؟ كالأفلاك والعناصر. (شرح حكة الإشراق/١٩٩)

نعنى بالسيط ما له طبيعة واحدة؛ كالهواء والماء. وبالمركّب الّذي يجمع طبيعتين متخالفتين أو أكرّ...

والبسيط بالقسمة العقليّة ينقسم إلى ما يتأنّى منه التركيب وإلى ما لا يتأنّى .

ونمني بما لا يقبل الشركيب هو الذي له وجود كمالي يمكن له ـمع بساطته وأصل هويته ـ عبادة الحق وعبوديته وطاعته ومعرفته، من غير اكتساب قوة أخرى يجتاج إليا فها.

وبما يقبل التركيب؛ ما لا يمكن له .من حيث هو هو طلب الكال والوصول إلى شهود الحق ... أعم من أن يمكنه ذلك بالشركيب؛ كمادة خلفة الإنسان، أولا؛ بل خلق للتركيب والحدمة كنبره من الركبات. (البدأ والماد لعماراتين/١٦١)

بالجملة أوَّل ما أوجد الله منعالي. من عالم المقول

التادسة جوهر بسيط كلي. ومع بساطته هو جميع المقول؛ كما أنَّ ظلك الأفلاك عند بعض عبارة عمن مجسموع الأفسلاك. وهمو الحسق عسدنا (صدرالدير).

كون ذلك الجوهر البسيط كمل العقول بنعو الكثرة في الوحدة. والوحدة في الكشرة حقّ عندنا (الحكم الشبزواريّ). (الحكة التعالية ٢٠٠/٨)

مركب نباشد از اجسام مختلفة القاباتم بحسب حقیقت اگرچه مركب باشد از ماده و صورت؛ مثل اجسام سماویّة...

آنست که مرکب نباشد از اجسام مختلفة الظبائع بحسب حس، اگرچه به حسب حقیقت مرکب باشد از آنها.

هر جزء مقداری از آن مساوی باشد با کل در اسم و در ماهیت نوعیت.

گفته می شود بر چیزی که مرکب از اجزای خارجیّة نباشد اگرچه مرکب از اجزای عقلیّة باشده مشل اتواع اهراض و نفس و عقل<sup>(۱۱)</sup>. (لمان اغتهٔ ۱۰۰)

ــه الجزء الَّذي لا يتجزأ.

(۲۱۷) بسيط الجهات آن است كه منقسم

١ - مالا يتركب من أجسام مخطفة الظبائع بحسب الحقيقة.
 إن كمانت مستسركتية من الحمادة والضورة؛ نحو الأجسام الشعاوية والعناصر الأربعة.

هو مالا يشركب من أجسام مختلفة الظبائع بحسب اخسَ وكانت متركّبة منها بحسب الحقيقة .

هو ما بتساوي جزء مقداري منه مع الكل في الاسم والاهيّة الثوعيّة .

يُغال على مالاينزكب من الأجزاء الحارجيّة , وإن كنت مركّبة من الأجزاء المعليّة : مثل أنواع الأعراض والنفس والعقل.

## البسيط الخارجي والمقلي/3 ؟

به اجزای مقداریّه و اجزای معنویّهٔ نشود<sup>(۱)</sup>. (لمات المیّه/۱۰۰)

گاهی گفته میشود بر چیزی که مرکّب از جنس و فصل نیاشد اگرچه مرکّب از ماهیت و وجود باشد؛ مثار اجناس عالیهٔ و فصول اخیرة.

و گاهی بسیط گفته میشود بر چیزی که مرکب از ماهیّـــة و وجود نیز نباشد.

و به عبارت دیگر: مرکب از جهت تحصل و ایهام، و ملتئم از حیث تقص و تمام نباشد<sup>(۱)</sup>. (نفس العد/۱۰۱)

ــه البيط.

(۲۵۸) البسيط الخارجي والعقلي الماهبة إمّا بسيطة لا تلشم من عدّة أمور تجتمع، أو مركبة تقابلها. فهي التي تلشم من عدّة أمور مجتمع... وكلاهما يعتبر بالقياس إلى العقل تارة وبالقياس إلى الحارج أخرى. فالأقسام أربعة:

بسيط عقلي ؟ لا يلتئم في العقل من أمور عدة تجتمع فيه ؛ كالأجناس العالية والقصول البسيطة . وبسيط خارجي ، لا يلتئم من أمور كذلك في الحارج ؛ كالمفارقات من العقول والتفوس.

ومركب عقلي يلتشم من أمور تتمايز في العقل خدا

ومركّب خارجي بلتنم من أجزاء متمايزة في الخارج؛ كالبيت. (شرح الوافد/١١٤)

ـه البسيط.

(٢٤٩) البسيط العقليّ ــه البسيط الخارجيّ والعقليّ.

(٣٥٠) ألبصر مرآة يتثبّح فيها خيال المبصر ما دام يحاذبه. فإذا زال ولم يكن قريباً انسلغ. (رسائل الفارايق، كتاب الفصوص(١٨)

هي قرة مربّة في المصبة الجرفة تدرك صورة ما ينطبع في الزطوبة الجليديّة من أشباح الأجسام ذوات اللّون المنافية في الأجسام الشقافة بالفعل إلى سطوح الأجسام الشقيلة: (طبيعيّات الشفاء، كتاب اللقس (١٣٤) التباة من النوف في عمر الشلالات (٣٣٠، الماحد الشرقية ٢٣٧/٢)

هي قوّة مرتّبة في المصبة المجوّفة مدركة لما يـغابل الـمين بـتوسّط جـرم شـقاف لا بـخـروج شعاع ... (شرح حكة الإشراف/101)

إِنّه يخرج من اللماغ عصبتان مجوّفتان يتفاطعان قبل وصوفها إلى العين، ثمّ بغترقان، فينتهي كُلّ عصبة إلى عين، والإحساس ينقع عند مسلتق المصببتين. (إيفساح المقاصد من حكمة عين النواعد/٣٣٧)

هو قرة مودعة في المصبستين المجرّفتين اللّقين تتلاقيان، وتناذيان إلى العينين بعد تلاقبها، يدرك بها الأضواء والألوان أؤلاً وبالذّات وبتوسطها سائر المبصرات، (مضالع الأطار/١٤)

هو قرّة مرتّبة في الثقاطع العمليمين العصبتين الآتينين إلى العينين: (شرح حكة العبن/١٦١)

ــ القوّة الباصرة.

(٢٥١) البطو

١ ــ هو مالايكون منقسماً بأجزاء مفدارية وأجزاه

" يقال على مالايتركّب من جنس وفصل وإن كان مركّباً من الماهيّة والوجود؛ مثل الأجناس العالبة والفعول الأخيرة.

وقد يقال السيط عل مالايتركّب من الماهيّة والوجود أيضاً.

وبمارة أغرى هو الغير المركب من حبث التحقل والإبام، وغير الملتئم من حيث النّقص والثمام.

ـ البطيء، السّرعة.

(٢٥٢) البطيء سه الترعة، التربع.

(۲۵۳) البعث هو بعث الأجساد البنة من القبور ونشر الأبدان من التراب.

بعث الشفوس الجماهلة من نوم الفضلة، وأحياؤها من موت الجهالة. (رسائل إنوان الفسفاء ٢٠٠/٣) هو انتياه الشفوس من نوم الفضلة ورقدة الجمهالة. (نفس الصدر ٢٨٨٣)

هو خروج النفس عن غبار هذه الهيئات الهيعة بها كما يخرج الجدين من القرار الكين. (الحكمة المسائية روح، الشراهد الزبوبيّة /۲۸۷، الطاهر الاهبّة /۷۷) - علم الآخرة.

(٣٥٤) ألبُعله الأبعاد هي الطول والعرض والعمق. (هاتيع العلوم /٢٠٣، رسائل إعوان القبنا (٣٣٢، ١٧٩/٢)

هو ما يكون بين نهايتين غير متلاقبتين وتدكن الإشارة إلى جهة ومن شأنه أن يتوكم فيه أيضاً نهايات من نوع تملك التهايتين. (الحدود لابن سبنا /٣١/ رمائل ابن سنا /١٠٧)

هو تابع للجسم الذي تتباعد أقطاره. (يافت النلاخة(٨٨)

البُعد كسيّة فإذا فرض ابتداءاً، أو أنّه أطول بالنّسة إلى امتداد آخر فهو طول وإذا فرض ثانياً أو أنّه أقصر من امتداد آخر فهو عرض. (مطالح الأطار/٢٠٠)

امتداد موجـود (عند الحكمـاء). (كثّاف اصطلاحات الفنون/١١٥)

ــه الأبعاد، العرض، العمق الظول.

(۲۵۰) البقاء هو الوجود بعد الوجود. (الحكة التعالية ۲۸۹۷)

(٢٥٦) المبكاء حال دالة على انقساض التفس ، وهربها إلى باطن الهدن الأمر مؤذ تنبعه المتممة الأجل حركة الشماغ الاضطراب الفكر. (الحدود والفرف(٤٦/٤)

هو انفعال نفساني تابع للشمور الذي هو للضجر الشابح لإدراك الأشسياء المؤذية. (شرح حكمة المين/١٨٣)

ے الفیحك

(٢٥٧) البلاغة هي التوصل إلى إفهام المنى بأوجز مقال وأبلغ كلام ليصرف به المراد بأسهل المسالك وأقسرب الظسرق بواضع البيسان وصادق المتال .

معرفة مواضع المفاصل المطلوبة بألفاظ مفهومة . (رسائل إخوان القسفاء ١٢١/٣)

هي القددة في المعاني مع اشتلاف الأسهاء والأفعال والحروف، وإصابة اللّفة، وغري الملاءه، والمشاكلة بسرفض الاست كسراه، وجسانسسة السّعسف. (القابات/٢٧٧)

(**١٥٨) المبلَّة** هي الرَّطوبة المغريبة الجارية على ظاهر الجسم . (الإشارات والثنيهات ٢٦٦/٢)

أنَّ سبهاً رطوبة لجسم رطب مازج غيره. (التحميل/١٧١)

هي الزطوية الغربية الجارية على ظاهر الجسم ؛ كها أنّ الانتشاع هي الـفـريــة النّـافذة إلى بـاطنــه . (شـرعي الإشارات للظوسي (۱۷/)

حالق است جسم را به سبب آن که ملاصق جسمی رطب باشد با آن که طبیعت او مقتضی رطوبت

نباشد . <sup>(۱)</sup> (درة النّاج ۲۰۰/۳)

الإبتلال عبارة عن الرّطوبة الحاصلة للجسم من جسم آخر خارج ملاصق ، عات من دون مداخلة . (إيضاح الفتامد من حكة عن القواعد/١٨٦)

ــ الانتفاع، الرطوية، المبنل.

(۲۵۹) بماذا وجوده أصناف الحروف التي تطلب بها أسباب وجود الشّيء وصله على ما يظهر ثلاثة: «كاذا وجود» «وبماذا وجود» «وعمّا ذا وجود».

فأمّا حرف «ماذا وجود» فالّذي يدّل عليه ، حدّ التي ، وهو ماهيّته ملخّصة ، وإنّا يكون بأجزاء ذاته ، وبالأشياء الّتي إذا التلفت تقوّمت عنها ذاته ، وبالأشياء الّتي إذا التلفت تقوّمت عنها ذاته . وأنّا يكون فيا ذاته منقسمة . «فاذا وجوده» «وجادة المترط في «ماذا وجوده» أن يكون في التي ء ، «وجاذا وجوده» يطلب به الضاصل والحافظ وجاذا وجوده»

حرف «ماذا وباذا» هما يتفقان في أن يكونا عبارة عن أشياء واحدة بأعيانها ؛ إلّا أنّ «ماذا» يدلّ عليا من حيث هي بالإضافة إلينا ومن حيث هي معقول ذلك الشيء عندنا، «وبماذا» يدلّ عليا من حيث هي بالإضافة إلى الشيء نف. «فاذا هدي إنّا يحصل على الإطلاق متى كان معقول الشيء عندنا بالأشياء ألّق إذا أخذت

بالإضافة إليه كانت تلك بأعيانها هي «بماذا هو الشيء».

وعمّاذا وجوده يطلب به الفاعل والمادّة.

ولماذا وجوده يطلب به الغرض والغاية التي لأجلها وجوده. (نفس المعدر/٢٠٦ ــ ٢٠٠)

(۲۲۰) أليشية عبارة عن الجسم الركب من العناصر الأربعة على وجه يحصل من تركبها مزاح هو شرط الحياة. (مطالع الأنظار/۱۳) حو العلان.

(۲۲۱) البهاء

ے الجمال،

(٢٦٣) أَلْبِهاكُمُ البِيمةَ هي الحياة والموت. (رمائل الكندي الفلمفيّة/١٧١)

إِنَّ الحَيِّ منه غير نباطق ماثبت وهو البهائم. (رسائل الفارايي مسائل منفرَّقة/٣)

إِنَّ الحَيِّ إِنِّنَا أَنْ يَكُونُ نَاطَفًا وَمَبْتَأً مَعَا وَهُو الإنسان، أو يكون مِيَّنا ولا يكونُ ناطقاً، وهو الهائم. (مناتيم النب/٣٤٢)

ے الحيّ ۽ الحيوان .

(۲۹۳) البياض به التواد والياض.

١ هي الحالة التي المجسم بسبب أنه ملاصق لجسم رطب مع عدم كون طبيعته مقتضياً للزطوبة ,



(٢٦٤) **الشَّائَرُ والشَّائِمِ** الشَّائرِ عبارة عن تغيَّر حال المتأثّر. والشَّائِمِ فعل المؤثّر في المتأثّر. (رسائل

ظسنية، لحمند بن زكريمًا الزائزيُ(١٩١٠) الفاعليّة والإيجاد والقائم يكون في الحقيقة هي إفادة الجاعل الماهيّة مرتبطة بنضم، لا إفادت لها شبئاً مبايناً لذاته متحققًا برأسه. (الهذا وانعاد

لمدرالدين/٣١) -- الانفعال، الفعل.

> (٢٦٥) التَّأْثير ٤- التأثّر والتأثير

(٢٦٦) السخّأديسية والسخّعسلم والتعلّم التأديب هوطريق إبجاد الفضائل الحلقيّة والضناعات العلميّة في الأمم والتعلم هو بقول فقط.

التَّأْدِيب هو أن يموِّد الأسم والمدنيّون الأفعال الكائنة عن الملكات العلميّة بأن نهض عزائهم نحو فعلها وأن تصير تملك وأفعالها مستولية عل نفوسهم.

والشعليم هو إيجاد الفضائل النظريّة في الأمم والشّدُن. والتّعليم هو بقول فقط. (رسائل النارابي. تحسيل الشمادة/٢٩)

إنَّ العلم لا يكون إلاّ بعد التَّعلِم والتَّملِم. والتَّعلِم هو تنبيه التُّفس العلامة بالفعل للنَّفس العلامة بالقرَّة. والتعلم هو تصور النَّفس لعورة العلام. (رسائل إخوان الشَّفاء ٢٧٠/١)

(۲۷۷) المُشَاخَّر بالذَّات المُشاغَر إمّا أن لا يحتاج إلى المتقدّم وهو الشَّاخر بالشَّرْف، أو يمتاج وهو الشَّاخَر بالذَّات. (حاشة الهاكمات/٣٥٣) حه الشَّاغَر بالشَّرْف، المثمَّة، بالذَّان.

(٢٦٨) الشَّاخُو بالرَّقِية المناخر إنا أن يجامع المتقدم في الوجود أو لا يجامع، فإن لم يجامعه فهو تأخر بالزمان، وإن جامعه فإمّا أن يكون بينه وبين المستقدم ترتيب باعتبار المعتبر وأخذ الآخذ أو لا يكون كذك ، فإن كان يحسب الاعتبار فهو الشاخر بالزّبة. (حائية الهاكمات/٢٥٣)

ه الشاخر بالزّبة. (حائية الهاكمات/٢٥٣)

(٢٦٩) التَّاخُّر بالزَّمان المناخَر إِمَّا أَن يَجامِع المُتقلَم في الوجود أو لا يجامِه فإن لم يجامِه فهر تأخّر بالزَّمان ... (حاشية الهاكمات/٣٥٣) ــــ التأخّر بالزَّبة ، المُقلَم بالزَّمان .

(۲۷۰) التَّأْخر بِالشَّرِف المَّاغَر إِمَّا أَنْ لا يمناج إِلْ التقام وهو الشَّاخَر بالثَّرِف. (عائبة الهاكمات(۲۰۲)

ـ التأخر بالنّات، المنقدم بالشرف.

(٣٧١) التَّاتُحُر بِالطَّبِعِ إِنَّا أَنْ يَكُونَ المُتَقَدَّمَ ' عَلَّهَ تَاشَهُ للمَسْأَخُرُ وهو الشَّأْخُرِ بِالطَّبِيَّةِ أَوْ لا وهو الشَّاخُرِ بالطَّبْعِ. (حاشة 'الماكمات/٣٥٣) ـــهِ الشَّاخُرِ بالطَّبِّةِ، المُقَدَّمِ بالطَّبْعِ.

(۲۷۷) النّـاخر بالعليّـة إنا أن يكون المتقدم ملّـة ثامّـة للمشأخر وهو النّـاخر بالعليّـة، أو لا وهو النّـاخر بالظهم. (حاشة الهاكمات/٢٠٥٢) ــه النّاخر بالظهم، المطهم بالعليّة.

(۲۷۳) التأليف والترتيب ذكر وم أن التأليف يحتاج في أن يحسل، إلى اجتساع أشياه وأن توضع بعضها من بعض على ترتيب عدود، وأن يكون غا رباط تُربط به فهو شيء مركّب من متولات عدة. (المرف/١٤)

التُرتيب وضع الشّيء في المكان الّذي هو أول به. (الحدود والفروق/٣٥)

إنّها هو مزاج وتركبب من أشياء مختلفة .

إذا قلنا «تأليفاً» فإنّا نقصد شيئين بالحقيقة: أحدها الجسم الّذي قد حركة وضرب من ضروب العداد

والآعر لريد به تركيب الأجسام الِّي إذا ألَّفت لم يمكنها أن تقبل بينها شيئاً من جنسها. (في

التفس/١٨)

التاليف صغة ثبوتية موجودة موجبة لصموبة الانفصال. ولا يقوم التأليف بكل واحد من الجزءين ضرورة. (شرح الوافف/٢٠٣)

إنَّ التَّأْلِيفَ هَو ضَمَّ بَعْضَ الأَجْزَاء المُوجِودَة فِي الجَسم إلى بعض... وإذا كان الشَّأْلِيفَ يَغَيِد حجماً فليجعل التَّأْلِفَ مِن أَجْزَاء مَتَناهَةٍ فِي جَمِع الجَهات في حصل حجم في الجَهات, (نَفَسِ المُعارَمة)

تركب الجسم من أجزاء لا تنجزاً غير متناهية. (حاشية الهاكمات/٢٣)

التأليف هو جمل الأشياء الكثيرة بحيث يُطلق عليا اسم الواحد؛ سواء كان لهمض أجزائه نسبة إلى الهمض بالتقدم والتأخر أم لا فعل هذا يكون الترتيب. (الشعربنات/٢٢)

والتُرتيب لفة جعل كلّ شيء في مرتبته واصطلاحاً هو جعل الأشياء الكثيرة بحيث يطلق عليا اسم الواحد، ويكون لبعض أجزائه نسبة إلى البعض بالتُقدّم والتَّاتُحر. (نفس الصدر/٢٥)

- التركيب، اللدبير، الواحد.

(۲۷۹) الثّاتم على أقسام: الشّامَ في الوجود هو ما لا يمكن أن يوجد خارجاً منه وجود من نوع وجوده، وذلك في أيّ شيء كان.

والتَّامَ في الجمال هو الَّذِي لا يوجد جمال من نوع جماله خارجاً منه.

الشّام في الجوهر هو ما لا يوجد شيء من نوع حوهره خارجاً منه.

الــــــام في العظم هو ما لا يوجـــد عظم خارجاً منه . (آراه أهل الدينة الفاضلة/١٢)

هو الّذي ليس شيء من شأنه أن يكل به وجوده بما ليس له، بل كلّ ما هو كذلك فهو حاصل له. (إلمات الشّفاء/١٨٨) (٢٧٥) النَّام في الوجود -- النَّامُ.

(۲۷٦) الكام في الجمال ٤- الثام.

(۲۷۷) النّامَ في الجوهر ــ النّامَ.

(٣٧٨) التّامّ في المُظْم ـ التام.

(۲۷۹) المتبخير هو تحريك الأجزاء الرّطبة متحلّلة من شيء رطب إلى فوق، بما يضاد من مبدأ ذلك بالتسخين. (طبينات الشفا، الفن التاني /۲۲۸، التحسل /۷۰۱، المباحث الشرقية ۲۹۵/) هذا التدخين، الجسم المبحر.

(٣٨٠) الشبلة بو السخاء يمدث بتوسط في حفظ المال وانضاف. والرَّبادة، في الحفظ، والشقصان في الإنضاق. والشقصان في الحفظ يكسب التبذير. (رمائل الفاريم، التنبه/١١) مع الشخاء.

وضع الشّيئين وضعاً، لا يكنون بينها شيء من جنسها. (الحدود والفروق/٨١)

أمّا الثّنالي فيقال على الأشيباء الّتي ليس بينها شيء من جنسهها؛ سواء كانت فرادى أو كانت متماشة. (رسائل ابن رشد/١٤)

ـ المتتاليان، المنماشان.

هو الذي يوجد له جميع ما من شأنه أن يوجد له . أو الذي ليس شيء مشا يمكن أن يوجد له ليس له . (الشجاة من الغرق في بمر الشقىلات/١٠٠) . الذي من الغرق في بمر الشقىلات/١٠٠

هو الذي من شأنه أن يكون له صفة يستكل بها وهي حاصلة له مع شرط آخر.

هو أن يكون وجوده بنفسه على أكمل ما يكن أن يكون له، وليس يصدر عنه إلاّ ما له، ولا يفضل عن ذاته لا بسبب ذاته ولا بسبب غيره شيء. (التعميل/١٣٠)

هو بحيث لا يحتاج إلى أن يمده فيره ليكتسب منه وصفاً. (مقاصد الفلاسة:١٨٣/)

إنّه لا يكن أن يوجد شيء خارج عنه . أيضاً يقال ناتـة في الأشياء النّي -مع أنّها بلنت تسامها- يكون ذلك الشمام في نفسه فاضلاً .

(رسائل ابن رشد، ما بعد الطبيعة/٢٨)

هو الذي يحصل له جميع ما ينبغي أن يكون حاصلاً له وهو الكامل أيضاً. (المباحث الترقيّة (١٩١٨، ضرح حكمة العين (٢٤٢، الحكمة المتعالمية (١٩٢٨)

هو أن يكون جميع كسالات الشيء حاصلة له بالفعل ورتما يشترطون في ذلك أن يكون وجوده وكسالات وجوده له من نفسه لا من غيره. (الباحث الشرقية ١٩٠١)

النّامَ في كلّ شيء هو الّذي حصل لمه جميع ما يلبق به أن يكون حاصلاً له. (تعليقة على الشناء تصدرالذين/١٧٥)

هو الّذي يوجد له كلّا يمكن له في أوّل الكون وبحسب المغطرة الأول من غير انتظار. (مغاتبج النب/٤٥٦)

 الموجود الثام وفوق الثمام والمستكني، الموجود الثام، وفوق الثمام، والكاقص، والمكنني.

(۲۸۳) **التَّجِرَّد** هو مفارقة الأحياز والأوضاع ، والجهات ، والأبداد ، والأزمنة ، والأوقات ، والحدود والامتدادات رأساً . (القبسات/۱۲۷)

عبارة عن كون الشّيء بميث لا يكون مادّة ولا مقارناً للمادّة مقارنة القورة والأعراض. (كتّاف اصطلاحات الفنون/١٩٥)

هو عبارة عن مقارقة الماذة وعلائقها ؛ سواه كان في ذاته وفعلت ، أو في ذاته فقط (على طريقة الشّاه) . (رسالة الشعفة لملاً نظر على الجيلانيّ/٢٠٠) - بالجوهر الجرّد.

(۲۸۳) الشحت هو الامنداد الآغذ من الهيط إلى المركز. (القبات/۸۳)

ــ الجهة.

(٧٨٤) التّحديد جع ذوات عَتلفة إلى ذات واحدة. (القابسات/٣٦٦)

هو فعل الحَدّ. وهو ما يدلّ على النَّبيّ ع دلالة مغضلة بما بـه فوامه. (تعليقة على الثَّفاء لعبداللين/٢١)

عبارة عن أخذ الحلاء أي المرف للأشياء مطلقاً. وطريقه إذا أردت تمريف شيبيء أن تضع ذلك القيء، وتطلب جميع ما هو أمم منه ومساوله، وتحمله عليه بواصطة أو بغيرها، وتمييز الألتيات عن المرضيّات بجعل ما هو بين القبوت له وما يلزم من ارتفاعه ارتفاع الماهيّة ذاتياً وما ليس كذلك عرضيّاً، فيتميّز عندك الجنس من العرض العام، والفصل من المخاصة، شمّ تتركّب أيّ قسم شمّت من أقسام المعرّف بعد مراعاة الترافط المعيرة فيه. (شرح الإغاب من كتاب الشفاء/١٥٠)

(٣٨٥) التّحصيل الاعتماد على مطلوب ما دون غيره. (الحدود والفروق/٣٤)

(٢٨٦) التحليل والتقسيم لكل تركيب ضد هو التحليل. (صفق الشفاء، الجدا/٢٨٦) الفسمة تكثر الواحد. والشحليل بسط الجسلة المركبة

إلى مبادئها . (الحدود والفروق/۸۳)

التحليل هو التُكثير من أسفل إلى فوق. والتُقسيم هو التُكثير من فوق إلى أسفل؛ كتقسيم الجنس إلى الأنواع، والتّوع إلى الأصناف. (تصليفة على الشّفاء فسنوالذين/٢١)

التُفسِم عبارة عن ضمّ قبود متخالفة بالمقسم الواحد؛ بأنّ تلك الماهيّة الواحدة إمّا كذا وإمّا كذا. (المكة التمالية ١٨/٨)

(۲۸۷) ألمتخديس هو تبريد المضو بحيث يصير جوهر الزوح الحاملة قوّة الحشّ والحركة إليه، بارداً في مزاجه، غليظاً في جوهره. (الإشارات والثنبيات مع القرح ۲۲۱/۲، شرعي الإشارات الظّري ۲۲/۱)

(۲۸۸) الشخلخل هو تباعد أجزاء الجسم في وضعها بعضها عن بعض حتى يوجد فيا بين تلك الأجزاء أجزاء أجزاء أحدر من جسم آحد. (رسائل انقرقه/)

اسم مشترك ؛ فيقال تخلخل: لحركة الجرم من مقدار إلى مقدار أكبر يلزمه أن يصبر قوامه أرق مع وجود اتصاله. ويقال تخلخل لكيفيّة هذا القوام. ويُقال تخلخل لحركة أجزاه الجسم عن تقارب فيا إلى تباعد، فيتخلّها جرم أرق منها. وهذه حركة في الوضع، والأولى في الكيف.

ويقال تخلخل لهيئة وضع أجزاء على هذه الضفة . (الحدود لابن سبنا /٣٠، رسائل ابن سبنا /١٠٣) هو اسم واقع على معنين : أحدهما أن تكون المادة انبسطت في الكمم مترقّقة ، وأثما الآخر فكالماء للهواء .

ويقال تخلخل لتباعد أجزاء الجسم بعضها عن

والتشكيل من انفعال يقع فيه.

وبشال المتبول المادة حَجماً أكبر؛ فالأول من الوضع والثاني من الكيف والثالث من الإضافة في الكمّ أو كمّ ذو إضافة. وقد يقال الشخليل ويراد به تباعد أجزاء الجسم بعضها عن بعض على أمرج يشغلها ما هو ألطف منا. (الحكد التعالية (٧٦/) هم الإنضائي، الشكائف.

## (٢٨٩) التخلخل الحقيقي -- التخلخل.

(٢٩٠) الشَّخيِّل هو حضور صور الأشياء

(٣٩٠) الشعيل هو حضور صور الأشياء الحسوسة مع غيبة طبنتها . (رسائل الكنديّ الفلشيّة/١٦٧)

هو قبول صور المحسوسات بنعد مفارقتها وزوالها عن الحش. (القابسات/٣٦٣)

إدراك لذلك التّيء (التّيء الموجود) مع المسات المذكورة (المينات المتصوصة به المسوسة) ولكن في حالتي حضوره وغيبيته. (الإشارات والتنبيهات مع التّرح (٢٢٤/) شرعي الإشارات للقارسة (٢٣٨/)

الشّر ٣٣٤/٢، شرحي الإشارات للطوسيّ ١٣٨/١) أسم للذّات الإلهيّة باعتبار جامميّته لجميع النّحوت الكاليّة. (الظاهر الإلميّة/٢٢)

تجرید صورت منتزع از ماده بود، تجریدی بیشتر چه خیال او را از ماده فرا میگیبرد بر وجهی که عتاج نمیشود. به خون ماده باطل شود، یا غایب شود صورت ثابت باشد در ای ولکن غیر مجرد از لواحق مادی، و از این است که صور در خیال بر حسب صور محسوسه است، از تقدیری، و ترکیش، و وضعی(۱). (درة التاج

 ١ - هو نجريد القدورة النترمة من المائة تجريداً كثيراً؛ إذ الحيّال بأخذ لك القدورة من المائة على وجه لا تحتاج إلى وجود مائة النبوت تلك القدورة وجوداً غير مجرّد عن اللّواحق - بعض على قُرْج يشغلها ما هـو ألطف من الجسم. (طبيعيّات الشّفاء، الفنّ الثّاني/١٥٠)

الحركة في الكمّ قد تكون من دون انضياف مادّة أخرى إلى المتحرّك . وهو التخلخل .

إنّ التُخلفل يقع على مصنين: أحدهما أن تكون المادة انبسطت في الكمّ ؛ كالماه إذا استحال هواهاً. وهذا يكون مع عدم الجسم الأوّل وحدوث جسم آخر.

ويُمثال تخليفل لنساعد أجزاه الجسم بعضها عن بعض عل قُرْج بملاها جسم ألطف من الجسم الآؤل ويكون جلة الاتصال بينها لم يبعد بل بين أجزائها تعلق ثابت فلا يترا بعضها عن بعض تبرة أناشاً. (اللسمبل/١٧٩)

تباعد أجزاء الجسم بعضها من بعض. (اخدود والفروق/١٧)

هو أن يزداد مقدار الجسم من غير أن يزود عليه شيء من خارج. (إيضاح القاصد من حكة عين القواعد/۲۸۰)

هو أن ينزيند مقدار الجسم من غير أن تنضمَ إليه ماذة من خارج . (شرح حكمة الإشراق /٢٠٧، مطالع الأنظار /٢٠٧)

هو إزدياد مقدار الجسم من غير ان ينضم اليه غيره . (مطالع الأنظار١٠٢)

التخلخل الحقيقي هو أن يزداد مقدار الجسم من غير أن يزداد علميه شيء من الحارج. (شرح حكمة العير/١٣٢)

من باب الكيف، وهو رقّة السقوام، (شرح المؤلف/٢٣٧)

هو إزدياد حجم الجسم من غير أن ينضمّ إليه جسم آخر. (نفس الصدر/٣٢٨)

قال الشّيخ الرّئيس في قاطبخو رياس: يقال التّخلخل: الانتفاش كالضوف المنفوش.

ويقال كا إذا صار الجسم إلى قوام أقبل للتقطيع

(41/4

إدراكه (الشّيء) مكتنفأ بالعوارض الفريبة واللّواحق المادّيّة ولكنّه لا يشترط حضور المادّة ونسبّا الحاصّة. (مطالع الأنظار/))

الفكر يطلق على معان: منها حركة النفس بالقرّة الّي آلتها مقدّم الدّودة الّي هي البطن الأوسط من الدّماغ أيّ حركة كانت فإنّها إذا كانت في الهسوسات تسمّى تخيّلاً. (نفس المدرر١٠)

هو ازدياد البُعد والمقدار. (منائبة الهاتمات/١٩) المُراد بالتّبخيل الإدراك الجزئي الباطني الحادث صفيب الإحساس. (تصليبقة على التّفاء تعداللين/١٩٤)

إدراك للشّيء الموجود في المادّة الحاضرة عند المدرك مع الهيشات الله كورة. (المكنة المتعالبة (٣١٠/٤)

عبارت است از ادراک شيء بالبّتت خیال با هوارض و لواحق ماذه، ولیکن حضور خود ماذه معتبر نیست<sup>(۱)</sup>. (لمات إفهّة/۱۶)

الإحساس، الإدراك الجزئي والكلّي، الحيال.

(٢٩١) التداخيل (المداخلة) إنّ الداخلة مي أن يدخل كليّة ذات في الأخرى، وليس ذلك الدخول إلّا أن يلق أحدهما كللّ ما فيل إنّه أمداخل فيه فإن كان ساواه كان لا شيء من هذا إلّا وهو ملاقي له ، وإن فضل أحدهما داخله ما يساويه منه . (التحصل/٣١١)

لبت المداخلة الا أن تلق كلَّية أحد التماشين

ه المائية؛ ومن أجل ذلك كانت الضور في الخيال عل حسب الضور الحسوسة؛ من التقديريّة والتُكيّفيّة والوضيّة.

 ١ حبارة عن إدراك شيء بآلية الخيال مع عوارض ولواحق المادة والشكيفية مع عدم اعتبار حضور نفس المادة.

(۲۹۳) الـقداخل الممتنع هر أن يلق كلّ واحد من الهجمتين كلّ الآخر بميث لا ينزيد مقدار بجموعها على أحدهما، ويكني لمجموعها حيّز أحدهما. (مه رساله شيخ إشراق/٧)

آن باشد که مکانی که بیش از یک چیز درو نگنجد دو چیز را بس باشد<sup>(۱)</sup>. (محمومهٔ مصنفات شنخ ایران ۲۲۳/۳)

ــه التداخل.

(٣٩٣) الشديع تقال على مدان كشيرة ...
وأشهر دلالها .بالجملة ـ على ترتيب أفعال نحو غاية
مقصودة . ولذلك لا يطلقونها على من قمّل فعلا
واحداً يقصد به غاية تما . فإنّ من اعتقد في ذلك
الفعل أنّه واحد لم يطلق عليه الشدير، وأمّا من
احتقد فيه أنّه كثير، وأخذه من حبث هو ذو
ترتيب ستى ذلك الترتيب تدبيراً.

وقد يقال القدير على إيجاد هذا الترتيب على جهة ما هو مشكوّن, وهو في أفصال الإنسان أكثر وأظهر، وفي أفعال الحيوان غير النّاطق أقلّ ذلك . (رسائل ابن باجة/٣)

التأليف والترتيب.

(٣٩٤) القدخين التبخير هو تمريك الأجزاء الرَّطةِ متحلَّلة من شيء رطب ال فوق بما يفاد من مبدأ ذلك بالتسخين.

والثَّدخين هو كذلك للأجزاء الغالب فيها اليابس.

ج. هو أن يكون المكان الدي لايسع فيه أكثر من شيء
 واحد، بحيث يكني لشبثين.

شاهدتها مع الملم. (التحصيل/٧٨٧)

[ادراك] چون بـاق مانــد بـر وجـهـى كـــ اگـر استــرجاع او خواهـنـد بعد اللهُكــر هــو استرجاع في الرّمان الحاضر للمعنى الّـذي كان مدرّكاً في الزّمان الماضى .

والشَّذَكُم هو طلب هذا المعنى بإرادة إذا نسبه الإنسان، وإحضاره بعد غيبته بالفكرة فيه. (في النّفس/٢٠٨)

الذكر هو معرفة ما قد عرفت بعد أن انقطعت معرفته والتذكّر هو طلب هذه المعرفة إذا لم تكن حاصلة ، وتصرف الفكرة في إحضارها . (نفس المدرر۲۰۹)

إِنَّ الحَفظ آنَها هو استصحاب وجود المعنى الهسوس في الفؤة الـذَّاكرة من غير أن يشقطع. وإنَّ التسيان هو ذهابه.

وإنَّ الذِّكر هو رجوعه بعد النَّسيان. وإنَّ التَّذَكَّر هو استرجاعه. (نفس المدر/۲۱۱)

ذهاب او راجع شود حفظ خوانند، و آن طلب را تذکر<sup>(۱)</sup>. (درّهٔ الثاج ۸٤/۲)

هو أنَّ الصّورة المُفوظة إذا زالت عن القرّة العاقلة فإذا حاول استرجاعها فتلك الهاولة هي الشَّذَكْر. (خاتيح الفيب/١٣٣)

- الإدراكات، التأديب، الشطيم والتعلّم، الفرّة الذّاكرة، الفرّة الحافظة.

> (۲۹۷) التّرنيب مه الثألف والترنيب.

فادّة الشَّبخِرِ مانيَّة ومادّة السَّدخين أرضيّة. فالبخار ماء متحلّل، والدّخان أرض متحلّلة. (طبعات الشَّفاء، التن اللَّفر/٢٢٩)

التبخير هو تحريك الأجزاء الزطبة متحلّلة من شيء وطب إلى فوق بالتسخين. والقدنين هو أيضاً كذلك ولكن مادّة القبخير ماثيّة، ومادّة التدخين أرضيّة. (التحصيل/١٤٠٧)

ــه البَّخير، البخار.

(٢٩٥) **التَّـدريج** هو وقوع الشَّيء في زمان بعد زمان .

هو وقوع الشِّيء في آن بعد آن

(٢٩٩) السَّدْكُر ليس السَّدْكُر تعلَّماً، وأنَّ الشَّدْكُر تحصيل علم أو معرفة ؛ إن كان المعلوم سا

زمانيّاً كانا فيا مضى . وأمّا السّملّم فهو تحصيل في المستقبل قد يكون إن كان معلومه زمانيّاً ، علماً بشىء مستقبل ؛

كالكوف المنظر. (صفن القفاء، الجدل/١٧٤)

سبب الذّكر هو أنّ التفس إذا أدركت شيئاً،
وحصل ذلك النّبيء مع المعنى المقترن به (١)
والنّسة بعنها المتخزنة في الحافظة والمعوّرة، ثمّ
تتصرّف المسخيلة في إحدى هاتين القوّرين
باستعراض ما فيها وعرضه على النّفس، أدركت
النّفس ما تعرضه عليها، فيدرك ما بين المروض
عليها وبن ما كانت النفس أدركته مع الممروض
عليها من النسبة والمني بماونة المؤة الحافظة التي
تسمّى ذاكرة. وهذا كما تدرك النفس صورة
تسمّى ذاكرة. وهذا كما تدرك النفس صورة

إنّ إدراك الشّيء متى دام على وجه نو استرجعه بمد ذهابه لرجع يستى حفظاً، ويستى طلبه واسترجاعه تذكّراً.

١ ــ في المصدر: كان به.

(۲۹۸) التركيب هو كون المدد بحيث يعده غير الواحد؛ كالأربعة التي يصدها لاثنان، والمستنة التي يصدها الشلانة والإثنان. (مطالع الأنظر/١٠٠)

عبارة عن اجتماع الأجزاء وانضمام بعضها إلى بمعض وتسمائسها على وجه مخصوص. (شرح المانة/١٠٠)

ے المرکب، الوحدة.

(٢٩٩) النَّسبخبر الحقيقيقي وغير الحقيقي عن الحقيقي اعلم أن التسخير على ضربين: حقيقي وغير حقيقي أما الغير الحقيقي فهو على ثلاثة أمام: أدناها الوضعي العرضي؛ كنسخيره يتالم. وجه الأرض وما فيها للإنسان للحرث والزّرع وغير ذلك ...

وأوسطها الشخير الطبيعي وهو تسخير جنود القُوى التُنتية ومواضعها للإنسان للشخفية والشنسية والشفسية والمشعب والمدفع والتصوير والشكيل.

ر المراد . وأعلاها التسخير الشفساني وهو تسخير ملكوت الحواس وملك أعضائها للشفس الإنسانية ...

(٣٠٠) التسخير الطبيعي .

(٣٠١) النسخير غير الحقيقي
 له النسخير الحقيق وغير الحقيق.

وسوسم التسلسل هو أن نقول: الأوّل يمقل ذاته مبدأ لهذه الأشياء، ثمّ يمقل ذاته مبدأ لهذا الأشياء، (التعليقات ١٠٥٠) الكارم، وهو أنّه مبدأ للأشياء، (التعليقات ١٠٥٠) هو أن يتلاق معروضا العلّية والمعلولية في سلسلة واحدة من معلول معيّن إلى غير نهاية. (مطالع الأنقار ١٠٥٠)

هو أن يستند الممكن في وجوده إلى علّة مؤثّرة فيه وتستند تلك العلّة المؤثّرة إلى علّة أخرى مؤثّرة فيه. وهلمّ جزاً إلى غير اللهاية. (شرح الموافف/١٧٧) عبارت است از ترقّب امور غير متناهية (١٠). (لعات الهنة/٢٠)

ــ الدور.

(٣٠٤) التشخص هو أن يكون للمتخص معان لا يشارك فها غيره. وتلك المعاني هي الموضع والأيس والمرمان. (رسائل المفارابي، الطبقات/11)

هو أن يتخصّص الشّيء بصفة لا تقع فيها شركة مئله في الوجود. (اللعليقات/٥١)

مالا يصح وقوع الشُركة فيه. (نفس المدر/١٨) هو أن يكون للمتشخّص معانٍ لا يشركه فيا غيره. (نفس الصدر/١٠٧)

هو أن لا يكون للمتشخّص شركة لغيره فيا تشخّص به. (نفس العدر/١٤٥)

تشخّص كلّ شيء عبارةٌ عن وجوده الخاصّ به

١ ــ عبارة عن قرتُب أمور غير متناهية .

عِرَّماً كان أو جسمائياً ، (مفاتح النب/٥١٠) تشخّص الشّيء بمعنى ؛ كونه ممتنع الشركّة فيه بحسب نفس تصوّره ، إنّا يكون بالمر زائد على الماهيّة مانع بحسب ذاته من نعوّر الاشتراك فيه . (الحكة المعالية ١٠/٧)

عبارة عن نحو وجوده الخاص به ؛ مجرّداً كان أو ماذیاً . (البدأ والماد لصدرالدین/۲۸٦) بودن شیء ممیثیتی که ممتنع باشد صدق آن شیء

بودن مي ه جينيي ان مسم باعد طفاي ان بر كثيرين<sup>(۱)</sup>. (لمات إفبَـة/٧١)

مه الجزئي، النشخص.

(٣٠٥) التَّشكُّل هو هبئة شيء يحيط به نهاية واحدة أو أكثر من واحدة من جمهة إحاطتها به. (مطالع الأنظار/١١٧)

القَكل.

(٣٠٦) الشّصاديق العلم السّصديق هو العلم بنسبة ذوات الحقائق بعضها إلى بعض بالإيجاب أو بالسّلب. (ناف الغلامة/١٨٢)

بدان که چون ادراک چیزی کردم و بر وی حکم کردم به چیزی دیگر یا به ننی یا به اثبات چنان که الانسان کاتب، آن ادراک سابق را تصور خوانیم و آن حکم را نصدیق خوانیم<sup>(۱)</sup>. (لعائف اختذار۱۰)

صدق آن است که حکم تو بیچیزی بر چیزی خواه اثبات و خواه ننی. مطابق آن باشد که در نفس امر است و تصدیق اعتراف است به این

مطابقه <sup>(۴)</sup> . (درّة التاج ۸۰/۲) الدّ الله الذي التاب التاب التاب

الأمر الحاصل في العقل... إن كان معه حكم فهو القصديق. (شرح حكم الإشراق/11)

الإدراك إن كان مع الحكم يستى تصديقاً. (نفس المدر/١٢)

تعقّل الشّيء وحده من غير حكم عليه بنني أو إثبات يستى تصوّراً. ومع الحكم بأحدهما يستى تصديقاً.

الإدراك الّـذي يلحقه الحكم . (مطالع الأنظار/٧) تعقِّل شيء بلحقه الحكم يسمّى تصديقاً . (نفس الصد/٨)

هو الإدراك المقارن للحكم.

العلم إن كان حكماً؛ أي إدراكاً بأنَّ النَّسِة واقعة أو ليست بواقعة، فهو تصديق وإلَّا فهو تصوّر. (شرح الواقف/٢١)

أَنْ يَحِدَثُ فِي الفَّهِنَ نَسِيةً صَوَرَةَ التَّأْلِيفَ إِلَّ الأَشْيِاءُ أَنْفُسَهَا. (شرح الإهْبَاتُ مِن كَنَابُ التَّفَاءُ/٢٦٧)

ــه الإدراك ، التصور، الحكم، العلم.

(٣٠٧) النّـصديق البديهيّ - النّصديق، الضّروريّ، البدييّ.

(٣٠٨) الشصديق الضّروريّ والكسبيّ مه العلم الضّروريّ والكنب.

(۳۰۹) الشَّصنيف هو ما لا يسميّز بالقوّمات، بل بالعوارض، (النحسل/۸۱۸)

١ ــ هو كون النفيء بميث امتنع صدفه على كثيرين.
 ٢ ــ واعلم أنه لننا أدركنا شيئاً، وسكنا هليه بشيء آخر نفياً أو إثباناً؛ كما في «الإنسان كانب»، نسمى الإدراك الأول تصرّراً وذك الحكم تصديقاً.

ب الفدق أن يكون حكمك عل شيء بشيء؛ سواء
 كان بالإثبيات أو بالشيء مطابغة لما في نغس الأمر.
 والشعدين هو الاعتراف يذه الطابغة.

(٣١٠) **الشَّصِوِّر** هيو حصول الموجودات العقليَّة في التَّفس، (القابات/٣٦٣)

بدانکه چون ادراک چیزی کردم و بر وی حکم کردم به چیزی دیگر یا به ننی یا به اثبات چنان که الاتسان کاتب، آن ادراک ساسق را تصور خوانیم و آن حکم را تصدیق خوانیم<sup>(۱)</sup>. (لطانف المکتار،)

ادراک چون وقوف باشد بر حصول بر نمام معنی حاصل شده آن را نصور خوانند<sup>(۲)</sup>. (درّه النّاح ۸۵/۲)

هو حصول صورة الشّيء في العقل مع قطع الشظر عن الحكم. (شرح حكة الإشراق /٣٨، ١١) الأمر الحاصل في العقل إن لم يكن معه حكم فهو

تمقّل الشّيء وحده من غير حكم علبه بنني أو إثبات يسمّى تصوّراً.

الإدراك الساذج؛ أي الإدراك الُذي لا يلحقه الحكم. (مطالع الأنظار/٧، ٨)

إذا حصل وقوف القمؤة العاقلة على المعنى وإدراكه بتمامه فذلك هــــــ الشصور. (الحكمة التعالية ٥٠٨/١. مغانيم الغيب (١٣٧)

لفظ البيت مشتق من القسورة وهي عند العاشة من الشاس إنها موضوعة للماهيّة الجسمانيّة الحاصلة للجسم الشكّل. وعند الحكاء موضوعة لعدّة معان لكتها مشتركة في معنى واحد هو ما به يصير الشّيء بالفعل هو ذلك الأمر. (الحكمة المعانية ١٨/٤)

 ١ ــ اهلم أنّه لقا أدركنا شيئاً وسكنا طلبه بشيء أخر بالشنق أو بالإثبات؛ نحو: «لإنسان كانب، نسمن الإدراك الشابق تصرّراً وذاك الحكم تصديقاً.

لا دراك إن كان معنى الموقوف على الحصول على
 لماء المعنى الحاصل، يستى تصوراً.

تصوّر الشّيء عبارة عن حصول معناه في النّفس مطابقاً لما في العين. (رسالة الشاعر/٧)

عبارة عن حصول صورة الشّيء في الدَّهن، أو عن نفس الشورة الحاصلة فيه. (أصل الأصول/٣) حمد الإدراك ، الإدراكات، اللصديق، العلم.

(٣١١) الشصور البسيط العقلي هو أن لا يكون هناك تفصيل؛ لكن يكون مدأ للشحصيل والثرنيب. (النسفات/١٩٣)

(٣٦٣) التصور بالضعيل هو أن يمن الإنسان بشيء من الأمور التي هي خارجة التفس، ويعمل العقل في صورة ذنك الذيء، ويتصوره في ضفسه. (رسائل الغاراسي، سائل معرّقه:)

> (٣١٣) السِّصوِّر الضَّروريِّ والكسبيِّ ــه العلم الضروريِّ والكنس،

(٣١٤) السّماف (عند الحكاء) هو انشفايل بين أمرين وجوديّن بحبيت لا يتوقّف تعقّل كلّ منها على تعقّل الآخر ولا يكون بينها غاية الحلاف والثباعد. (كفاف اصطلاحات العنود/١٥٥٧) حم التقامل.

(٣١٥) الشعجب حال موجودة في النفس تقصر عن إدراك عللها لغموض أسبابا. (الحدود والغرف/١٤)

هو انفعال يحصل عقيب الإدراك لأمر نادر ينبعه الضّحك . (البدأ والهاد الصدرالتين/٢٦٠) - الضّحك . - الضّحك .

(٣١٦) السَّعقَيل هو إدراك الماهيّات الجرّدة

الأنظار/١٤٣)

(هر) إنما عبارة عن حصول صورة المعقول في العاقل وحلوها فيه كما هو المشهور وعليه الجمهور، وإنما باتّحادها مع الجوهر العاقل؛ كما هو عندنا. (الحكة التعالية ١٩٧/٤)

إدراك اللقيء من حيث ماهيته، وحله، لا من حيث شيء آخر و سواء أخذ وحده أو مع غيره من المسلمات المدركة على هذا الشوع من الإدراك. (نفس العدر ٢٦١/٤)

هو وجود ماهية مجردة عن الشخصصات والأوضاع والأغشية واللواحق للمقرقة المدركة، سواء كانت مجردة عنها بحسب ذاته في نفسه أو تجريد الفبر إيّاه. (البدأ والماد لصدرالدين/٢٥٠)

هبارة عن حصول ماهيّة المعقول للعاقل. (نفس المدر/٢٨٨)

هو إدراك المجرّد عنها (المصاني) كليّاً كان أو جزّئيّاً. (كثّاف اصطلاحات الننون/٢٠٧)

هو إدراك شيء لم يعرضه العوارض الجزئية الملحقة بسبب قسم من الإدراك وهو إدراك القيء مجرداً عن اللواحق الماذية، ويسقى بالعقل أيضاً. وقد يستى بالعلم أيضاً عند بعض. وقد يطلق على الإدراك مطلقاً وصواء كان المدرك مجرداً أو ماذياً. (نفس المعدر/٢٦))

توهم عبارت است از ادراک شي م به آليت وهم بي حضور مادة و بي هوارض مادة ولكن با اضافه به سوى مادة و تمقل عبارت است از ادراک شي م بدون اعتبار و اشتراط امور مذكوره، چه بحصول و چه بحضور<sup>(۲)</sup>. (لمات المية/۱٤) من كلّ مادّة. (الجمع مين وأبي الحكيسين/٨) ويتر أن المركز من من المركز المستورات

الشَّعَقُل أَمْواع كشيرة: منها ما هو جودة الرَّويَّة فيا يدبّر به أمر المنزل وهو الثمقّل المنزليّ .

الشَّمَقُّلُ هُوَ الَّذِيِّ يَسَبُّبُهُ الجِمْهُورِ العَمَّلِ. وَهَذَهُ القَوَّةُ إِذَا كَانَتَ فِي الإنسانُ سُتِّي عَاقَلاً. (فَمُولُ منزعَ//ه)

منها ما هو جودة الرّويّة في أبلغ ما تدبّر به المُدن. وهو التُعقّل المدنى.

ومنها ما هو جودة الزويّة فيها هو أفضل وأصنع في بالمسوخ جــودة المــعــاش وفي أن تــنـــال الحــيــرات الإنسيّة ... فن هذه ما هو مشوري .

وهو الَّذِي ليستنبط ما لا يستعمله الإنسان في نفسه ، بل ليشير به على غيره ؛ إمَّا في تدبير منزل أو مدينة أو غير ذلك .

ومنها ما هو خصوميّ وهو القدرة على استنباط رأي صحيح فاضل فنها يقاوم به العدة والمنازع في الجملة أو يدفعه به . (فصول منتزع/٥٧)

إدراك النقيء من حبث هو هو نقط، لامن حبث هو هو نقط، لامن حبث هو شيء تحره من المصفحات المسلمات الشعوع من الإدراك . (الإشارات والشنبيات مع الشيع ٣٢٤/٢، شرحي الإشارات للقومن ١٣٨/١)

عبارة عن حصول صورة الشِّيء في العاقل.

عبارةٌ عن حصول صورة المعقول في الماقل. (الباحث المرقية ٢٣٣/١)

عبارة عن حضور ماهيّة المعقول عند العاقل. (نفس المدر ١٩١/)

اخذ صور است مبرًا از مادّه، و از جميع علائق مادّه تبرثه از جميع وجوه<sup>(۱)</sup>. (درّة الناج ۸۲/۳) عبارة عن قبول النّفس الصّورة العقليّة. (مطالع

 ١ حد هو أخذ الشور مبرأة عن الماقة وعن جميع علائق الماقة من جميع الوجوء.

٢ ــ القوهم عبارة عن إدراك الشيء بالبُّنة الوهم من دون ـــهـ

عبدارت است از حضور مجرد از برای مجرد قائم بنات خواه از قبیل حضور شي و از برای نفس خود باشد باین معنی که غایب نباشد از نفس خود و حاصل باشد از برای خود یعنی فاقد نفس خود نباشد و خواه از قبیل حضور شي و در نزد شي و ديگر باشد، و در صورت دقم خواه حصول، حصول قیامی باشد مثل حضور علیته ارتسات از برای قرة عاقله، و یا از قبیل حصول معلول بالذات از برای علّت بالذات و حضور مجمول بالذات در نزد جاعل بالذات باشد. (۱)

نزد شیخ اشراق و کسانیکه در تمقّل حضوری، تمرّد معقول را شرط نمی دانند، تعقّل عبارت است از حضور شیء از برای مجرّد قدام بذات، زیرا که در نزد ایشان علم به وجودات مادیّة نیز بندح تعقّل حضوری است.(۲) (نفس الصدر/۲۷)

ــه الإدراك ، العقل ، العلم .

(٣١٧) السَّملَّم - النَّاديب والتَّعلِم والتَّعلَم.

> (٣١٨) الشعلم - التأديب والتعلم.

ردام الشعيق ما به اسياز القيء عن غيره بحيث لا يشاركه فيه وهو قد يكون عين الذات ؟ كتين الواجب الوجود المتاز بذاته عن غيره وكتينات الماهيات الإمكانية والفهومات المقلية في الذهن ، فإنها أيضاً عين ذواتها ، وقد يكون أمراً زائداً على ذاته حاصلاً له دون غيره ؟ كامتياز الكاتب من الأمتي بالكتابة ، وقد يكون المن حصول ذلك الأمر له ؟ كامتياز الأمي من الكاتب بعدم الكتابة . (الحكة المعانية المحال

هو حدوث ظهور الوجود من وجه معيّن، تعيّنه الشابل الميّن للوجود بحسب خصوصيّة الذّاتيّ. (فرّة البيون/١٢٥)

عبارت است از تىمىيز و امتياز شىء از شىء ديگر خواه امتناع صدق بىر كثيرين نيز متحقق باشد يا نه(۲۲). (لمات اغته/۷۷)

ــه التشخص، الجزئي، الماهبة.

(٣٣٠) التَّخَذَيِّ هو أنَّ الَّذِي يَود من خارج إذَا كَانَ بَشَدِ مَا يَتَحَلَّلُ، شُـنِّي تَخَلِّلًا. (رسائل ابن رشد، كتاب الكون والنساد/٨)

- الاغتذاء، الغذاء.

(٣٢١) الشّغيّر هـو نـبــدل الضفات عل الموموف من الألوان والظعوم والزوائح وغيرها من اشتراط حضور الماقة ولا عوارض الماقة، إلا مع الإضافة إلى
 الكاقة (ماقة المدرك).

والتمقل عبارة عن إدراك القيء بلا اعتبار واشتراط للأمور المذكورة؛ سواء كان الإدراك على نحو اخضور أو الحصول. ١ ــ القمقل عبارة عن حضور بجرد قبرة قام بالذّات؛ سواء كان من قبيل حضور القيء المنفس بأن لا ينب عنب بل يحصل ها تحيث لا نملة الملقس عن نفسه، أو كان من قبيل حضور القيء عند شيء أخر.

والشهورة الثانية سواه فيها الحصول الفياميّ ؛ نحو الحضور العلميّ الارتباميّ للقرة العاقلة أو الحصور العلول بالذّات لينملّة بالثّات، أو الحضور المجمول بالذّات عند الجاهل بالثّات.

 التمثل عند شبغ الإشراق والذين لا يشنرطون نجره الممثول في التمثل الحضوري عبارة عن حضور شيء نشيء جزد قائم بالذات: فإنهم يمروك أنّ العلم بالوجودات الماذيّة هو على نحو التمثل الحضوريّ أيضاً.

عبارة هن تمهّز الشّي و وامتيازو عن آخر؛ مواء تحقّق فيه امتناع الضدق على كثيرين أم لا؟.

تبدّل الصفات على الموسوف. (رسائل إخران الضفاء ٢/٧٨٣)

عبارة عن حدوث صفة فيه لم تكن. (مقاسد الفلاسفة/١٤٢)

→ الاستحالة، الكون والفساد.

الصّفات. (نفس الصدر ١٣/٢)

(٣٢٢) التَّغيَّر المستقيم النَّنيِّر يكون من شيء ساكن إلى شيء سأكن؛ يعني التّغير المستقيم. (تفسير ما بعد الطبيعة/١٧٧)

> (٣٢٣) الشفشت ◄ تفرق الانسال.

(٣٢١) التّفرّق له معنبان: عدمَيٌ؛ هو زوال الانتصال، ووجودي، هو حدوث كشرة الا تُصالات والمُتَصلات. (الحكمة الممالية ١٢٧/١) - الانتصال، نفرَق الانتصال.

(٣٢٥) تسفرق الاتمسال أنواع تنفرق الانتصال هي : الانخسراق ، والانستاق ، والانكسار، والانرضاض، والشفشت.

الأنخراق يُقال لما قلنها (هو خاصيّة الرّطب وهو سهولة انفصاله مقدار جسم النافذ فيه ، مع التئامه عند زواله).

وقد يُقال لما يكون من تفرق الاتّعال للأجسام الليِّنة ، لا خجم ينفذ فها ؛ بل يجذب بعض أجزائها عن جهة بعض، فينفصل.

وأمًا الانقطاع فهو انضعال بسبب فاصل بنفوذه، يستمرّ مساوياً لحجم النّافذ في جهة حركة نفوذه لا يفضل عليه.

وأتما الانشقاق فهو تفرق اتسال عن سبب تفريقه في جهة حركته؛ أكثر من الموضع الذي تأنيه فؤة

الشبب أو لا ...

وأما الانكسار فهو انفصال الجسم القبلب بدفع دافع قوي من غير نفوذ حجمه إلى أجزاء كبار؟ والانرضاض كذلك إلى أجزاء صغار.

أمًا اللفشت فكا لإنرضاض إلَّا أنَّه منا شِيّاً رضَّه لقوَّة ضعيفة. (طبيعيّات النُّفاء، الفنّ الزابم (٢٤٤)

- الانتصال، الانفراد، الانفصال.

(٣٧٦) **التّفرقة** الجمع هو اقبال التفس على الجنبة العالبة دون الالتفات إلى الكثرة الجرمية. والتفرقة هي كون التفس متصرفة في القُوي البدنيّة المختلفة. (سه رسالة شيخ اشراق/١٢٥)

(٣٢٧) التَّفريق هو نصل بين شبئين لا ترجيح لأحدهما على الآخر. (الإشارات والتنبيات مع القرح ٣٨٩/٣)

ـه تفرّق الاتّعال.

(٣٧٨) التفلسف حُبّ الحكة بالطبم أو بالإيثار. (القابسات/١٧٢) ــه الفلسفة.

> (٣٢٩) التفد ــه الحلاوة.

(٣٣٠) التقابل عبارة عن الكناق وعدم الاجتماع. (إيضاح المقاصد من سكمة عين القواعد/٩٤) هو امتناع اجتماع شيئين متخالفين في موضوع واحد في زمان واحد من جهة واحدة. (المكة المتعالية ١٠٢/٧)

المقابلة عند الحكماء هي امتناع اجتماع شيشين في موضوع واحد من جهة واحدة. ويسمى بالكقابل

#### تقابل الشلب والايجاب/٦٢

أيضاً. والشَّيسُان يسمِّيان بالمتقابلين. (كشاف اصطلاحات الفنون/١٢٠٦)

ـ المتقابلان، تقابل الضدين.

(٣٣١) تقابل السلب والإنجاب إن كان أحدهما (الضّدان) وجودياً فقط؛ فإن امتر التقابل بينها بالنسبة إلى موضوع قابل الأمر الوجودي إذا بحسب شخصه أو نوعه أو جنسه القريب أو البعيد فها العدم والملكة الحقيقيّان، أو والملكة المقيقيّان، أو والملكة المشهوران وإن لم يعتبر فها ذلك فها العدم الشلب والإنجاب. (إيضاح المقاصد من حكة عن الموادر))

إن كان أحدها (القيشين) وجودياً والآخر حديثاً فإن اعتبر كون الموضوع مستمداً للاتشاف بالوجود بحسب شخصه أو نوعه أو جنسه كالبصر والعمى فعدم وملكة حقيقان، وإن اعتبر فيه وجود الوضوع في وقت يمكن اتصافه به فلكة وعدم مشهوران، وإن لم يعتبر فسلب وإيجاب. (مثالع الأنظار/١٥) أو المتقابلين إذا أن يمكون أحدهما عدماً للآخر أولا، والأول إن اعتبر فيه نسبتها إلى قابل لما أضيف إليه العدم فعدم وملكة، وإن لم يعتبر فيه تملك النسبة فسلب وإيجاب. (الملكة المتعالية المعالية المعالية

ــه تقابل العدم والملكة.

(٣٣٢) تقابسل الضديّن من النّتان الوجودبّان المتماقبان على موضع واحد، أو علّ واحد، وبينها غاية الخلاف. (المباحث الشرق. (١/١٠)

الأمران اللّذان لا يجتمعان في موضوع واحد؛ إمّا أن لا يكون كلّ واحد منها وجوديّاً، وإمّا أن لا يكون كذلك. فإن كان واحد منها وجوديّاً فإمّا

ــ تقابل الضافين.

رسبس تقابل العدم والملكة الملكة الملكة المائة على المشهور هي القدرة للشيء على ما من شأنه أن يكون له مق شاه. وعدم الملكة: هو انتفاه هذه القدرة مع بطلان اللهيئو في الوقت الذي من شأنه أن يكون فيه. (محبوبة مصنات شيخ بشراف (۲۸/۷) الأمران اللّذان لا يجتمعان في موضوع واحد إمّا أن بكون كلّ واحد منها وجودياً وإمّا أن لا يكون كذلك ، فإن كان واحد منها وجودياً فإمّا أن تكون ماهية كلّ منها مقولة بالقباس إلى الآحر وإمّا أن لا تكون كذلك ، والأول هو نقابل المستين .

وأمّا إذا لم يكونا وجوديين؛ بعل أحدها وجودي والآخر عمي و فلا يخلو إمّا أن ينظر إلى الإيجاب والتملب بشرط وجود موضوع يستمد لقبول ذلك الإيجاب بحسب جنسه أو نومه أو شخمه وذلك هر وبعد والملكة المقبقيتان، وإمّا أن يكون بشرط الوصف فيه وذلك هو العدم والملكة المشهورتان، وأمّا أن لا يشترط في الإيجاب والسلب شيء من هذه الشرائط؛ بل يعتبر حالها على الإطلاق وذلك هو السلب والإيجاب، ويظهر ممّا قلنا أن العدم والملكة هما الشالبة والوجبة بعينها عضمة بجنس أو نوع أو موضوع أو وقت أو حال معيّن. (الماحث المؤترة باردر)

ـــه الملكة والعدم.

(٣٣٤) تقابل المضافئ الأمران اللذان لا

يجتمعان في موضوع واحد؛ إنما أن يكون كلّ واحد منها وجودتِاً وإثما أن لا يكون كـذلك. فإن كان واحد منها وجودتِاً فإمّا أن تكون ماهيّة كلّ واحد منها وجودتِاً فإمّا أن تكون ماهيّة كلّ واحد منها مقولة بالقياس إلى الآخر وإمّا أن لا تكون كذلك. والأوّل هو تقابل المضافين، والثّاني تقابل الشفدين. (الباحث المترفية ١٠٠/١)

حه نقابل الضّدين.

(٣٣٥) الشّقائم ما يمتنع بعدمه الشّيء ولا يجب بوجوده وحده. (جمومة معتفات شبخ إثراق ٢٩/١)

← التُقلّم باخقّ، التّقلّم بالذّات، السّبق، القبلّة، القيم.

(٣٦٦) التقلم بالحق وجود كل علم موجبة ينقدم على وجود معلولها الذائي، هذا التقدم بالخق.

هو تقدّم الوجود على الوجود.

الشقام بالحقيقة تقام الوجود على الماهيّة الموجودة به. (الحكة المتعالية ٧/٢٥)

- التبق، القدم، الفيلية.

(٣٣٧) التقدم بالدّات (الدّاقي) إنه إذا كان المني في الملول والملّة مساوياً في الشّدة والضّمف فإنّه يكون للسلّة با هي ملّة، الثقدم الذّاتي لا عالة في ذلك المني، والتقدم الذّاتي الدي له في ذلك المني معنى من حال ذلك المني، غير موجود للشّاني، فيكون ذلك المني معاوراً للأوّل إذا أخذ بحسب وجوده وأحواله التي ما من جهة وجوده، أقدم منه للآخر. (إلميات

الشَّفَاء/٢٦٩) عدد النات على المارة والتراث والمدارة والتراث

تقدّم العلّـة على المعـلـول هو تقدّم بالذَّات والرّنبـة ، لا بالزّمان . (تهافت الغلاسفة/ع)

هو تقدّم العلّمة الكاملة على معلومًا. (مجسوعة معتفات شيخ إشراق ٢٩/١)

هو كون الشّيء بميث بمشاج إليه شيء آخر ولا يكون مؤثّراً فيه 1 كتقام الجنزء على الكلّ. (ملائع الأنظار/١٠٨٨)

إِنَّ العَمَلَ يَجْزِمَ بِالْهَا (اللَّذَ) مَالَمَ يَتُمَ لَمَا وَجُودُ فِي نفسها لم تُوجدُ غَيرِها. فَهَذَا التَّرْبِبِ العَمَلِيِّ هَو السَّنَى بالثَّقَامُ النَّالِيُّ .. (شرح الواض ١٩٧٨) إِنَّ السَّقَامُ النَّالِيُّ يَنقَسم إِلَّى التَّمَلَمُ بالطَّلِمِ؟ التَّمَارُ اللَّهِ اللَّهِ الْمِنْ الدَّالِيْنِ السَّلِمِةِ؟

إن الشقدة الداني ينقسم إلى الشقدم بالطبع؛ كتقدم الواحد على الاثنين، وإلى الشقدم بالملتبة كتقدم حركة البدعلى حركة الفتاح.

هو النّقلم بالطّينة . (حاشبة الهاكمات/١١) السّقلم اللّماني هوما للشّيء المتقلم بحسب مرتبة العقليّة من حيثيّت ألّي هو بها علّمة للشّيء المأشّر، (النسات/٣٩٧)

- التبق، القبليّة، القدم عسب الدّات، القدم الذّاق.

(٣٣٨) القفدم بالرتبة النقدم الطبيعي الرتبي هو كل ترتب في سلاسل بحسب طبائمها لا بحسب الأوضاع. (بحسومة مصنفات شيخ الهراق ٣٠٧/)

التقلم بالزنبة إمّا الزّبة الحسّية، كتقدم الإمام على المأموم إذا جعلت البداية من الحراب، أو العقليّة؛ كتقدم الجنس على النوع إذا اعتبر العامّ. (يضاح القاصد من مكة مين الفرامه/٢١٧)

الشقدم بالزنبية بأن يكون المتقدم أقرب إلى مبدأ معيّن وستاه البعض بالققدم بالمكان. (كتاف اصطلاحات الفنون/١٢١٣)

ــه النبق، القبلية بالرّبة، المقدم بالربة.

(٣٣٩) التّقدم بالزّمان هو أن يوجد التقدم في زمان منقدم على زمان المتأخّر. (إيضاح المناصد من حكة عين الفراء (٢١٦)

هو أن يكون المتقدم قبل التأخّر قبليّة لا يجامع القبل فها مع البعد؛ كتقدم الأب على الابن. (مطالم الأنظار/١٠٨)

هو كون المنقلم في زمان لا يكون المتأخّر فيه. (كتّاف اصطلاحات الفنون/١٢١٣)

ـه السبق، القبلية بالزّمان، الفديم بحسب الزّمان.

(۳۴۰) التَّقَلُّم بالطَّبِع هو ما يكون عَلَهُ للقِيء في ماهيَّت، (الفطيقات/١٢) هـ أن يكن التقدم مستفداً عن التأخّر، والتأخّر

هو أن يكون المتقدم مستغنياً عن المتأخر، والمتأخر، والمتأخر، المتقدم في وجود المتأخر. (إيضاح المقاصد من حكة من العوامد (٢١٢/٣) هو كون المثين يتوقف عليه غيره ولا يكون رؤراً فيه. (مطالم الانطالر/١٠)

هو أن بكون المتقدّم عمتاجاً إليه المتأخّر، ولا يكون علّـه ثـاقـة لـه؛ كـشقـدم المواحــد على الاثــنين. (كفّـات اصطلاحات الغنون/١٢١٣)

ـ السبق، القبلية بالقليع، المقدم بالقليع.

(٣٤١) الشقدم بالعقية هو أن يكون المتقدم كافياً في وجود المتأخر؛ كمتقدم ضوء الشمس على ضوه ما استناريها. (إيضاح القاصد من حكة من القرامه(٢١٦)

هو تقدّم المؤثّر الوجب على معلوله. (مطائع الأنقار/١٠٨)

أن يكون المتقدم هو الفاعل السنقل بالشأثير. (كفّاف اصطلاحات الفنون/١٢١٣)

ـ السّبق، القبليّة بالعليّة، المقدّم بالعليّة.

(٣٤٢) التقدم الدهري

ــه الحدوث الدهري.

(٣٤٣) الشقدير هو ما يتوتجه إليه انقضاء على الشعريج كأنّه موجب اجتماعات من الأمور البيطة التي نسب من حيث هي بسيطة إلى التضاء والأمر الإلميّ الأوّل. (إلهات الشفاء/١٤١) \_ الشقد، القضاء.

(٣٤٤) الشقسم هـ التحليل والتقسير.

(۳۵۰) التقلید هر تصدیق که هست یا با جزم بود با بیجزم. اگر با جزم بود یا مطابق بود یا غیر مطابق. اگر مطابق نبود جهل باشد و اگر مطابق بود یا بنابر موجب بود یا نه اگر نه بنابر موجب بود آن را تقلید گویند<sup>(۱)</sup>. (نطانف المکت/۱۲)

ے العلم.

(٣٤٦) التكاثف هو تقارب أجزاء في وضعها بعضها من بعض. (رسائل الفارايي، المائل المغرقة/٤)

الحركة في الكم قد تكون من دون انضياف مادّة أخرى إلى المتحرّك ، وهو التُخلخل. وبإزائه التّكانف. (التعميل/١٧٨)

تقارب وضع أجزاء الجسم بعضها من بعض. (الحدو والفروق/١٧)

ا ... القصديق تارة يكون مع الجزم وأخرى بدون الجزم ا فإن كان مع الجزم إنا أن يكون مطابقاً (الواقع) أو غير مطابق. فا كان غير مطابق فهو الجهل، وما كان مطابقاً فإنا بطريق كون موجباً أولا . فا لم يكن موجبها يستى نقلها.

هو أن ينقص مقداره من غير انـفصال الشِّيء منه. (شرح حكة الاشراق/٧٠٧)

التخلخل؛ فهو أن يزداد مقدار الجسم من غير أن يزود عليه شيء من خارج. والتكاثف عك... (إيضاع المناصد من حكمة مين القرامه(٧٨٠)

هو أن ينتقص مقدار الجسم من غير أن يفصل شيء منه؛ كانتقال الماء من الجمود إلى الدَّوْبان. (شرع حكة المن/٢٣٤)

هو افتقاص مقدار الجسم من غير فصل جزء منه. (مطالع الأنظار/١٠٣)

هو أندماج الأجزاء المتحدة بالظبم، واجتماعها بحيث يخرج الجسم الفريب عمّا بينها. (شرح المؤفف/٢٣٧)

هو ضد التخلخل؛ يعني أنه انتقاص حجم الجسم من غير أن يتفعل عنه جزء. (نفس الصدر/۲۲۹) الشخط الانتقاش؛ كالشوف النفوش. ويُقال لما إذا صار الجسم إلى قوام أقبل لمستقطيع والششكيل من انفعال يقع فيه. ويقال لقبول المادة حجماً أكر.

فالأول من الوضع، والثاني من الكبف، والثالث من الإضافة في السكسم أو كسم ذو إضافة. وللشكائف معان ثبلالة مقابلة لها. (المكنة المعانية) (١٧٨/)

هو انتقاص حجم الجسم من غير أن ينفصل عنه شيء من أجزائه، أو من جسم غريب. (كثماف اصطلاحات الفنون/-19)

ــه الانتفاش، الشخلخل، الحركة في الكتم.

(٣٤٧) اللّـكلّـم بمعنى ما به يحصل الكلام فينا ؛ ملكة قائمة بذواتنا ، بها نتسكّن من إقادة غزوناتنا العلميّـة على غيرتا . (المبدأ والمعاد لعدواللين/١٤٥)

ـه الكلام.

(٣٤٨) تكوّل المقادة هي الّتي يصلح فيها أن يقال ها: إنّها في نفسها بالثوّة تكون موجودة وإنّها بالفعل بالصرّة. (إينات الفقاء/٨٨)

إنّ بين الوجود والعدم، الشَّكُوْن. (تفسر ما بعد الطّبية(٢٢)

الشَّكُونَ هو الشَّغيْر من عدم الشِّيء إلى وجوده. (نفس الصدر/١٤٠) حه المُتكوّد.

(٣٤٩) التُكوين هو أن يكون من التّي م وجود ماذي . (الإشارات والتنسيات مع التّرح

۱۳۰/۳، شرحي الإشارات للقوسي ۲۳۱/۱) إنجساد مسسبسوق بمسادة دون زمسان. (حساشسيسة الهاكمات/۱۹۲)

إيجاد الشّيء في الزّمان من بعد عدمه الزّمانيّ المتقدر السّبال، الذاخل في جنس الامتداد والآ امتداد والاستمرار والله استمرار، هو المستى «بالتّكوين». (الفهات/))

هو ما يستوقّف على صلوح النقابل. (الشّواهد الزّويّة/١٧٧)

أن يكون صدورها (المعلول) بشاركة ما من القابل والفاهل الحقيقي وهو الواجب تعالى في غاية المعظمة والجملالة والتسرف. (المبعدة والمعاد المدرالتين/٢٢٣)

→ الإيداع، الإيباد.

(٣٥٠) تلقاء التفس أمور تمدت على الأقل تابعة للأمور المقصودة من الطبيعة. (الحدود والغروق/٥٠)

ب قصد الظبيد.

(٣٥١) السّماس نطباق نهايي جسمين؛ ماذتها واحدة، وصورهما منضادّتان. (الحدود وانرون/٨١)

ــه المتماشان.

(٣٥٣) القمثيل انقياس على طريق الجداد، ردّك النّيء إلى المشارك له في علقة لتحكم له عمل حكك اللّذي أو جَبْه له العلّم، وهذا هو التّمميل بعبسه. (رسائل الفارابي، السائل المرادية)

هو إشبات لحكم في جزئي لشبوته في جزئمي آخر لمنى مشترك بينها 1 كفولهم: العالم مؤلف. (شرح حكة الإشراق/١٧٦)

ــه القياس.

(٣٥٣) الشملاد هو حركة الجسم مزداداً في طوله منتفصاً في قطريه الآخرين. (طبعيّات الشفاء (٢٤١/ الباحث المثرثة "(١٧١/)

ــه الثمور.

(٣٥٤) التّموّج عبارة عن أمر يحدث في المواء بعدم بعد صدم، وسكون بعد سكون. (معالم لأنظار/٢٠)

(٣٥٥) التمييز هوجم القضايا، واستخراج النتاثج. (نفاسات/٣١٢)

إلحاق كل شيء بأشباهه . (الحدود والفروق/٢٨)

(٣٥٦) التناسخ ردّ الرّوح إلى بدن غير البدن الأوّل هو السّنساسخ. (رسالة أضحوبّة في أمر الماد(٨٥)

عبارت از انتقال نفوس اشقیا است بعد از فساد اندان انسانی به ابدان دیگر که مناسب آن ابدان

است در اخلاق و اضال<sup>(1)</sup>. (رمالة أنواريّة/١٤٨) معناه انتقال الـتفس من تدبير بدن إلى تدبير بدن آخر بجيث تعبير مبدأ صورة له. (إيضاع المقاصد من حكة عين القواعد/٢٣٩)

عبارة عن استرجاع الشفس ونقلها إلى البدن بعد ذهابها عنه نارة أخرى من جهة صلوح مزاجه واستعداد مادّته. (الحكة المعالية ٥٠/٥٠)

انتثال نفوس الأشقياء وغيرهم من الناس إلى أبداد الحيوانات المناسبة لها في الأخلاق والأهمال من غير خلاص (قلبيل من الحكماء المعروفون (۲۲۸/۱۳۳۰) والماد المعروفون (۲۲۸/۱۳۳۰)

انتقال نفس من بدن إلى بدن ماين له ، منفصل عنه في هناه التشأة اللانباوية. (كلسات مكونة/٧٠)

(۳۵۷) الكناسخ الملكوتي عثور شدن نفس است بر صور ملكات حيده يا رذيله در معاد<sup>(۱)</sup>. (نرار الحكم/۲۹۱)

ر ۲۵۸ الكناقض بعارف بأنه اختلاف الففيتين بالإيجاب والسلب كذا وكذا. (عموما مستفات شبخ إشراق ۱۹۱۱، شرح حكمة الإشراق ۸۱/)

هو تقابل الشلب والإيجاب بالذّات. إنّا حقيقته كون المفهومين أحدهما رفع الآخر

 <sup>1</sup> \_ عبارة عن انتقال نفوس الأشفياء بعد قساد أبدائهم
 إلى أبدائ أخرى تناسب أبدائهم في الأخلاق والأفعال.
 ٢ \_ هو حشر الشفس في المماد بصور مذكات حميدة أو رذية.

والآخر مرفوعاً به . (القبسات/٣٤٥)

(٣٥٩) الشناهي بحسب الموضع هو كون المتدار بحيث بشار إلى طرفه إشارة حسّية. (حائبة الحاكمات/١٣٢)

خابل السلب والإيهاب.

(۳۹۰) التّناهي في المقدار هو كونه بحيث مِكن أن بفوض مقدار محدد يقدره. (حاشهة الهاكمات (۱۳۲/)

(٢٦١) السّوالي هو كون شيء بعد شيء بالقياس إلى مهدأ عمدود، وليس ببنها شيء من بابها. (الحدود لابن سنا (٤٠/، رسائل ابن سنا (١٦١) عه المتاليان.

. (٣٩٢) **السَّوية** عهد يعاهد الإنسان بينه وبس الحالق أن لا يفعل فعلاً قبيحاً يقتدر على فعله ي الزِّمان المستقبل. (الهدود والنروق/٥١)

(٣٦٣) الشّوحية اعتراف النّفس بالزاما لوجدانها إيّاه واحداً من حيث هو واحد، لا من حيث قبل: إنّه واحد. (انقابات/١٥٩)

توحید را انواع و افسام است:

قسم اوّل توحید بمعنی احدیّت و بساطت صرفه و وحدت حقّه است.

دؤم توحيد بمغى لا شريك له في الوجود است. سرّم توحيد بمغى لا شريك له في الايجاد است. چهارم توحيد بمغى لا شريك له في أيّ معنى و مفهوم كان است.

پنجم توحید در صفات ذاتیه جمالیته و بگانگی در اوصاف حقیقیته کمالیته است به این معنی که همهٔ صفات حقیقیته عین یکدبگر و مین ذات

واجب الوجودند.

ششم توحید در صفات جلالیّه و اوصاف تنزیهیّه است. به این معنی که همهٔ صفات جلالیّه به یک صفت بر میگردند، و مصداق آن صفت عین ذات و مجرّد ذات واجب الوجود است.

هفتم توحید در صفات فعلیه و اوصاف اضافیه است. به این معنی که همهٔ صفات اضافیه، به یک صفت اضافیه بر میگردند، و آن صفت عبارت از قیمومیت مطلقه و فیافیت مانه و رحت واسعه است. (لمان المیتهٔ ۱۳۶۷)

التوحيد أنواع و أقسام :

القسم الأوَّل التَّوحد بمعنى الأحديَّة والبساطة القرفة، والوحدة الحقَّة.

الثَّانِي التُوحِيد بِمِني أَنَّه لا شريك له في الوجود. الثَّالَث التُوحِيد بِمِني أَنَّه لا شريك له في الإيجاد. الزَّامِ التُوحِيد بِمِني أَنَّه لا شريك له في أي معنى و مفهوم كان.

الخامس الشوعيد في الضفات الذّاتية المحالية والانتحاد في الأوصاف المقبينية الكالية بعنى كون كلّ واحدة منها عين الأخرى وكلّها عين ذات واحدالهجود.

النادس التوحيد في الضفات الجلالية والأوصاف الشَّرْيِسَة بعنى أوَلها جميعاً إلى صفة واحدة، ومصداق هذه الضفة عين الدَّات وجرد ذات واجب الوجود.

والشابع التوحيد في الضفات الفسلية والأوصاف الإضافية بمعنى أنّ جمع الضفات الإضافية تبرجع إلى صفة إضافية وهي عبارة عن القيموميّة المطلقة والفيّاضيّة العامنة والرّحة الواسعة.

> (٣٦٤) التوحيد في صفات الجلال - التوميد.

التوحيد في صفات الجمال/١٨

(٣٦٥) التوحيد في صفات الجمال
 له التوحيد .

(٣٦٧م السُّودُد خُلق جيل يحدث بتوسّط في التاء الإنسان غيره ممّا يلتذبه من قول أو فعل. (رسائل الغارابيّ، اللنبيه ١٢/)

متوسط بين السَّمقَّت وبين السَّملَّق. (نصول منزعة/١٧)

ے افتہ

(٣٦٨) **التوفيق** الأنوار القلب وظلماته سببان غنفان:

فسبب الخواطر الذاعية إلى الخيريستى في عرف الشريعة ملكاً، وسبب الخاطر الذاعي إلى الشرّ يستى شيطاناً.

واللَّطْف الَّذي به يَتِيَّأُ القلب لقبول إلهام الملك ستى توفيقاً ، والَّذي به يَتِيَّأُ لقبول وسواس الشيطان يستى إغواءاً وحذلاناً. (المبدأ والعاد لمدرالدين(٢٠٠/)

ــ اللَّطف، المناية.

(٣٦٩) التوكل هو الاعتماد على الغير عند الحاجة بأن ينوب عنك فيها. (رسائل إخوان القشفاء ١٨/٤)

هو دوام حسن ملاحظة القضاء والشدر في جميع . الحوادث. (مه رساله شبغ إشراق/١٢٣)

(۳۷۰) التوقع هو الفنطاسيا. قوة نفسانية ومدركة للقمور الحشرة مع غيبة طينتها. (رسائل الكنت الطنقية/١٢٧)

إدراك لمسان غير عسوسة من الكييفيّات والإضافات، عضوصة بالثيء الجزئيّ الوجود في المادة، لا يشاركه فيها غيره. (الإشارات والتنبيات ٢٩٤٧، شرحي الإشارات للظوسيّ ١٣٨/١، كشّاف اصطلاحات النفرن (١٩١٩، ١٩١٩)

دریافتن معانی است که در ذوات خویش ماذی نیستند و اگرچه عارض ایشان می شود که در ماذه باشند(۱). (درهٔ الناج ۸۱/۴)

إدراك المعنى الجزئيّ المشملّق بالمحسوس. (مطالع الانظار/٧)

إدراك لمعنى غير محسوس بل معتمول؛ لكن لا يتصوّره كليّاً بل مضافاً إلى جزئيٌ محسوس. (الحكة التالية ٢٠٠/٤)

عبارت است از ادراک شیء بالیست و هم پی حضور ماده و پی موارض ماده ولیکن با اضاف بسوی ماده مثل ادراک صدافت زید و عداوت عمور<sup>(۲)</sup>. (لمات المبتار))

← قَوَّةُ الوهم.

(٣٧٦) الشهور إن الشجاعة خُلق جيل، وعُصل بتوسط في الإفدام على الأشياء المفزعة، والإحجام عنها. والرّيادة في الإقدام عليها تكسب الثهرر. (رسائل الغاراي، الشبه/١١)

هو أن تطاوع في الإقدام ولا تطاوع في الإحجام. وهو لازم لقرّة النّفس مع جهلها. (الماحث الشرقية

١ ـــ هو إدراك معان ليست في ذواتها ماذية، وإن كانت عارضة لما هي في الماذة.

٧ ــ عبارة عن إدراك شيء باللهة الوهم بلاحفور ماذة ولا عوارض الماذة سوى الإضافة إلى الماذة؛ مثل إدراك صداقة زيد ومداوة صرو

الشورة. (الحدود والفروق/ع) الشهيّرة من حيث أنّه كيفيّة مخصوصة في المادة بالمعني الأعمّ أمر بالفعل، ومن حيث أنّه إمكان

وقابليّة للمستحد له أمر بالقوّة. (شرح النظومة ٧٨/٢) - الاستعداد، الإمكان الاستعدادي، القوّة. ٢/٥/٤، الحكمة المتعالية (٩٢/٠)

قوة الغضب إن مالت إلى طرف الإفراط ستي فهرّزاً. (الحكة التعالية ٥٠/٠)

مه الشِّجاعة.

(٣٧٣) السَّهيُّو استعداد المبول على قبول







(٣٧٣) الثّبوت - الوجود.

(۳۷۹) الشّقل هو الميل إلى تحت. (الإشارات والقبيهات ۲۹۵/۲)

قَوَّة طبيعيَّة يتحرَّك بها الجسم إلى الوسط بالقليع. (الحدود لابن سبنا /٣٤، وسائل أبن سينا /١١٠، المحكة المتعالية /٧٧/، عاشية المحاكمات /١٩٨/)

هو الميل الشافل. (شرعى الإشارات للزازي (A4/) الميل الطبيعيّ إشا يتوخّى الفوق وهو الحنثّة، وإنّا يتوخّى السفل وهو الثقل. (شرحي الإشارات للطرسيّ (A4/)

آن است که جسم به او حرکست کند به جانب سفل(۱۱). (درّهٔ التاج ۷۰/۳)

النّقل والحقّة من الكيفيّات المسموسة فإنّا إذا سكتًا الزّق النفوخ قسراً تحت الماء نجد فيه مدافعة نحو القسود، وهذا هو الحقّة، والحبر السكن في الجرّ قسراً نجد فيه مدافعة نحو السّفل، وهذا هو

١ الثقل هو أن بتحرك به الجسم إلى الجانب الأسفل.

الثقل وهذا هو الذي يسقيه المتكلمون اعتماداً، والأواثل يسقونه ميلاً. (إيضاح القاصد من سكة مين القواعد/١٨٦)

الحقّة والنّقل هما قوتان يمسّ من علّها بواسطتها مدافعة صاعدة بالنّسة إلى الحقّة ومدافعة هابطة بالنّسبة إلى النّقل. (مطالع الأنطار/٨٧)

التّقبل، الحقّة، الحقيف.

(٣٧٥) الشَّقيل هو الهابط إلى الوسط.

إنّه الشّيء الرّاسب تحت جميع الأجسام. (رسائل ابن رشد النّماء والعالم/٨)

هو الَّذي من شأنه أن يتحرَّك إلى أسفل إذا يكون في الموضم الأعلى.

هُو الَّذِي شَأْنَهُ أَنْ يُرسب تحت جميع الأجسام.

هو ما كان من أجزاء أكثر. (نفس المعدر/٧١) هو الذي فيه خيلاً أقبل، وتَلاَ أكثر. (نفس

ما يكون أكثر حركته إلى جهة الشفل. (حاشية العكمات/١٩٨)

→ الشقل، الخفيف.

الصدر/ ٧٧)

#### الثقيل المطلق/٧٢

(٣٧٦) الشَّقيل المطلق الخنيف المعلق هو الَّذي في طباعه أن يتحرّك إلى غاية البُّعد عن المَرَر...

الحقيف المطلق الذي في طباعه أن يتحرّك إلى غاية البعد عن المركز، ويقتضى طبعه أن يقف طافياً بمركته فوق الأجرام كلها.

والشَّقيل المطلق ما يضابله حقَّ القابلة. (طبيعيّات الشّاء (/ير)

الفَقبل إمّا أن يكون جميع حركته إليها (جهة السّفل) وهو القَمَيل المطلق، أولا، وهو القَمَيل الفر المطلق. (حائبة الهاكمات/١٩٨)

- النفيل، الخليف.

(٣٧٧) الشَّلْج الشَّلُوج قطر صغار تجبَّد في خلل الغيم، تنزل برفق. (رسائل انحوان القنفاء (٣٨٨/٢)

اگر آن را (بخاری که بالا رفته) سرمای سخت تر بزند بیفسرد و هم چون پنبه بزیر آید، آن

برفست. <sup>(۱)</sup> (جموعهٔ مصنفات شیخ پشراق ۲۲/۳) چون سردی بر باران افتد بفسرد و همچون پنبهٔ زده فرو میی آید آن را برف خوانند. <sup>(۲)</sup> (نفس الصدر ۲۵/۲۳)

ـه الغم.

(۳۷۸) الشَّواب هو ما تجد كلّ نفس من الرّاحة واللَّذَة والسّرور والفرح بعد مفارقتها للجسد. (رمائل إنوان القنفاء ۲۹۲/۳)

النّواب هو حصول استكال النّفس كما لما الّذي تتشرّقه . والمقاب تحريض النّفس الغير المستكلة لأن تستكل ، ويلحقها في ذلك أذفى من قِبَل حهلها ونقصانيا . (العلمات/١١٤)

حصول الذة للتفس بقدر ما حصل لها من الكمال. (رمائل ابن سينا/٢٣٧)

هو المنفعة الدائمة المستحقّة المقارنة للشمطيم الحائية من الشّوائب. (معالع الأنظار/۲۲۲) ـــه المنفعة.

١ - البخار المتصاعد إن اشتلا برودته وتجمله ونُزَل
 كالقطن فهو القلع .

البروية إن وقعت على المطر وتجتدت ونزل كالقطن المنوش تستم ثلجاً.



(٣٧٩) ألجين أنا الشّجاعة ففضية يكون الره بها فقالاً للأفصال الشاخة التّافعة في الجهاد على حسب ما تأمريه السّئة حتى يكون بضمله ذلك خادماً للسّنّة، وأنما الجبن فضد هذا. (تلخيص الحنابة/١٤٠)

القوّة الغضب إن مالت إلى طرف الإفراط ستبت تهوراً وإن مالت إلى التقصان ستى جبناً. (المكة الممالية م/١٠)

هو أن تطاوع في الإحجام ولا تطاوع في الإقدام . (نفس المند (۲۷)

- النهور، السّجاعة.

(٣٨٠) الجعلاق هي نسبة الجسم إلى الجسم المنطبق على بسيطه أو على جزء منه. (مناتيع الطروع)(١٤٥)

هو عبارة عن كون الجوهر في عبط بكله أو بعضه، منتقل بنقله. (بحسومة مصنفات شيخ إشراق ۱۱/۱) هو كون الجسم في عبيط بكله أو ببعضه بحبيث ينتقل الهيط بانتقال المحاط. (ننس الصدر ۲۷۷۱) هو هيئة تحصل بسبب كون جسم في عبيط بكله

أو بعضه بحبث ينتقل الهيط بانتقال الصاط مثل التسلّح والثقيّص. (الحكمّ التعانية ٢٣٣/) هي نسبة التسلّك. (القواهد الزبوية/٢٣)

هیشتی است که حاصل میشود از احاطه جسم بجسم دیگر کاگ یا بعضاً بمیثیتی که عبط منتقل شود بالتقال عاط مثل هیشتی که حاصل میشود از برای شخص از قبا پوشیدن. (۱) (لمات المیتهٔ (۲۱۷) هیشه تحصل لأجل ما بحیط.

نسبة الشّيء إلى ما يحيط به بحيث ينتقل بانتقاله . (شرح النظومة (١٤٣ و ١٤٤) - البلك .

(۳۸۱) التجدّل تقرير الحسم على ما يدّعيه من حيث اقرّ؛ حشّاً كان أو باطلاً، أو من حيث لا يقدر الحسم أن يعانده لاشتهار مذهبه ورأيه فيه. (مناتج الطوم/۱۰۱)

١ ــ هي هيئة تحصل من إحاطة جسم بجسم آخره بكة أو بعضه بحبث ينتقل الحيط بانتقال الحاط و كالميئة الحاصلة الإنسان من القشقص.

فتل الحسم منا هو مليه؛ إنا بحجة أو شبة أو شعة. (رمائل إعوان الضفا ١٣٨/٠) تباحثه مقصودها إيجاب الحجة على الخصم من حيث أقرّ ومن حيث لايتقدر على أن يدفع.

(القابسات/۲۰۰) هو المياحثة لإلزام الغير. (شيح الوانف/۲۱) هو المؤلّف من المشهورات أو المسلّمات، والغرض منه إلزام الحضم وإفناع القاصر عن درك البرهان. (شيح الإلهات من كتاب الشفاء/۱۲۳)

ــ القياس الجدلي .

(۳۸۳) الجرم ماله ثلاثة أبعاد. (رسائل الكندي الناسفية/١٦٠)

ماله ثلاثة أبعاد: طبول وصرض وعمق. (المابسات/۲۱)

> إِنَّه شيء ذو قَوْة. (في النَّفْس/٢١) حه الجسم.

(٣٨٣) الجرم الظبيعيّ هو الجرم الهسوس بماله من الحواصّ والأعراض. (إنجات الشفا /٢١) شرح الإنجات من كتاب الشفاء /١٦٤)

> (٣٨٤) الجزاف به العادة، القصد القروري والطبعي.

(٣٨٥) الجروع لما في الكلّ. (رسائل الكندي الفلسنية/١٧٠)

ما قدّر الشّيء وأفناه؛ وهو الّذي منه ومن أمثاله بأتلف الكلّ. (الحدود والخرق/٢٦) هـو الّذي تتجزّأ إليه الصّورة فيها من غير الكَرّبة.

> (تفسير ما بعد الطبيعة/٦٦٤) الجزء يقع على ما يتركّب منه الشّيء. وعلى ما ينحلّ إليه .

وعل الجزء المقداري بضرب من الاشتراك أو عل سبيل المساعة والشجوّر. (الحكة المعالبة ٢٠/٦) ــه الكان.

> (٣٨٦) جزء العلّـة ــه الطّـة التافصة.

(۲۸۷) الجزء الذي لا يتجزاً الجسم موجود ذو وضع لا يقسم فإن لم يكن جوهراً، بل عرضاً لكان له عل آخر، ولا يتسلسل، بل ينهى إلى جوهر غير منقسم، وهو الجزء الذي لا يتجزاً. (شرع الوافف/٢٥٦)

يه الاسطقال، الاسطقاليات، الجنوفير البقرد، المشابه الأجزاء.

(٣٨٨) الجزئريّ كلّ لفظ لا يمكن أن تُدلاً به بمناه الواحد على كثيرين يشتركون فيه فهو جزئريّ. (رسائل ابن سنا/١٦)

الجنزئي المفرد هو الذي نفس تصوّره بمنع أن يقان معمناه على كثيرين؛ كذات زبد. (المنات الشفاء 1937، تعليقة على الشفاء تصدرالذين 1877)

هو الشّيء الّذي يتنع تعفّل ماهبّته عمولة على كثيرين . (طبينيات الشّغاء ٧٣/٢)

هر لفظ که بیک معنی بر یک چیز بیش نستوان گفت آن را جزوی خوانیم. (۱) (محمومة مصنفات شیخ اِشراق ۲۲۳ و ۳۳۱)

الجزئميّ الواحد الّـذي لا كـثرة فيـه لا بـالفوّة ولا بالفعل. (مقاصد الفلاسفة/١١٤)

الجزئي الحقيقي هو الّـذي نفس تصوّره يمنع قوله على كثيرين . (نطبقة على الشّـفاء لصدرالذين/١٨٠)

١ كل لفظ بمنتى واحلا لابقال على أكثر من شيء
 واحد يستى جزئياً.

ـه الكلّي.

(٣٨٩م الجزئي الحقيقي ب الجزئي.

ر.٣٩٠) الجزئتي المفرد ← الجزئي.

> (۳۹۱) الجزو حدالة.

(٣٩٢) الجنوم هو قوة تحدثها شدة الشّقة بسأوائل الأصور مع سكون الظّنّ لـمواقبها. القابسات/٢٦٢)

إبرام الرّأي بعد نطاول المُكرة فيه. (الحدود والترق/ ٤١)

ــه العزم ، القول الجازم .

(٣٩٣) ألجسم هم المقدار ذو الشّلائة الأبعاد الّتي هي النّطول والغرض والثّمق ونهاياته. (مناسح العلم-٢٠٣)

هـو مِـقدار ذو ثـلائـة أبعاد . (رسائـل إعوان الضفاء . (۱۰۳/۱)

هو الشّيء الطّويل العريض النعبيق. (نفس الصدر ٢٠٧/٠ و ١٩٣٣، حاشة الهاكمات ١٠)

هو جوهر مركّب من جوهرين بسيطين معقولين ؛ أحدهما يُقال له: الهبوللي ، والآخر يُقال له: العّهرة. (رسائل اخوان الفقاء ١٨٣/٣

ماله طول وعرض وعمق. (نفس الصدر ٣٨٧/٣) الجسم جوهر لطيف، طويل، عريض، عميق. (نفس المهدر ٣٩٧/٣)

جوهر طويل عريض عميق، إيجاب غير حيّ، ولا متحرّك ولا حسّاس. (نفس الصدر ٤١٦/٣)

اسم مشترك بقال على معان، فيقال جسم: لكلّ كمّ متّممل محدود محسوح فيه أبعاد ثلاثة بالقرّة.

ويقال جسم لصورة ما يمكن أن يفرض فيه أبعاد كيف شنت طولاً وعرضاً وقدمقاً ذات حدود متشنة.

وبقال جسم لجوهر مؤلّف من هيولى وصورة بهذه الصفة. (الحدود لابن سينا /٣٣، رسائل ابن سينا (١٠٠)

هو الجوهر الذي يمكنك أن تفرض فيه بعداً كيف شخت ابتداءاً فيكون ذلك المبتدأ هو القول، ثم يمكنك أن تفرض أيضاً بعداً آخر مقاطعاً لذلك البعد على قوائم فيكون ذلك البعد الثاني هو العرض، ويمكنك أن تفرض فيه بعداً ثالثاً مقاطعاً غنين البعدين على قوائم تتلاق القلائة على موضوع واحد ولا يمكنك أن تفرض بعداً حمودياً بهذه القسفة غير هذه القلائة. (إلمينات القضاء / 17،

جوهر واحد متصل وليس مؤلّفاً من أجزاه لا تتجزّأ. (إفيّات النّفاء/١١)

هو أنه الجوهر الذي كنا صورته (اى القلول والعرض والعمق) وهو بها هو ما هو، ثمّ سائر الأبعاد المفروضة فيه بين نهاياته ونهاياته أيضاً وأشكاله وأوضاعه أمور ليت مقوّمة له بل هي تابعة لجوهر. (نفس الصد/١٣)

الَّذي هو قابل لفرض الأبعاد الشَّلاثة. (نفس الصدر/١١٢)

جوهر طويل عريض عميق. (إلهيّات الشّفاء /٦٣. ٦١. تعليمة صدر الحكماء على الشّفاء (٨٨ و ٤٠٠)

جوهر مركّب من شيء عنه له القرّة، ومن شيء عنه له .

جوهر يجوز فيه اجتماع أشياء من شأنها أن تجتمع فيه، فتكون الجملة طويلة عريضة عميقة. (إلمثات النفاء/٢١٧)

الفعل (١) (البحميل/٣١٨)

هو الّذي يتوقم مرتسماً من حركة السّطح مرتفعاً أو منخفضاً. (نفس المدر/٢٥٦)

كل جوهر يكن أن يفرض فيه ثلاثة امتدادات متقاطعة على زوايا قائمة فهو الجسم . (مقاصد الفلاسفة ٨٣/ و ١٤٤)

هو البعد الامتدادي الّذي يشقدر طولاً وعرضاً. وصفاً.

إنّ الجسم شيء له البعد المنتقدر صفة خاصّة له. (المنبر في الحكة ٧/٢)

جوهر اگر قابل اشاره حسّبة باشد جسم می نامی، والا تجوهر مجرّد می گویم. (۱) (رسالهٔ آنواریه/۱۱) الجوهر إذا أخذ مع اعتبار استدادات طولیّنهٔ وهرفیّنهٔ وعمقیّهٔ ، فهو الجسم. (سه رساله شخ إشراق /۲۱ و ۸۷)

شيء له المقدار. (مجموعة مصنفات شيخ إشراق (٧٩/٧)

هر جوهر که البشه خالی نشود از طولی و عرضی و عمق ما آن را جسم خوانیم.

جسم جوهریست مقصود باشارات. <sup>(۲)</sup> (نفس الصدر ۱۸/۲)

مرکب است از هیول و صورت و از عضمات جاره نیست او را. (۱) (نض الصد ۱۱/۳)

آن است که مقصود باشارت بود، و در وی

درازی و پهنا و دوری بود بی هیچ شهت. (۰) (نفس الصدر ۸۱/۸)

هو (الجوهر) الّذي يقبل الانقسام فالّذي يقبل الانقسام في جميع الجهات هو الجسم. (تفدير ما بعد القيمة/٢٧٣)

ما كمان ممتداً في ثملات جمهات فهو الجسم وهو الذي له طول وعرض وصق . (نض المعدر/٩٠٧) هو الذي نهايته سطح أو سطوح . (رسائل ابن رشد، كماب التماع القبيميّ (٢٧)

قبل: هو المنقسم إلى ثلاثة أبعاد، ولكلّ بُعدٍ من هذه جهتان: جهتا الظول، وجهتا العرض، وجهتا العمق. (نفس المعدر/٣٨)

هو عظيم ذو ثخن في ذاته ، مدرّك باللّمس . هو ما ملأ مكاناً . (في النّفس/١١٦)

هو الذي يمكن أن يوجد فيه أبعاد ثلاثة متقاطعة على زوايا قائة. (شرعي الإشارات الزاني ٧١/١) أنه الطويل العريض العميق. (المباحث المشرقة

٧/٧، الحُكَةُ التمالِةُ ٩/١) هو اللّذي مكن أن تفرض فيه الأيماد الشّلاثة

هو الذي يمكن ان تفرض فيه الابعاد الشلاقة المقاطعة على الزّوايا القوامُ .

عبارة عن مجموع الهيولى والقورة. (الباحث المثرقيّة 4/• و ٦)

متحیّز اگر قابل قسمت است آن را جسم خواند.(۱۷) (اطائف الحکا/۲۹)

مؤلف من جواهر لا تتجزّأ. (مصابع المعابع ١٣/) هو الجوهر الذي يمكن أن تفرض فيه الأبعاد الفلاثة أعنى الظول والعرض والعمق. (الإشارات والنبيات مع الذرح ١/٢)

الجوهر إنَّ كان حالاً في عملٌ فهو الصّورة، وإن

ر \_ مكنا في الصدر.

بـ الجوهر إن كان يقبل الإشارة الحسية يسقى الجسم والا يستى الجوهر الجرد.

٣ ... كلّ جوهر لا يخلو عن الظول والعرض والعمق نسقيه .....أ

الجسم جوهر مقصود بالإشارات.

 <sup>4</sup> ــ هو المركب من الهيول والشورة ولا هيس له عن المنصات.

هـ هـ مـ ا يقصد بالإشارة ويكون فيه القلول والعرض والكد بلاشهة.

٦ - المعينز إن كان قابلاً للفسعة يستى جسماً.

ن جسماني . (نفس المصدر ۱۹۹/) لة ماهيّة مركّبة من جنس وفصل . (شرح الهداية الأدرية/18)

الموجودات الجوهرية باعتبار التأثير والشآثر ينقسم إلى فقال غير منفعل، ويمبّر عنه اصطلاحاً بالمقول المجرّدة ومنفعل غير فاصل وهو الجسم بما هو جسم؛ أي دو أسماد شلاشة فقط.... (المبعا والمعاد لصدرالدين/١٠٠)

الجوهر إن كان متحيّزاً ذا وضع فهو الجسم. (فاتح البر/٢٥٢)

هو الجوهر القابل للأبعاد الشّلاثة المتقاطعة على زوايا قوامً . (لعات إلهيّة/١١٦)

- البُعد، الجوهر، الحالة والحال، الصورة، المتحيّر.

(٣٩٤) الجسم البسيط هو الذي طبيعته واحدة ليس فيه تركيب قرى وطبائع. (الإشارات والتنبيعات ١٨٠، الإشارات والتنبيعات مع القرح ١٩٢/، شرحى الإشارات ٢٩/١، حاشية الهاكمات (١٩٠/)

آن باشد که درو اختلاف قوتها نباشد.(۱) (مجموعه مصنفات شیخ إشراق ۱۰/۳)

الَّذِي يكونَ جزؤه معاوياً لكلّه في الاسم والحدّ. الَّذِي لم تشركُب حقيقته من أجسام مختلفة الطّبائع. (الباحث المترقب ٧١/٢، حالية الخاكمات (١٢/

و او آن است که در او ترکیب قوی و طبایع نباشد بل طبیعت کل او و طبیعت جزو او شيء واحد باشد.<sup>(۱۲)</sup> (درّة التا<sub>ج ۱۰/۱</sub>)

١ ـــ هو مالايكون فيه اختلاف القوى.

 ٢ - هو أن لا يكون فيه تركيب قوقى وطبائع ؛ بل كانت طبعة كله وطبيعة جزئه شيئًا واحداً. كان محكّر فهو المادة والهبول، وإن كمان مركبًا من الحال والهل فهو الجسم . (إيضاح المقاصد من سكة عبن القواعد /١٢٦، حاشية الهاكمات /٤٠٠)

الجوهر إن كان مركّباً منها (أي من الحال والحلّ) فهو الجسم . (شرح حكة الدن /۲۱۷، مطالع الأنظار /۲۰۱ و ۱۱۰، شرح المواقف /۲۰۰)

هو جوهر يصح أن يسكون متصوداً بالإشارة الحشية. (شرح حكة الإشراق/١٧٤)

كلّ جوهر فهـو متحيّز، وكلّ متحيّز إمّا أن يـقبل القــمة وهو الجسم .

يِّه الجوهر التابل للأبعاد الشّلاثة المتفاطعة على الزّوايا القائمة. (مطالع الأنظار ١٠٠٨ و ١١٠)

الجوهر إمّا له الأبعاد الشّلاثة فبعسمٌ.

إِمَّا أَن يَشْبِلُ (الجُوهُر) المُتحيِّزُ الفَسَمَةُ؛ سواء كانت في جهة واحدة أو أكثرُ وهو الجسم (عند الأشاعرة). (شرح الوافف/٢٥٧)

إنّه الجوهر الّذي يمكن لأحدٍ أن يفرض فيه أبعاداً ثلاثة . (نفس المعدر/٥١)

ما يرتسم من حركة الشطع ارتفاعاً واغطاطاً.
الجوهر إن كان قابادً الأبعاد القلائة فهو الجسم.
(الحكة المعاني ١٤/١ ، حاشة الهاكمات ١/ و ١٣٠٠)
الجوهر إنما أن يكون في على أو لا يكون في ...
وفير الكاش فيه إنما أن يكون عملاً لشيء يتقوم
به أو لا يكون، والأول هو الهيول، والثاني لا
يخلوا إنما أن يكون مركباً من الهيول والشورة وهو
الجسم ... (الحكة المتعالية ٢٧٢٤)

. الصدر ۲/٦) جوهر من شأنه أن يحد بالإشارة الحشية.

بور من المسابق من المسابق على المسابق على المسابق على المسابق المسابق على المسابق على المسلم (٧٧/٧)

كلّ ما يعرض له شيء لا من ذاته، بل من غيره ويكون فيه معنى شا بالقوّة فيهو لا عالة جسم أو

## الجسم التعليمي/٧٨

هو المقدار الفائم بنفسه . (شرح حكمة الإشراق/٢١٨) ما جزؤه ؛ أي كلّ جزء منه مساوٍ كلّه في الاسم والحذ .

ما لا يشركب من أجسام مختلفة الطبائع. (شرح المؤافف/٣٧٩)

إِنّه غير متألّف من أجزاء بالفعل، بل بالقوّة فبإنّه متّصل واحمد في نسفسه. (كشّاف اصطلاحات النعود/٢٥٩)

ــه البسيط، الجزء الَّذي لا يتجزُّأ.

(٣٩٥) الجسم التعليميّ هو النوهم الذي يقام في الوهم ويتصوّر تصوّراً فقط. (مفاتيح الطو/١٣٨)

هو الضورة الجسميّة مأخوذةً مع مقدار من غير النفات إلى المادة. (التحميل/٣١١)

هو الكَيِّةُ المأخوذة مع الصّور الجسسيّة مجرّدتين عن المادة. (نفس الصدر/٢٥٤)

هو الّذي له طول وعرض وغمق. (جموعة مصنفات شيخ إشراق (٢٣٥/)

هم والكم الشمل الذي له الأبعاد الذلاق. (شرس الإشارات الزارق ١/٥، عاشة الحاكمات /٨) إن انتقسم (كم) في جهات ثلاث فهو جسم تعليميًّ. (إيضاع القاصد من حكة عين القواعد /١٦١، مطالع الأنظار /٧٠)

اقسام مقدار سه است: خط و سطح و بُعد تام، و آنرا جسم تعلیمی خوانند. (۱) (درة التاج ۵۳/۳) المتحلل بین السطوح. (سائبة الهاکسات/۲۲) صورة الجسم إذا جردت بکشتها أو جردت منها الکیته مأخوذة في الذّهن یستمی المجرد جسماً تعلیمهاً. (تعلیق على الشفاه لصدراللین/۲۰)

إِنَّ أَسَامِ الشَّدَارِ ثَلاثة: الحَظَ والسَّطِح والبعد الثَّامَ
 ويستَى الجَسمِ التَّطيعي .

إنه عبارة عن الصورة الجسمية من حيث تعيناتها المقداري فالجوهر الجسماني من حيث كونه قابلاً لفرض الأبعاد مطلقاً جسم، من حيث أنه عمدود مقدر متهناً للمساحة هو جسم تعليمي.

إِنّه مقدار مقصل في ذاته لا باتصال الجسم، لكن معنى اقصال هو كونه ذا أجزاء وهميّة متشاركة الحدود؛ سواء كان في النفس مجرّداً عن الجسسيّة الجوهريّة، أو في الوجود مقترناً بها.

. عبارة عن مجموع الأبعاد الشّلاشة؛ أعني الظول والعرض والعمق. (نفس المدر/١٥)

الكمّ المشصل إنا أن يكون ثابت المأات قارة الأجزاء أو لا يكون: الأول هو القدار النقسم إلى ماله امتداد واحد وهو الحقة ، أو ماله امتدادات المسمعط ، ويُقال له المسمعط ، أو ماله امتدادات ثلاثة متقاطعة على التوائم وهو الجسم القطيعي . (الحكة المعالمة المالاعات المورد في مادة فجسم تعليمي . (كذات المعالمات المنون/١١)

به الامتداد، الحلاء الشطح، المقدار، الكمّ الشمل.

(٣٩١) الجسم الحاجز والمقتصد الجسم المتصد هو الذي ينمه (الثور) منماً غير تام. والجسم الحاجز هو الذي ينم الثور بالكلّبة. (عبوما معتفات شخ إشراق ١٨٠/٢)

مه الجسم الكثيف واللَّطيف، المشت.

(٣٩٧) الجسم السماويّ هو الجسم الهدد المركات المستقيمة مشتملاً علياً . (طبيبّات الشفاء (۷۵/۲)

- الأجسام البسيطة، الفلك، التفوس السّماوية.

(٣٩٨) الجسم الطبيعي مؤلف من أجزاء

مرجودة بالفعل متناهبة غير قابل للقسمة بوجه تنا أصلاً؛ لا كمرأ لصغره ولا فطمأ لصدلابته ولا وممأ لعجز الوهم عن تمييز طرف منه عن طرف. (قوم من القدماء وأكثر المتكلمين).

إنّه متصل واحد في نفسه كها هو عند الحسّ، لكته قابل لانقسامات متناهية (القهرستانيّ والنّائة).

إِنَّه مركب من بسائط صفار متشابه الطّبع كلّ واحد منها لا ينقسم: فكّا بل وهماً وغوه وتألّفها إِنَّها يكون بالنّماس والشّجاور. (رسائل نسعيّة عند بن زكرنا الزاني/٢١٨) عند بن زكرنا الزاني/٢١٨)

هو المتمكن الحمانع المقاوم، والقائم بالضعل في وقد . (مفاتح الطوم/١٤٨)

جوهر عسوس حركته من ذاته. (الحدود والفروق/٥١) الأجسام الطبيعيّة هي الّتي شا في نفسها ميداً حركة وسكون. (رسائل ابن رشد، كتاب الشماع الظيميّ/٢١)

هو الجوهر الذي يمكن أن يفرض فيه الأبعاد الشّلاثة المتقاطعة على الزّوايا القوام. (شرمي الإشارات للزاني ١/٥)

الجوهر إن لم يكن حالاً ولا عملاً فإن كان مركباً منها فهو الجسم الظبيمي . (شرح المداية الأثبية-//) هو الجوهر الذي يمكن أن يضرض فيه الأبعاد الثلثة المتقاطمة على الزّوابا القائمة معلوماً بالضّرورة؛ لا يعنى أنه هسوس صرف .

إنّه غير متألّف من أجزاه بالفعل، بل هو واحد في نفسه؛ كما هو عند الحسّ، لكنّه قابل لانقسامات غير متناهية. (شرح حكة العين/۲۱٤)

ذهب بعض القلماء إلى أنّه مؤلّف من أجزاء موجودة بالفعل متناهية قابلة للانقسام ؛ كالخطوط.

ذهب بعض القدماء والشظام من متكلّمي المعتزلة إلى أنّه مؤلّف من أجزاء موجودة بالفعل غير متناهية ممتمة الانقسام.

إنّه مقصل واحد في نفسه، كما هو عند الحسّ لكته قابل لانقسامات متناهبة (الشّهرستانيّ والزّازيّ).

إنّه مركّب من بسائط صغار منشابة الطّبع واحد مها لا ينقسم فكّاً، بل وهماً ونحوه، وتألفها إنّها يكون بالنّماس والنّجاور (ذيقراطيس).

إنّه مؤلّف من أجزاء موجودة بالفعل متناهية قابلةً للانقسام. (نفس الصدر/١٥٥)

هو جوهر يكن أن يضرض فيه بعد ما كيف كان وهو التقول وبعد آخر مقاطع له على زوايا قوائم وهو العرض وبعد ثالث مقاطع لما كذلك وهو المعق. (حائبة الهاكمات/))

ذات المتعيّن من حيث ذاته هو الجسم الظبيعيّ. (تعليقة على الشّفاء الصدرالذين/عه)

مه الجسم التعليمي، المتصل، المقدار.

(٣٩٩) الجسم الغير المشتعل .

(٠٠) الجسم الكثيف واللطيف الأجزاء التي يتولد منها الجسم المسموس إن كانت بميت ينافطها أجزاء الحلام، فهو الجسم اللطيف. وإن كان لا يمالطها أجزاء الحلاف فهو الكنيف. (رسائل فلسية عند بن زكريا الزاري/٢١٨)

اللَّطيف هو الَّذي لا ينمه (النَّور) أصلاً. (مِسومة مستفات شيخ إشراق ١٨٧/٢)

کشیف آن است که حاجز ابصار ما باشد از ابصار نور به کلتبت . و لطیف آن است که جاجز ابصار نور (۱) (درّة اللاج باید)))

(11/2

ـــــ الجوهر الفرد، المركبات.

(4.3) الجسم المشتعل وغير المشتعل أمّا الجسم المشتعل فهو الّذي ينفصل عنه بخار ليس من الرّطوية والبودة بجيث لا يستحيل ناراً، بل هو رطب حارّ دهنيّ، أو يابس لطيف. فإن كان ياباً كليفاً، أو رطباً لا دهنيّة فيه لم يشتعل.

ياب انتبعا ، او رطب لا دهنيه فيه م يستس. وأمّا المنجمر غير المشتمل فهو الذي تستحيل أجزاؤه إلى الكاريّة إشراقاً وإضاءة وحيناً ، لكنّه لا ينفصل عنه شيء.

وأمّا المُشتعل الغير المتجمّر فهو الّذي ليس من شأن أجزاله رمام تتبخّر أن تستحيل إلى الثاريّة ! مثل الذهن .

مثل الذهن . والمشتمل المتجشر هو البذي يجتمع فيه الأمران . جيعاً . (طبيئات الشّفاء ، الذن الثّاف/٢٣٣)

الشتمل هو الذي ينفصل عنه رطب حار دهني، او يابس لطيف فيشتمل هذا النفصل، وإن كان يابساً كنيفاً أو رطباً لا دهنية فيه لم يشتمل , وأتا المتجدر الغير المشتمل فهو الذي تستحيل أجزاؤه إلى الذارية إشراقاً أو إضاءة وحتى ، لكنه لا ينفصل عنمه شيه و إنما ليبوسةٍ وإنما الشاة رطوبة.

(٤٠٧) الجسم المقتصد - الجسم الحاجز.

(٤٠٨) الجسميّة معناها أنها كمال أوّل لما هو بالقوّة من جهة ما هو كذلك . (رسائل الفارابيّ، الدماري الفليّة/١)

> قوقى وطبائع . بل طبيعة كلّه وجزئه شيء واحد . وإنما مركّب وهو على خلافه .

ــه الجسم الحاجز والقنصد، المشف.

(٤٠١) الجسم اللطيف - الجسم الكنيف واللطيف.

(٤٠٧) الجسم المبخر حده هو الرّطب الشرف، أو الذي لا تشتد ملازمة رطوبته يوسه. (طبعات الشفاء، الذن النّار ۲۳۱/۱۳۷

يبر الأجمام المتبخّرة هي آلتي إذا فعلت فيا النّار انحلت منها رطوية ممازجة بمخانبّة. (رسائل ابن رشد، الآنار العلويّة/٧٧)

- البخر.

 (٩٠٣) الجسم المتكون هو الجسم الذي
 هذا مكانه الذي يشغله بالطبع. (طبيعيات القفاء. الذي الكافي/٢٧)

ـ المتكون.

(4.4) الجسم المدخّن هو اليابس الهض القابلة أجزاؤه للشلطف، أو المركّب الذي التزم رطوبته ويبوسته، إلّا أنَّ جلة تركبه غلخل غير عكم. (طبعات القفاء، الذن الثاني/٢٣١) ح التدخن.

(و۰۰) الجسم المرکّب هر جسمی یا بسط است و او آن است که در او ترکیسب لحوی و طایع نباشد، بل طبیعت کلّ او و طبیعت جزو او شیء واحد باشد.

یا مرکّب و او بـر خلاف این بـاشد.(۱) (درّهٔ النّاج

۱ — الکثیف ما یکون حاجزاً لابصارنا عن إبصار الدور.
 واللطیف ما لم یکن حاجزاً لابصارنا عن إبصار الدور.
 ۱ — کل جسم إنا بسیط وهو الذي لم یکن فیه ترکیب

هي معنى محصّل له وجود مشار إليه يتعقّق في نفسه يصحّ أن تـترادف عـلهـا صــورٌ غــُــلـــــة. (التـمليقات/٥١)

الحركة .

(٩٠٩) الجعل عبارة صن إبداع هوية الشيء وذاته التي هوغو وجوده الخاص، الاصفة من صفاته. (نزة الدين/١٩١٨)

سه الهوتية .

(410) الجعل البسيط هو إناف التيء متعلق بذاته مقدّس عن شوب تركيب. (المكة التعالى ٢٩٦/٢)

عبارت است از افاضه نفس شيء و افادهٔ ذات آن شيء بدون ملاحظه چيزی ديگر و تمقّن شيء آخر.(۱) (لمات الهت/۱۹۷)

ما كان متعلّقه الوجود الشفيّ . (شرح منظومه/٥٥) - الايجاد .

(٤١١) الجعل المؤلف هو جمل التي م شبئاً وتصبيره إيّاه. (الهكة التعالية ٢٩٦٧) جعل تركيبي عبارت است از گردانيدن شي ء، شيء ديگر، و جعل باين معنا مفاد جمل الشي ء شيئاً بمني صيره است. (٦) (لمان المبته/١٧١) ما كان متعلقه الوجود الزّابط. (شرح منظومه/١٥) حالوجود الزّابطة. (شرح منظومه/١٥)

(٤١٧) الجفاف عدم البلة فيا شانه أن

يبتل. (الإشارات والشنبهات ٢٤٦/٢، شرسى الإشارات للطوسي ١٩٧٨)

أنها عدم الراطوبة من الجسم نفسه ومن خارج ملاصق. (إيضاع القاصد من حكة مين القواعد/١٨٦ حالق است جسم را بسبب آن كه طبيعت نوع او مقتضى رطوبت نباشد و نه او ملاصق ذى رطوبتى بود. (٣) (درة الكاج ٧٠/٣)

ما يعرضه الرّطوبة بقارنة الرّطب, فإن نفدت الرّطوبة في بناطنه فهو المنتقع والجفاف مقابل البكة, (الهكة التعالية /w/)

◄ البلة، الرّطوية، المبتل.

(41٣) الجمال البهاء والجمال والزينة في كلّ موجود هو أن يوجد وجوده الأفضل ويبلغ استكماله الآخر. (رسائل الغارايي، الشباسات المنيّة/١٦)

جال آن است که کیمال او که لایق او باشد او را حاصل بود. (۱) (همومهٔ مستفات شیخ إشراق ۲۹/۲)

ـه الكامل، الكال.

(14) الجمع انفسمام المادّة إلى نفسها ، وتلاقي أجزائها . (القابسات/٢٦١) - الاجتماع .

(610) الجميع الكل مشترك لمشتبه الأجزاء وغير المشتبه الأجزاء. والجميع محاص للمشتبه الأجزاء. (سائل الكندي الفلمية/١٧٠) هوما لا نهاية له مع الحلاً. (في اللف/١٣٦)

حرب د چه د چ دعر . ري مصر ۱۱۱)

ع. إنها حالة للجسم بما أنّ طبيعته الانقتضي الرّطوبة والاهو ملاصق بذي الرّطوبة.

<sup>1 -</sup> الجسال هو أن يُعمل له (للشيء) كيا له اللاتق

١ حيارة عن إفاضة نفس الشيء وإنادة ذاته من دون اعتبار شيء آخر وتحقّق شيء آخر.

٢ -- الجل التركيبيّ عبارة عن تعبير الشّيء شيئاً آخر
 وهذا مفاد: «جمل الشّيء شيئاً».

ــه الكل.

(٤١٦) الجنس هو الذي يعرّف ما هو التوع المسؤول عنه.

هو الـ13 على ما هـو الـتوع المسؤول هنه دون الفصل . (الحروث/١٨٥)

هو كلّ لفظة يشاربها إلى كثرةٍ مختلفة الصّور تعقبها كلّها صورة أخرى. (رسائل إخوان السّفاء ٢٩٥/١)

صفة جاعة متّفقة بالقورة يعتبها معنى واحد. (نفس العدر ٣٨٦/٣)

إنّه كُلّي يحمل على الأشياء غنافة الحقائق في جواب ما هو. (الإشارات والقنبيات مع الشّرع ١١/١) صورة كليّة موجودة في النّفس همولة على كثيرين فضلفين باللّوع من طريق «ما الشّي ه». (الحدود والفروف/١)

هو الكلّي العام منا يُشال في جواب «ما هو» من غير زيادة مطوّلة بغير فائدة. (المتد في الحكة ١٩/٣) الكون المنتصل للأشياء التي همي واحدة في الشورة. (نفسيرما بعد انقبية/١٨٠)

ترکیب ماهیت با اهتباری باشد چون حیوان ایض یا حقیق، و خالی نباشد که بعضی اجزاه آن با اعتم باشد از آن دیگر، و آن را ماهیت متفاخله خوانند، و با نباشد و آن را ماهیت متبایه خوانند. و جزو متداخله اگر تمام مشترک باشد میان او و نوعی دیگر جنس باشد.(۱) (درّ (درّ

والجزء المتداخل إن كان تسمام المشترك يبنه وسائسر الأنواع

الگاج ۲/۱۱)

آن جزئی است که تمام مشترک باشد در میانهٔ ماهیّت و نومهای دیگر. (۲) (نمات ایمیّهٔ/۱۰۲) حه الدّانی، الکلّی، النوع،

(٤١٧) الجن حيّ ، غير ناطق ، غير مائت .

إِنَّ الحَمَيِّ منه غير نـاطـق غير مائـت، وهـو الجنَّ. (رسائـل الفارابيّ ، سـائـل متغرَّفة/٣)

ما الغالب عليها النَّارِيَّة والهوائيَّة. (رسائل إخوان الصَّفَاء ٢٨٨/٢)

هو حيوان هوائني ناطق مشت الجرم، من شأنه أن يتشكّل بأشكال مختلفة. (الحدود لابن سنا /٢٧، رمائل ابن سنا /١٠٣)

الجواهر الغائبة؛ إنما أن تكون مؤثّرة في الأجسام، أو مديّرة لها، أو لا مؤثّرة ولا مديّرة. والشّالث يستقسم إلى خير باللّمات وهم الملائكة، وشرير بالنّمات وهم الشّياطين، ومستملاً للخير والشّروهم الجنّر. (مطالم الأنظار/١٣٠)

موجودات عِرْدة عالفة بالماهبة للتفوس البشرية، متملّقة بأجساد تاريّة وهسوائيّة، قادرة على التُصرّف في هذا العالم.

هو حيوان هوائتي ناطق مشق الجرم، من شأنه أن يتشكّل بأشكال مختلفة. (النسات/٤٠٣)

عبارة عن موجود غير جسم ولا جسمانيّ . (مفاتيح . الفب/١٨٦)

ــ الشَّياطين، الملائكة.

(418) الجِنّة هي حالَم الأرواع وسعة الشماوات. (رمائل إخوان الضفاء ١٣/٢)

إنّ التركيب في الماهيّة إنّا اعتياري، كما في «حيران أبيض» وإنّا حقيقيّ فلا يحلو إنّا أن يكون بعض أجزاك أمنّ، ويستمى الماهيّة التداخلة أو لا يكون، ويستمى «الميّة النباية.

فهو الجنس...

٢ -. هو الجرء الذي كان تعام المشترك بين الماهية والأنواع الأخر.

هي عالَم الأرواح.

هي المرتبة العليا. (نفس الصدر ٢٩٧/٣)

عبارة عن الصور الإدراكيّة القائمة بالنّفس الحياليّة ... (الحكة التعالية ٣٤٢/٥)

صورة الهدى الذي أنشأته لنفسك ما دُمث في عالم القلمية. (الظاهر القلمية). (الظاهر الإعبار)

عالم الآخرة، عالم الأرواح.

(۵۱۹) الجواد آن است که بهخشد آنچه بیاید بخشیدن بی عوضی (۱۱) (جموه مصنفات شیخ إشراق (۵۱/۳)

هو الذي يفيد ما ينسخي لا لعوض ؛ سواد كان العوض عبداً أو تشاه أو مدحاً أو استحقاقاً للحمد أو استحقاقاً للحمد أو غلساً عن الذم . (شرمي الإشارات الرازي ۱/۷) الجواد الحق هو ألجاني يفيض منه الفواند، لا لشوق منه ولا طلب قصدي نشي ، يعود إليه . (الإشارات والشنيسات مع الشرح ١١٥٥/١ شرحي الاشارات التكرين ١/٥)

الجواد الحقيقي ما لا يكون إعطاؤه شبئاً لأجل تحصيل أولوية تسعود إلى ذاته. (البسنا والمعاد الصدوللين/119)

**--** الجود.

(470) الجواهر الأوّل والنّواني إنّ الجواهر الأول هي الأشخاص غبر عناجة في وجودها إلى شيء سواها.

والجواهر الشّواني هي في وجودها محتاجة إلى الأمخاص؛ كالأنواع والأجناس. (رسائل العاراي ماش معزقة/٧)

١ ــ هو مَنْ يِفيد ما ينبغي إفادته لالعوض.

إنَّ ارمطوطاليس يسمّى المشار إليه الَّذي لا في موضوع، الجواهر الأوَّل، وكلبّاته الجواهر النَّواني، إذ كانت تلك هي الموجودة خارج التّفس. (الحروث/١٠٢)

> (471) الجواهر الثّواني - الجواهر الأول والنّواني.

(474) الجواهر الجسمانية والغير الجسمانية والغير الجسمانية الجواهر الجسمانية مي أجسام الأركان الأربعة ومولداتها الكائنات منها من المعادن والثبات والحيوان. (رسائل إحوان الشعاء (477) الجواهر الغير الجسمانية هي كمالات مديرة للأجسام السماوية الهزكة لها على سبيل الاختيار المغفق. (اخدود لابن سبنا /10، رسائل ابن سبنا

حة التفس بالمنى الآخر؛ أنّه جوهر غير جسم هو كساك الجسم، عرك له بالاختيار عن ميناً بطقيّ؛ أي عقليّ بالقُمل أو بالقوّة. (نس المدرين /11 و ١٠)

> (٤٢٣) الجواهر الغير الجسمانية. - الجواهر الجسمانية والغير الجسمانية.

(474) الجبود بذل ما خوّله الملك وماحوته النّفس خبال من المنّ، خبالص من العكمدر. (القابسات/٤٧١)

إفادة ما ينبغي لأ ليعوض. (الأشارات والنبيات م ١٩١٢، شرحي الإشارات ٢/٥، الإشارات والنبيات مع الشرح ٢١٤٥، سه رسالة شيخ اشراق ١٤٥/ و ١٠٢ و ١٩٥١، مجموعة مصنفات شيخ إشراق ١٩٥٨، المباحث المشرقية ٢٩٢/، الحكة التعالية ٢٩١/ و ٢٩١/) هو إفادة الخبر بلا غرض. (القطيقات ٢٢١/ و ١٠٠)

إفادة النَّفي في جميع الجهات عن الإفادة، كمالاً، فيكون ذلك المعني بالقياس إلى القابل خيراً و بالقياس إلى الفاعل جوداً. (إلميَّات الشَّفاء/٢٩٨) الجيد المحض هو الغمل الكائن لا لعوض، (المبدأ والماد لابن سينا/٢٢)

هو افادة المفيد لقبيره فائدة لا يستعيض منها بدلاً. (المَيَّات الشَّفاء /٢٩٦، تعليقة على الشَّفاء لصعرالتين / ٢٦١، وق التحصيل هكذا مع هذه الزّيادة):

سواء كان ذلك البدل شكراً، أو ثناءاً، أوصيتاً، أو فَرَحاً. (التحصيل/١٤٥)

(هو) بذل الموجود؛ لأنَّ الجائد هو الَّذي لا يبخل بشيء يقتدر على بذله. (الحدود والفروق/٤١) جود بخشیدن چیزی است لایق بی عوض. (۱) (نقس الصدر ١٠١/٣)

هو إفادة الخبر بشرط عدم العوض. (الباحث المشرقية

هو إفادة ما ينبغي لا لموض، ولا غرض. (رسالة التحفة لملَّا نظرعل الجيلاني/٢٨٨)

هو إفادة الحنير بلا عوض. (القبسات/٣٣٨) هبارت است از اعطای جوایز و صلات و افاضهٔ خیرات و کمالات، بدون بدل و عوض، بر کسی که لایق و مستعد از برای آن باشد.(۲) (لمات (101/14)

ـه العوض، الجواد.

(٢٥) جودة التحييل إنَّ جودة التَّخييل يقصديها أن تنهض نفس السّامع إلى طلب الشّيء الحَيْـل والهرب منه أو النّـزاع إليـه أو الكراهـة له،

١ \_ الجود هو إعطاء الشيء اللأثق لا لنوض. عن إعطاء الجوائز، والقبلات، وإقاضة الحبرات والكالات، لائبدل وعوض مدّن كان لائقاً ومستمدأ للكلفي

وإن لم يقع له به تصديق. (فشول منتزعة/٦٢)

(٢٦١) جــودة الـــــــــــــــــر ورداءة التمييز جودة التمييز هي إمّا أن يحصل للإنسان اعتقاد بحق أو يقوى على تمييز ما يرد عليه ,

ورداءة التمييزهي أن لا يعتقد فيا آثر الوقوف علب لا حقاً ولا باطلاً. (رسائل الفاراي،

جودة التمييز هي الرتي بها تحوز وتحصل لنا معارف جيم الأشياء التي للإنسان أن يعرفها. (نفس العدر/١٩) ← الذهن.

(۲۷) جودة الرّأي هو أن يكون الإنسان ذا رأى أو جبد الرأى وهو أن يكون الإنسان فَاضِلاً خَيْراً فِي أَفِعالُهِ . (فصول منتزعه/٥٩)

ــه الرّأي.

(١٧٨) الجوهر هو القائم بننفسه، وهو حامل للأعراض لم تتغيّر ذاتيته ، موصوف لا واصف. هـ وغير قابل لـلـــتكويــن والـغساد في خاص جوهره... (رسائل الكندي الشلمفيّة /١٦٦، المقابسات (۲۷۱)

القيء النواصف للشيء بإعطائه اسمه وحذه، هو من طبيعة موصوفه ؛ قان كان موصوفه جوهراً فهو جوهر وال كان موصوفه عرضاً فهو عرض. والدي لا يصف موصوفه باسمه وحده... هو الَّذِي نستبه عرضاً في موصوفه . (رسائل الكندي الفلسفية (٢٦٧)

هو أنَّه الوجود لا في موضوع. (رسائل الغارابيَّ، القطيقات (٤) شرحى الإشارات للزازي ٣/١، للظومي (1/1

حقيقة الجوهر هو أنَّه لا في موضوع. (رمائل

وقد يقال على الخصوص على الذات التي وجودها ليس في موضوع .

هو الَّذي ليس في موضوع . (القابسات/٢٢٤)

إنّه الموجود في الأعيان لا في الموضوع. (الشمليقات /٣٧ و ١٩٤٢)

هـو اسـم مشترك يـفــال جـوهر لـذات كـل شي. كان؛ كالإنسان أو كالبياض.

ويُقال جوهر لكل موجود لذاته لا يحتاج في الوجود إلى ذات أخرى بقارنها حتى يقوم بالفعل، وهذا معنى قولهم: الجوهر قائم بذاته.

ويقال جوهر لكل ذات وجوده ليس في على، ويقال جوهر لكل ذات وجوده ليس في موضوع. (الحدود لابن مينا /١٣٠) رسائل ابن مينا /١٠٠)

إنّ الموجود بالذّات ينقسم إلى قسمين: أحدهما الموجود في شيء آخر وذلك الشّيء الآخر متحصّل القوام والنّزع في نفسه... وهذا يختصّ باسم الموجود في موضوع، وهو العرض.

والشّاني الموجود من غير أن يكون في شيء من الأشياء بهذه الصّفة، فلا يكون في موضوع ألبثة، وهذا هو المنصوص بناسم الجوهر. (إلهيّات الشّفاء /٧٠، الشّحصيل /٢٦٤)

إنَّه الموجود في الأعيان لا في موضوع. (إهبّات الشَّفاء/١٤٠)

كلّ ذات لم يكن في موضوع فهو جوهر. (الثباة من الغرق في بمر الضّلالات/٤٩٧)

هو الشّيء الّذي ماهيّته أن يكون إذا وُجدت في الأعيان [وجدت] لا في موضوع . (اللسميل/٢٠٠) هو ما إذا وجد كان وجوده لا في موضوع . (نفس المسدر/٢٥٣)

القابل للمتضادات بتغيّره في نفسه. (الحدود والفروق))

عبارة عن كلّ موجود لا في موضوع. (مقاصد الفلاسفة /١٤٣، المعتبر في الهكت ٢٧٢/، المباحث الفارائي ، اللماوي الفلبيّة/٨) هو الّذي ليس في موضوع . (الحروف/٩٣)

يقال عند الجمهور على الأشباء المعنيّة والحجاريّة الّتي هي عندهم بالوضع والاعتبار نفيسة. (نفس

في الفلسفة يقال على المشار إليه الَّذي هو لا في موضوع أصلاً.

ويُقال على كلّ محسول عرّف ما هو هـ13 المشار إليه ؛ من نوع أو جنس أو فصل .

وقد يُقال على العموم على ما هرف ماهية أي شيء كان من أنواع جبع المقولات، وهل ما به قوام ذاته، وهو الذي بالتشام بعضها إلى بعض تحصل ذات التيء. (نفس المعدر/١٠٠٠)

الذي هو ذات في نفسه وليس هو ذاتاً لقي ، أصلاً ، هو جوهر عل الإطلاق ، كما هو ذات عل الإطلاق ، من غير أن يضاف إلى شي ء ، أو يقيد بشيء . إنَّ معنى جوهر القيء هو ذات القي ، وماهيته وجزه ماهيته . (نفس المدر/rr)

ما كان لا في موضوع ولا على موضوع إذا كان مثار اليه عسوساً أو كان موضوعاً للمقولات.

يقال على ضربين: أحدهما الذي ليس له موضوع . أصلاً.

والغّاني ماهيّة الشّيء أيّ شيء اتّفق منّا له ماهيّة. ولا يقال الجموهر على غير هذين في النلسفة. (نفس الصدر/١٠٥)

القدماء يستون الحسول على الشّيء الَّذِي إِذَا احسَل عقسل ما هو ذلك الشّيء وذات ذلك التّيء ؛ جوهر ذلك الشّيء ( (نس المدر/١٧٦) . هو كلّ ما يقوم بذاته . (مناتيع العاور/١٤٣)

هو قائم بنفسه القابل للضّفات. (رسائل إخوان الصّفاء ٢٨٥٠/٢)

اسم مشترك يدل على سبيل العسوم على الذّات، أيّ ذات كان ؛ جوهراً أو كان عرضاً.

الشرقية ١٤١/٢)

هـو الموجود لا في مـوضوع ؛ سواءً استغنى عن الحلُّ ا أصلاً أو حلّ ولم يستخن الحلّ عنه. (مجموعة

مصنفات شيخ إشراق ١/١)

هو الوجود لا في علل.

ومن عهيد ارسطو خضصوا اسم الجوهر بالموجود الَّذِي وجوده غير ماهيَّة الَّذِي لا يسكون في موضوع. (نفس الصدر ۲۲۰/۱)

هـِي أَنَّ كُـلِّ شيء له وجود في خارج النَّـهن؟ فإمّا أن يكون حالاً في غيره شائعاً فيه بالكلّية، ونسمَيه «الهيئة» أو ليس حالاً في غيره على سبيل الشيوم بالكلِّبة ، وتسمِّيه جوهراً . (نفس الصدر

كمال ماهيّة الشّيء على وجه يستخي في قوامه عن الحلّ .

والمشَّاؤون عرَّفوه بأنَّه الموجود لا في موضوع. (نفس المدر ۲/۰۷)

هرجه او را عل نيست از مكنات او را جوهر خوانيم. (١) (نفس الصدر ٦/٢)

هرچه قائم بخود بود و در مکان باشد آن را جوهر خواتند. (۲) (نفس الصدر ۲٤٠/۳ و (۳۸۰)

الشِّيء الَّذي هو موضوع للنَّفس الَّذي يجاب به في جَواب ما هو الشِّيء في كلِّ واحد من الأشياء. (تفسير ما بعد الطبيعة/٥٦٥)

الذي هو علمة هوية الأشياء التي لا تقال على موضوع. (نفس الصدر/٥٦٣)

بقال أولاً على الذي لا يقال على شيء ولا في شيء، وتقال عليه سائر الأشياء. (نفس المدر/٥٧٥)

١ \_ كلّ شيء من الممكنات ليس له محلّ نسقيه جوهراً. ٢ \_ كل شيء قام بذاته وحصل في المكان يستى حوهراً.

هو موضوع لكل واحد من الأعبراض، (نفس المدر/٧٩١)

هو الموجود بذاته القائم بنفسه.

هو الّذي يقال فيه إنّه موجود بإطلاق، وسائر القولات بإضافة . (نفس العدر/١٤١٠)

إنَّه الَّذي تحمل عليه سائر الأشياء، ولا يحمل هو على شيء أصلاً (صند المشهدور). (نفس الصدر/٧٧٣)

جوهر الشِّيء هو الَّـذي يجاب به في جواب ما هذا الشَّيء؛ أعتى شخص الجوهر. (نفس الصدر/٧٨٠) إنّه الشّبيء الّذي تدل عبليه الحدود وأجزاء الجدود. (نفس الصدر/٧٨٦)

من رأى أنَّ الشار إليه إنَّها يتألَّف من مادَّة وصورة كانت الصورة والمادة عنده أحق باسم الجوهر.

يقال أوْلاً على المشار إليه الّذي ليس هو في موضوع ولا على موضوع أصلاً .

ويقال ثانياً على كلل محمول كلَّى عرَف ماهيَّة المشار إليه من جنس أو نوع أو فعمل . (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الظبيعة/١٢)

هو الشَّخص المشار إليه الَّذي ليس في موضوع ولا يحمل على موضوع . (نفس الصدر/٤٣)

هو الَّذي له الحدّ الحقيقيّ . (نفس المعدر/١٧)

هـ كلّ موجود غنيّ عـن الحلّ والموضوع. (الباحث الشرفية ١٩٥٩/٢)

الجوهر مقول على ثلاثة أوجه :

أحدها الضورة، والآخر الهيول، وثالثه الجموع منها. (في النفس/٣٤)

هو الماهيّة الَّـق إذا وجدت في الأعبان كانت لا في موضوع . (شرح الهداية الأثيرية/٢٥٩)

هو الذي يمكن أن يفرض فيه الأبعاد الشَّلالة؛ أعنى الظول والعرض والعمق. (شرحى الإشارات للطّرمي ۲/۱)

كل ذات لم يكن في موضوع فهو جوهر. (مصابع

(171/)

الموجود من غير أن يكون في شيء من الأشياء هو المخصوص باسم الجوهر. (تسلفية على الشفاء لعدداللاب(٤٣)

هو الموجود لافي عمل. (نفس الصدر/١٤)

الشّيء الّذي حقيقته وذاته أنّه يوجد من غير أن يكون في موضوع . (نفس المصدر/٤٥)

كلّ ما يتغيّر بتغيّره جواب ما هو، فهو جوهر. (نفس المدر/٧٢)

(هو) الموجود من غير أن يكون في شيء من الأشياء بهذه الضفة ولا يكون في موضوع البقة، وهو الجوهر. (ننس الصدر ١٠٣/، ١٠٤)

هو الموجود لا في موضوع. (الحكة المتعالبة ١٩٣/١). شرح الإلحاث من كتاب الشّفاء (٧١، الهبّات الشّفاء (٣١، ٢٠٠/)

هو ما يعبر عنه بأنّه الشيء ذو الماهبة إذا صارت ماهيّة موجودة في الحارج كان وجودها الحارجيّ لا في موضوع . (الحكمة التعالية ٢٧٨/٢) الموجود الّذي سلب عنه الموضوع . (نفس الصدر

٨/٦/) إِنَّ الشِّيءَ إِذَا تَعْقَلْتَ ذَاتِهُ وَنَظْرَتَ إِلِيهَا فَإِنْ لَمِ

يوجد لها موضوع ألبشة كانت في نفسها جوهراً (الشّيخ الرّئيس). (نفس المصد ۲د/۸) هو ذو ماهيّة، حقّ وجودها الخارجيّ أن لا يكون

في موضوع . (القواهد الزيونية ٢١/٢) مناه موضوع . (القواهد الزيونية ٢١/٢) مناه موضوع . (العالم الأخراط الله المراد الأخراط اللهاد

مناه ومفهومه: الموجود لا في موضوع. (المدأ والماد المدراللين/١٤)

إنه التيء ذو الماهية المترّرة الذي ماهيّنه إذا صارت موجودة في الخارج كان وجودها لا في موضوع؛ كالمقل والشفس والفلك مثلاً. (نفس الصد/٧٤)

ما يكون وجوده الخارجيّ لا في موضوع. (مناتبح الفسار١٠٠) (16/5)

هو الموجود لا في موضوع؛ أي الماهيّة الّتي إذا وجدت في الأعيان كانت لا في موضوع ـ (إيضاح المناصد من حكة مين الفواعد/١٣١)

إِنَّ المُوجِودِ إِمَّا أَنْ لا يسكنونَ في موضوع وهو الجوهر... (نفس المسر/١٦٣) هـ المارة: أنَّ أَنْ إِنْ المارة في الله هن كان مارد

هو الماهيّة الّتي إذا وجلت في الأعيان كانت لا في موضوع , (شرحكة العين/٢١١)

جوهر آن است که قائم باشد بذات خود.

ماهینی است که چون او را در اهیان بیابند وجود او در موضوع نباشد.<sup>(۱)</sup> (درّة التاج ۹۸/۲) کمال ماهیّة الشّیء علی وجه یستغنی فی قوامه

عن الحلّ (شرح حكّه الإشراق/۱۹۹) [قستها] الكرا الرمال كان فريد مريال

[قستوا] الممكن إلى ما يكون في موضوع و أي علق يقوم ما حل فبه وهو السرض وإلى ما لا يكون كذلك وهو الجوهر. (مطالم الأنظار/٣٦)

هو المتحبّر بالذّات المشار إليه؛ أي الّذي يشار إليه بالذّات إشارة حسّبّة بأنّه هنا أو هناك . (شرع الوافس/٨٢)

ماهيّة إذا وجدت في الحارج لم تكن في موضوع (عند الحكماء). (نفس الصدر١٩٢/)

هو أنّه ممكن موجود لا في موضوع (عند الحكماء). حادث متحبّر بالذّات (عند المتكلّمين). (نفس المدر/٣٥٠)

يطلق على الموجدود لا في الموضوع. (حاشبة الهاكمات/ع)

الموجود إمّا أنّ يكون في موضوع وهو العرض؛ أو لا في موضوع وهو الجوهر. (نفس الصدر/٤٠٠)

مالو وجد في الخارج كمان لا في موضوع. (نفس

١ ـــ الجوهر هو القائم بذاته .

هو الماهيّة الّتي لو وجد في الأمينان كان وجوده لا في الموضوع.

# الجوهر الحارجي والذَّهنيّ/٨٨

آن چیزی است که موجود نباشد در موضوع. (۱) (نمات المیّد/۷۹)

مهيّة إذا وجلت في الحارج كانت لا في الموضوع. (شرح منظوم / 11 و ١٣٦)

العرض ، المنحبّز ، الموجود ، الموضوع .

(٤٧٩) الجوهر الخارجيّ والنّهنيّ منهوم الموجود في الأميان لا في موضوع هو الجموهر النّهنيّ.

وما يعُمدق عليه هذا المعنى هو الجوهر الخارجيّ. (تمنيقة على الشّفاء العدرالذين/١٣٤)

> (٤٣٠) الجوهر الذّهنيّ ــه الجوهر الذّهنيّ والخارجيّ.

(471) الجوهر الفرد متحبّز اگر قابل قست نیست آن را جوهر فرد خوانند. (۱) (اطائف الحکار۲)

كلّ متحبّز إنما أن يقبل القسمة فهو الجسم أو لا يقبل القسمة وهو الجوهر الفرد (الأشاعرة). (مطالع الأنظار /۲۰۱، شرح المواقف /۲۰۱)

ــه الجزء الّـذي لا ينجزاً.

(۳۳۶) الجوهر المجرّد جوهر اگر قابل اشارة حسبّه باشد جسم مى نامي، والا جوهر بحرّد مىگويم. (۳) (رسالة أنوابه/۱۰) الحادث إثما متحبّز باللهات أو حال في المتحبّز

بالذَّات أو لا منحيّز ولا حال فيه. فالمنحيّز

١ ــ هو كلّ شيء لا يكون موجوداً في موضوع .

٢ ــ إنّ التعيّر إن لم يقبل القسمة يستى جوهراً فرداً.
 ٣ ــ الجوهر نستيه جسماً إن كان قابلاً الإشارة الحسيّة.
 والاً نسته جوهراً مجزهاً.

بانذَّات هو الجوهر... والحال في المتحيّز هو المرض....

وماً ليس متحيّزاً ولا حالاً فيه؛ أعني الذي جلناه قسماً ثالثاً من أقسام المكن الحادث وهو المستى بالجرد .... (شرح الونف/٨٣) هـ المعجرد .... المحبرد المعجرد .... المحبرد المعجرد .... المحبرد المعجرد .... المحبرد ...

(1973) الجوهر المحسوس والمعقول الجوهر المحسوس جوهر، قائم بذاته ليس يمكن فيه أن يخلو من الأعراض وهذا هو الجوهر الحنامل للأعراض، وهو المحسوس.

والجوهر المقول جوهر قائم بذاته وهو خلو من جميع الأعراض. (نفسر ما بعد الطبيعة/١٠٣٣)

-» الجوهر، المحسوس.

(٤٣٤) الجوهر المعقول حه الجوهر الصنوس والمعقول.

(470) الجوهر المفارق الواحد بالتَخص إن لم يقبل القسمة أصلاً، فإن لم يكن له مفهوم سوه فهو الوسنة، وإن كان فإتما أن يكون ذات وضع وهو النَقطة أولا يكون وهو المفارق. (مطالم الأنظار)،)

الجوهر إنما أن يكون علاً وهو الهيولى، أو حالاً وهو القمورة، أو مركّباً منها وهو الجسم، أو لا كذلك وهو الفارق. (نفس الصدر/١٤)

كانك وهو المعاول رئيس حسورة الله المركبة المركبة الموهر إن لم يكن حالاً ولا محكّمة فإن كان مركبةً منها فهو الجسم الطبيعي، وإن لم يكن كذلك فهو الهارق. (شرح الهالية الأمرية (٢٦١)

ــه الجسم، الصّورة، الحيول.

(٣٩٦) الجوهريّة عبارة عن الطبيعة الّتي هي نفس التّجدد والانقضاء. (بحمومة رسائل الإمام

الغزاليّ / ٥٥٠)

كون الشّيء إذا وُجد، وُجد لا في موضوع. (مقالم الأنقار/1)

إنّها عبارة عن نفس الماهيّـة المشتركة بين الجواهر. (تطبقة على الشّفاء لصدرالدين/٨٢)

**← الجوهر.** 

(٤٣٧) ألجهة الجهة مقطع الإشارة ومنتهاها.

(شرحى الإشارات للرّازيّ ٦٨/١)

هي الّتي يكن أن يقصدها المتحرّك الأينيّ على الاستقامة أو الإشارة الحسيّه في سمتها. (الإشارات اللّقوسيّ ١٩٧٨)، شرحى الإشارات لللّقوسيّ ١٩٨/)

لفظة بسيطة تقرن بالهمول تنبئ من صدورته مند الموضوع في وجوده له ؛ هل هو ضروري، أم مكن ، أو عنتم . (الحدود والغروق/٣٧) عبارة عن منتبى الإشارة . (الباحث المشرقية ٣/٣) هي الني يقصدها الحركات المستقيمة أو يقصدها الاشارات الحستيمة أو يقصدها الاشارات الحستيمة أو يقصدها .

منتهى الحركات أو منهى الإشارات.

أمر يعرض للتهايات. (حاشية الحاكمات/١٣٥)

عبارة عن طرف الامتداد الواقع في مأخذ الإشارة. (شرح الهابة الأثيريّة/١١٤)

أطراف الامتدات. وبهذا المعنى يقال ذو الجمهات الشلاث والشبع.

[هي] تلك الأطراف من حيث أنها منهى الإشارات الحسية ومقصد الحركات الأيسية ومنهاها بالحصول فيه و أي بالقرب منه والحصول عنده. (كتاب اصطلاحات الفنزا/١٥٠٠)

ــ الامتداد.

(٤٣٨) الجمهل تصوّر الشّيء بعير صورته. (رمائل إخوان الشفاء ٣٩٢/٣)

حال منكرة موجودة في النّفس بها يتوكم الثفس علم ما لا يعلم. (الحدود والغروق/٢٤)

إنَّ الحَكَة علم، والعلم الضادله بالحقيقة هو الجهل.

لو كان للحكة ضدّ كان ذلك الضّـد هو الجهل. (تفسيرها بعد الظبيعة/١٧٣٠)

إنَّ الصّورة الدَّهنيَّة إن لم تكن مطابقة للخارج كانت جهلاً ....

إنّ من الشورة [الذهنية] ما هي مطابقة للخارج، وهي العلم، ومنها ما هي غير مطابقة للخارج، وهي الجهل. (شرعي الإشارات للطوسي ١٩٤٨) هر تصديق كه هست بها بنا جزم بود يا برجزم. اگر بنا جزم بود يا مطابق بود يا غير مطابق اگر مطابق نبود جهل باشد. (١) (لطائف الحكة/١٢) هو كون الشورة الذهنية للحقيقة الحالجيئة غير مطابقة إيّاها. (حاشة الحاكمات/٢٢٤)

→ الثقليد، العلم.

(489) الجهل البسيط والمركب الجهل البسيط هو عدم العلم عنا من شأنه أن يكون عالماً.

والجهل المركب عبارة عن اعتقاد جازم غير مطابق صواء كان مستنداً إلى شبهة أو تنقسليد. (الواقف/۲۷۷)

- الجهل.

(٤٤٠) الجهل المركب -ه الجهل البسط.

 ١ — التصديق، إنا مع الجزم وإننا بدون الجزم، فإن كان مع الجزم فإنا مطابق (فهو الدلم) وإننا غير مطابق لهيو الجهل.

# جهتم/۹۰

(201) جهله هي عالم الكون والفساد الّذي هي صدورة الذنبا من حبث هي دنيا حالّة في هو دون قلك القمر. (رسائل إخوان الفسفاء ۱۳/۳) عوضوع النّفس يوم القيامة. (المكنة المتالية ١٣٦٥م) هي عالم الأجسام. كلمات مكنونة ١٠/١) هي المرتبة الشفل. (فض المصد ٣٩٧/٣) - حالفيامة.





الإشراق/۲۹۶)

كلّ ما لا يخلو عن الحوادث لذاته فيهو حادث زمانتي . (الحكمة المتالية ١٦٠/٤)

العالم بجميع ما فيه حادث زماني. (رسالة المام ١٤٤)

آن است که مسبوق باشد وجود آن به عدمی که آن عدم در زمان باشد به این معنی که عدم آن در زمانی مستحقق بساشد و در آن زمان وجودش متحقق نباشد.<sup>(۱)</sup> (لعات المبتهٔ۱۷۲/)

◄ الحدوث الزّماني، القديم بحسب الزّمان.

(۱۴۴) الحادث المدّانسيّ آن است که مسبوق باشد وجود آن به غیری که علت آن باشد.

آن است که مسبوق باشد وجود به عدم ذاتی که عبارت از امکان ذاتی است، خواه به عدم واقعی (117) الحادث كل ما لم يكن زماناً ثم

حصل فهو حادث. (جمومة معتفات ثيخ إثراق ١٧٣/٢)

هو الموجود انّـذي يكون عدمه سابقاً عليه بالزّمان. (شرح حكمة الدين/١٦٣)

ماهیتنی است که حدوث و تمبدد عارض او شده باشد.<sup>(۱)</sup> (درّه الثاج ه/۲۰)

كلّ ما يخلو عن الحوادث فهو حادث, (مطالع الأنظار/۱۳۲)

هو الماهبة التي عرض لها الحدوث من حيث هي معروضة له. ((خكة التعانية ١٢٠/١) هو المحتوفة له. (التحد عرض لها الحدوث من حيثية معروضة له. (الرّسائل تصدرالذين /٢٥) رسالة حدوث العالم /١٥٥)

**ـه الحادث الزّمانيّ ، اخدوث** .

(٤٤٣) الحادث الزّمانيّ هو ما يتغلّم عدم زمانيّ عليه يسبقه حوادث لا إلى أوّل. (شرح حكمة

١ ــ هو ماهيَّة عرض لها الحدوث والتجدد.

نيز مسبوق باشد يا ند. (١) (لمنات المبتة/١٧٣) - الحدوث الذّاتي، القديم بحسب الذّات.

(ه. 10) الحاصد من اغتمّ من خور بناله غوه، وإن كمان له في ذلك نفع شا. (رسائل فلسفيّة عقد بن زكريًا الزّازي/١٤)

سه الحسد،

(٤٤٦) الحاسّ فؤة نفسانيّة مدركة لمورة المسوس مع غيبة طيستسه. (رسائل الكندي الفيّة/١٦٧)

الحاسّ العامّ هـو قرّة في التّفس تؤدّي إليها الحواسّ ما تحسّه فضله . (منابع العلوم/۱۳۸) الفوّة الّـقي بها تـدرك القـور الجسمانيّة هو الحسّ . (رسائل ابن باجة الإلهته/۸۰)

ــه الحق.

(42**۷) الحافظة هي ت**حفظ جيع أحكام الوهم والتخيّلة والوقائع على تفاصيلها ونسبها . (سه رساله شخ إشراق/۲۲)

او خزانهٔ وهم است و هر صورت جزوی که از وهم غاثب شود درین قوّت بماند. <sup>(۲)</sup> (جمعومهٔ معتفات شیخ إشراق ۸۸/۲)

القرّة الّتي تكون خزانة لها (القرّة الوهم) هي المستاة بالحافظة. (شرحي الإشارات للزاني (۱۲۷/) خسرانسة وهسم را حسافظه نسامسند. (<sup>(7)</sup> (لطائف

هو أن يكون الوجود مسبوقاً بعدم ذاتي المشر عنه بإمكان ذاتي سواء كان مسبوقاً بعدم واقعي أيضاً أم لا.

٢ ــ هي خزانة الوهم وكلّ صورة تنب من الوهم تحفظ
 قيا.

٣ \_ تسمّى خزانة الوهم حافظة .

(111/554)

هي الَّتِي تحفظ المعاني الجزئيّة بعد الغيبوبة. (إيضاح المفاصد من حكة عين القواعد/٢٧١)

هي قرّة تحفظ هذه المعاني الّتي يدركها الوهم . (مثالم الأنظار ١٤٧/١)

القوّة الّتي تفيض معانهها... إلى آخر الذماغ وهي الحافظة. (حاشية الهاكمات/٢٤٣)

هي قوة مربّة في أول التجويف من التماغ يمفظ ما يدرك القوة الوهمية من المافي الجزئية. وهي خزانة الوهم. (البدأ والماد تصدرالدين/٢١٨) (عند المحكاء) قوة تحفظ ما تدركه القوة الوهميّة من المحافي، وتذكرها. ولذلك ستيت ذاكرة أيضاً. وعلّها البطن الأخير من اللماغ. (كتّاف اصطلاحات الفنون/٢١٧)

ــ القوّة الذّاكرة، القوّة المنخبّلة، قوّة الوهم.

(46A) الحمال (الحمال والمحمل) الجوهر إن كان حالاً فهو القورة. (شرح الهدابة الأثبرية /٢٤١. عائبة الهاكمات /١٠٠)

الحال الّذي تتبدّل هويّة الحلّ المُتقوّم بسبدله وهو الصّورة. (الإشارات والشنبيات مع الشّرع ٢٧٤/٢. شرحي الإشارات للقرس (١٦٢/١)

إن كان الهل غنياً عن الحال فيه مطلقاً شتي موضوعاً، وشتي الحال فيه عرضاً، وإن كان له حاجة من وجه يستى هيول والحال فيه صورة. (إيضاح المقاصد من حكة عين القواعد/١٢٤)

الجوهر إن كمان حالاً في عمل فهو القسورة. (غس المصدر /۲۰۱، مطالع الأنظار /۱۰۹، شرح حكمة البين /۲۸۲، شرح الموافف /۳۰۰، كشّاف اصطلاحات الفنون /۲۰۲

القسورة حال لا يستمغنى عنه المحلل ولا يقوم دونه . (شرح حكمة العين/٢١٠)

إنَّ الصَّورة قد تقال على الماهيَّة النَّوعيَّة، وقد

تقال على الأمر الحالّ في الهـلّ الّذي لا يــــقتم وجوده ولا تنمّ نوعيّـته إلّا جا حلّ فيه . (تعليمة على الشغاء لصداللين/٢١٧)

م العورة ، الهبول .

(143) الحال (الحال والملكة) من خلمت (المعاني) بأن تُخبلت بمثالاتها التي تحاكيا، وحصل التصديق بما تحيّل منها عن الطرف الإنتاعية، كان المشتمل على نملك المعلومات تستبه القلعاء: ملكة. (رسائل الفاراي، كتاب لحيل المعادة)

كيفيّة سريعة الزّوال. (القابسات/٣٦٥)

نوع يعتبر معه النفس وذلك أنّه؛ إنما أن يكون في نفس أو في ذي نفس؛ فا كان من هذا سريع الرّوال؛ مثل الظّن الضّميف وغضب الحليم فإنّه يستى حالاً. (الشحيل)؟٣١)

الحال هي ما لا يتطاول زمانه، ولا يستقر في موضوعه. والملكة هي ما استقر فيه وطال زمانه. (المتر في الحكة ١٨/٣)

اللكة هي القدرة على الشّيء متى أريد من غير احتباج إلى تفكّر وكسب واستصعاب.

الحال عبارةً عن كمال سريع الزّوال غير محسوس. (مه رساله شبخ إشراق / ٢٦١ و ١٣٢)

الكيفيّات النفسانيّة إن كانت راسخة فهي الملكات؛ كالعلوم، وإن كانت غير راسخة فهي الحالات. (إيضاح المقاصد من حكة مين التواعد (١٨١) الكيف النفساني له قسمان: الحال والملكة؛ لأنّد إن كان راسخاً يستى حالاً. (نفس المعدر (١٥٨)

از كتيفيات غير محسوسة به حس ظاهر هرچه رامخ نيست آن را حال خوانند چون غضب حليم، و هرچه رامخ است از آن، ملكه گويند.(۱) (درة التاج ۷۹/۳)

الهيئة النفسانيّة إن لم نكن واسخة ستيت حالاً، وإن كانست واسخة ستيست ملكة. (مطالع الأنظار/٢١٢)

إنَّ الكيفيّة إِمَّا أَن تكون متطّعةً بوجود النفس أو لا تكون كذلك ، والتي لا نكون إمّا أن تكون هويّتها أنّها استعداد أو هويّتها أنّها فعل ، فالأوّل هـو الحال والمملكة . (تسملهفة على التّفاء لمدوالذين/١٣٢)

هي كيفيّة عنصة بنفس أو ذي نفس، وما شأنها أن تفارق. وتستسى بالحالة. (كشّاف اصطلاحات النبون/٢٥٩)

إِنَّ الشِّيء إِمَّا له ثبوت في الجملة أولا. والنَّافي هو المنفّي والأوّل إِمَّا ذات له صفة الوجود فهو الموجود، أو صفة العدم فهو المعدم، وإِمَّا صفة فحينشار قد يكون واحداً منها وقد تكون واسطة بسينها وهمو الحال. (شرح الإلميّات من كيتاب الشّفاء/٢٧٧)

الكيفيّة، الكيفيّات التضائية، الملكة والحال.

(**١٥٠) الحال القلبيعيّة هي ال**تي لا يوصل إليها من حال أخرى، لا بتغيّر ولا بتأثير. (رسائل ظلفيّة عمّد بن زكريا الزازيّ/١٥٠)

(401) الحجة الأمور المرتبة إن كانت موصلة إلى تصديق سنيت تحجة ودليلاً. (مثال

١ - الكيفيّات الغير المحسوسة بالحش الطّاهر ما كان منها غير داسخة تسمّى حالاً مشل غضب الحنيم وما كانت داسخة منها ، تسبّى ملكة .

(19. ) 11.1

الأنظار/)) الشخر معذوبة على وجه يؤذي إلى الشخر ترتيب أمور معذوبة على وجه يؤذي إلى استعلام ما ليس بصلوم. وتلك الأمور الرتية إن كانت موصلة إلى تصور مجهول سنيت معرفاً وقولاً شارحاً، وإن كانت موصلة إلى تصديق سنست حدة ودلياً. (نفس المعدر/١٠)

ـ البرهان، القياس.

(107) الحلا يؤلف من جنس وفصل؛ كا

يقال: الإنسان حيوان ناطق. (رسائل الفاراي، كتاب الفصوص / ٢٢ و ١٠٠)

هو قول دال على طبيعة الشّيء الموضوع من غير مركّب من صفات عرضيّة، أكثر من واحد. (القابات/٣٧٠)

قبول دال على مناهبية الشبيسيء. (الإشنارات والتنبيات/١١)

إِنَّه القول الذاك على ماهيّة الشّيء؛ أي على كمال وجوده الذّانيّ. وهو ما يتحصّل له من جنسه القريب وفصله. (الحدود لابن سبنا /١٠، رسائل ابن سبنا /٨٨)

إِنَّ الحَمَدُ -كِمَا وَضَعَ عَلَمَتِهِ الاَتَّمَاقُ مِنْ أَهَلِ القَّمَنَاهَـُ مُؤَلِّفُ مِنْ جَنْسُ وَصَلَّ ، وَكُلُّ وَاحَدُ مِنْهَا مِفَارِقُ للآخر وصِموعها هو جزّم الحَدّ ، وليسَ الحَدُّ إِلَّا مَامِيَّةُ أَعُمُودٍ ، (الحَبَّاتِ الشَّفَا/٢٣١)

هو ما بدل على الماهية , (نفس الصدر٢١١) قول وجيز غاية الإيجاز على طبيعة الشّيء المحدود .

(الحدود والفروق/١)

عبارة عن الجمع بين الجنس والفصل. (مقاصد اللهدنة/ ١٨)

ينتظم من الجنس والفصل. (تانت اللاسفة/١٧٠) هو الذي يدلّ على ما يدلّ طيه الاسم. (نفسرما بعد القلبية/٤٤٧)

هو الَّذِي يِدُلُ عِلْ مِاهِيَّةَ الشِّيءَ. (نَفَسَ الْصِير

. هو النقول الذي يدلّ على ماهيّة الشّيء. (نفس المدر/٨٢٨)

هو قول مؤلّف من الفصول . (نفس المعد/١٥٨) هو الذليل على ما هو الشّيء في آنينه . (في النفس/٣٠)

هو قول يعرّف ماهبّة الشّيء بالأمور الذّائبة الّتي بها قبوامه. (رسائل ابن رشد، كناب ما بنعد الشّهة/10)

التُحديد هو فعل الحجة وهو ما يدلَّ على الشَّي ع دلالة مفضلة بما به قوامه. (تعليفة على الشَّفاء لعنواللين(٢١)

إِنَّ الحَمَّة ـكِمَا وقدع علمه الاتّفاق من أهل الصّناعة ـ مِرْلَفٌ من جنس وفسل، وكلّ واحد منها مفارق للآخر. وجموعها هو جزه الحدّ. (نفس المعدر/١٠٠)

سندر (۱۰۷) سه الرّسير.

(٣٥٣) الحجة الثام هو الشول الذي إذا وفاه موف لم تكن فيه هويّة بالفعل يُسأل عنها بحرف «ما هو» . (نسير ما بعد الشيمة/٧٨٧)

عبارةً عن جميع ذاتبات المحدود ومطابق له. (مطالع الأعطار/١١)

معرف النّميء لابدة وأن يساويه في المعموم والخصوص ليشمل جميع أفراده، ويمتزها عن غيرها ؛ فلا يخلو من أن يكون داخلاً فيه أو خارجاً عنه أو مركباً منها. والأول إنا أن يكون جميع أجزائه وهو الحلة الثام. (نفس المعدر/١٣) مع الحة.

(404) الحُق الكَاقص ممرّف الشّيء لابدً وأن يساويه في العموم والخموص لبشمل جميع أفراده ويترّها عن غيرها . فلا يخلّو من أن يكون

داخلاً فيه أو خارجاً عنه أو مركباً منها. والأوّل إنّا أن يكون جبع أجزائه وهو الحدّ النّام، أو لم يكن وهو الحدّ الثاقص. (مطالع الأنظار/١١) - الحدّ، الحدّ الثام.

(ده) الحملة الأوسط لابد في كل قباس اقترائي حمليّ من مقدمتين تشتركان في أمريناسب طرفي المطلوب. ويسمّى ذلك الأمر أوسط. (مطالع الانظار، ۱۷)

- الحدس، القباس الاقتراني.

(601) الحدس هو الشفظان للحد الأوسط من القياس بلا تعلم . (البدأ والماد لابن سينا/١١٦) الحدس هو سرعة الانتقان من معلوم إلى معلوم . (بافت الفلاسة/٢٣٢)

هو أن يتمثّل الحمد الأوسط في الذّهن دفعةً؛ إنّا عقبب طلب وشوق من غير حركة، وإنّا من غير اشتباق وحركة، ويتمثّل مع ما هو وسط له أو في

حكمه. (شرحي الإشارات ١٠٦/١)

إِنَّ قِوَّة الاكتساب تختلف قوّة وضعفاً، فإن كانت ضعيفة فهي الفكر، وإن كانت قويّة فهي الحدس. (حاشة الهاكمات/٢٤٦)

هو ظفر صند الالتقات إلى المطالب بالحدود الوسطى دفعة . (الإشارات والتنبيات ٢٠٥٨/٢)

إنَّ العلوم ألَّي تحصل في باطن الإنسان بوجوه عنطة فنارة يهجم عليه كأنَّه ألق فيه من حيث لا يدري ! سواء كان عقيب شوق وطلب أولا. ويُقال له: الحدس والإلهام. وتارة يكتب بطريق الاستدلال والتعلم فليستى اعتباراً واستهاراً. (البدأ والماد لمدرالاين/١٨٢)

ـ الإدراكات، الإغام، الفكر.

(١٥٧) الحدس الصناعي ما أماب على

الأكثر وأخطأ على الأقلِّ. (الحدود والفروق/٣٨)

(40A) المحدسيّات هي قضايا مبدأ الحكم بها حدس من النفس قوي جداً، فزال معه الشاق وأذعن له الذهن. (الإشارات والشبهات (11) هي التضايا التي يمكم بها العقل بواسطة الحدس. (كنّاف المعلامات النين(۱۲۰)

ے الحدس،

(**189) الحدوث** هو وجودًّ بَعدَ ما لم يكن، وبعد ما لم يكن هو صفة لمذا الوجود الحادث. (التعلقات)))

(التعليفات/٨٤) وجود محتاج قد سبقه صَدَمٌ زمانيَــاً.

هو نفس الحركة، أو مقتضي الحركة. (نفس المعدر/٨٥)

عبارة عن وجود بعد عدم. (مقاصد الفلاسفة/١٣٧) هـو كـون وجـود الشّـيء متأخّراً عن لا وجوده. (شرحى الإشارات (٢٢٧/)

الحدوث يقال على وجهين: أحدهما بالقياس، وهو الشيء الذي يكون ما مضى من زمان وجوده أقل مضا مضاء مضى من زمان وجود شيء آخر. وثانيها الحدوث المطلق وهو أيضاً على وجهين: احدهما زماني، ومعناه؛ حصول الشيء بعد أن لم يكن له وجود في زمان سابق.

وثانيها غير زماني، وهو أن لا يكون للقيء وجود مستند إلى ذاته، بل إلى غيره؛ سواء كان ذلك الإسناد مخصوصاً بزمان معيّن أو كمان مستمرًاً. (الباحث الشرقية ١٣٣/)

المسبوقيّة بالعدم. (رسالة بقاء النّفس بعد فناء الجد/١٨)

هو كون الشّيء عمتاجاً في وجوده إلى غيره؛ سواء دامت تلك الحاجة أو لم تدم.

وجود القيء بعد عدمه في زمان مضيّ . وقد يراد

### المدوث الإضافي/٩٩

به احتياج القيء في وجوده إلى غيره؛ دامت الحاجة أولم تدم. (إيضاح المقاصد من حكمة عن الترامد/٨٨)

احتياج الشّيء في وجوده إلى غيره؛ دامت الحاجة أولم ندم. (حكمة العين/١٦٣)

پيش جمهور حصول شيء است بعد از عدم او در زمانی که گذشته باشد.<sup>(۱)</sup> (درّة التاج ۲۹/۳) مسبوتية الوجود بالعدم .

مسبوقية الوجود بالغير. (مطالع الأنظار/١٠)

فإنّه عبارة عن الخروج من العدم إلى الوجود. (نفس الصدر/٥٨)

معناه كون وجوده مسبوقاً بالعدم. (شرح الإنف). (المرح الواقف)

خروجه (الفعل) من العدم إلى الوجود. (حاشة الهاكمات/٢٢٤)

هو وصف الشيء بحسب حال الحارج بالفعل. ولا يوصف به الماهيّة ولا الوجود إلّا حين الموجوديّة لا في نفسها. ولا ربيب في تأخّره عن الجمعل والإنجاد. (الحكة التعالية ٢٠٧/٢)

هو مسبوقية وجود الشّيء بالعدم. (نفس العدر ٢٨١/٤، ٢٨١/٦، شرح منظوه (٧٤)

ــه الحادث ، الحركة .

(۱۹۰) الحدوث الإضافيّ عبارت است از بودن شيء كمبر نسبت بزمان وجود شيء ديسگر چنانكه ميسگويند اين بنا حادث است يعنى نوساخت است. (۲<sup>۲)</sup> (لمات المبته/۱۷۱)

هو كون ما مضى من زمان وجود شيء أقل مدًا مفسى من زمان وجبود شسيء آخسر. (شرح نظمه/۸)

(٤٦١) الحدوث بالقياس

ــه الحدوث ،

(٤٦٢) الحدوث التدريجيّ - الحدوث الزّمانيّ.

(177) الحدوث الدّفعيّ ـ الحدوث الزّمانيّ.

(٤٦٤) الحدوث التهري عبدارت است از این که وجود شي ه مسبوق بداشد به عدم مطلق واقعی که متقدر به متقدرات زمانی و متجدد به تبددات امتدادی نباشد به این معنی که عدم عالم در حاق واقع و مطلق نفس الامر مقدم باشد بر وجود عالم در متن واقع و مطلق نفس الامر و این نحوات تقدم را تقدم دهری می گویشد. (۳) (لمات الفتة/۱۷۷)

الحدوث بالمنى الّذي لا يستوجب الزّمان ـ وهو وجود الشّيء بعد صوف العدم البحت. على نوعن:

لأنّه لا يخلو إمّا أن يكون هو وجود الشّيء بمد صِرف ليسيّة الطلقة بمديّةً بالذّات ... وامّا أن يكون هو مسبوقيّة الوجود بالعدم القريع الحض

٣ ـ عبارة عن كون وجود الشيء مبيوة بالمعدم الطلق الواقمي الذي لاينققر بمتقدرات زمانية ولايتجدد بتجددات امتدادية بمنى أن عدم المالم في الواقع ونفس الأمر مقدم على وجوده في مثن الواقع ومطلق نفس الأمر. ويقال هذا التقدم تشدماً دهرياً. ١ ـــ هو صند جهور الحكماء حصول شيء بعد صلعه في إراض .

٢ \_ هو أن يكون الشيء أقل زماناً بالإضافة إلى زمان
 وجود شيء آخر؛ كما يشال: هذا البناء حادث؛ أي
 متجلد بناؤه.

القابل لحصول الوجود بالفعل ي متن الواقع... وهنا الشوع إن هنو إلّا الحدوث السدهري. (القيسات/٤)

ـ القدم الدهري.

(٤٦٥) الحدوث الذاتعي اكر جيز در نفس خویش استحقاق وجود داشتی به چیز دیگرش حاجت نبودی. پس هر ممکنی را تا استحقاق وجود پیش از استحقاق وجودست؛ تقدّمي عقلي نه زمانسی، و ایس را حدوث ذاتی گوئیم.(۱) (جمسوعة مصنفات شيخ إشراق ١٤/٣)

كون المكن بحيث يستحق من ذاته لا استحقاقية الوجود والعدم لذاته ، هـو الحدوث الذَّاتي . (إيضاح المقاصد من حكمة عين الفواعد/٨٩)

الحدوث هو مسبوقية الوجود بالغير أو بالعدم، فإن كان السبق زمانية فحدوث زماني، وإن كان ذانيَّةً فعدوث ذاتيّ . (مطالع الأنظار/١٠)

قد يفشر الحدوث بالحاجة إلى الغير، ويستى حدوثاً ذاتيّاً. (نفس المدر/٦٠)

يكون وجوده مسبوقاً بلا وجوده بالذَّات، وهو الحدوث الذَّاتي . (حاشبة الحاكمات/٢٥٤)

الحدوث بالمعنى اللذي لا يستوجب الزّمان وهو وجود الشيء بعد صرف العدم البحت. على

لأنَّه لا يخلو إمَّا أن يكون هو وجود الشَّيء بعد صرف ليبيته المطلقة بعديّة بالذّات ... وهذا النَّوع هو المستى «حدوثاً ذائبًا» والإفاضة على الدُّوام على هذا الشبيل تسمّى عندهم إبداعاً.

(القيسان/1)

هو المسبوقية بالعدم سبقاً يجامع الشابق المسبوق. (شرح رسالة المشاعر/٣٤٥)

عبارت است از لا استحفاقیت ذاتی و مسبوقیت بعدم ذاتى كه مستلزم مسبوقيتت وجود است بعلّت قاعل.

عبارت است از مسبوقیّت وجود شیء بغیر که علَّت فيَّاضه است. (٢) (لمعات الميَّه/١٩) مسبوقية وجود الشّيء بالسيّسيّة الذّاتيّه أو المسبوقية بالعدم الجامع. (شرح منظومه/٨٠) - الحدوث الزّماني ، القدم الذّالي .

أمَّا الحدوث الزَّماني فإنَّه على أنواع ثلاثة: التَّدريجيُّ ، وهو حصول الشِّيء الواحد؛ كالحركة القطعية في امتداد زمان ما على الانطباق عليه والانقسام بانقسامه.

والدفعي، وهو حصول الشيء الوجداني بشمامه، لا في امتداد الزّمان، بل في آن غير منقسم من الآنات الَّتي هي الحدود والأطراف.

والزَّماني، وهو حصول الشِّيء الواحد، كالحركة التوسطية في زمان ما محدود بين المبدأ والنتبي و لا على الانطباق عليه والانقسام بانقسامه، بل على أن يكون هو بتمامه حاصلاً في كل جزء من أجزائه وكلُّ أَنْ مَن آناتُه إِلَّا الآن الظرف؛ أعنى آن البداءة والثهاية ... (القبسات/٢٣)

(٤٦٩) الحدوث الزّماني موكون الوجود بعد العدم في زمان مضيّ. (إيضاح المقاصد من حكة عين القواعد/٨٨)

٣ ــ عبارة عن لااستحقاقية ذاتية مسبوقة بعدم ذائي، المطارمة لمسبوقية الوجود بالطَّة الفاعليَّة.

عبارة عن مسبوقية وحود الشيء بالغير الذي هو المقة الفيّاضة . ١ ـــ إن كان الشيء في نضه مستحقًّا للوجود فهو غير مفتقر إلى غيره ؛ فالممكن مها استحق الوجود قبل استحقاقه الوجود فتقدته كنان تفيدمأ عقليتاً لازمانيتاً فنستبه حدوثاً دانياً.

#### الحدوث الطلق/٩٨

إِنَّ الحدوث مسبوقية الوجود بالعدم أو بالنبر فإن كان الشبق زمانيًا فحدوث زمانيٍّ. (مطالع الأنظار/١٠)

هو كون الوجود مسبوقاً بالعدم، ويستى حدوثاً زمانيًا . (نفس الصد/-٦٠)

عبارت است از بودن وجود شيء مسبوق بعدم آن نِميئتي كه سابق و مسبوق با هم جم نشوند خواه مسبوقيت و سابقيّت به زمان باشد يا نه.<sup>(۱)</sup> (لمات المبّه/۱۷۲)

هـو كـون وجود الشّـيء في الزّمان مسبوقاً بعدمه الرّماني المتـقـدر السّـيّان الواقع في الزّمان :تقبل نبيّة متكمّمة زمانيّة . (النبـات/1)

ــ الحدوث الدَّاني، القدم الزَّماني.

(٤٦٧) الحدوث المطلق - الحدوث.

(٤٦٨) الحرارة علّة جع الأشياء من جوهر واحد وتفريق الأشاء التي من جواهر غنلفة. (رسائل الكندي الفلفية ١٩٧١، القاسات (٣٦٥) إنَّ الأجسام الأسطقية توجد فيا قوى مهيّأة نحو الفعل. وهو الحرارة والبرودة. (رسائل الفاراني، الدماوي الفلية)

غليان أجزاء المؤول. (رسائل إعوان الضفاء ٢٨٦/٣) كيفية من شأنها إحداث الحققة والتخلخل، وجم المتجانسات ونفريق المتلفات؛ أي من المركبات دون البيسائيط. (الإشارات والتنسيات مع الشرح ٢٩٣/٢، غرمي الإدارات للظويي ٢٧/١)

كيفيَّة فعليَّة مركَّبة لما تكون فيه إلى فوق الإحداثها

الحنفة فيحرض أن تجمع المتجانسات وتفرق المختلفات، وتحدث تخلخلاً من باب الكيف في الكثيف، وتكاثفاً من باب الوضع فيه، لتحليه وتصعيده الكطيف. (الحدود لابن سبنا /۲۵، رسائل ابن سبنا /۲۱،)

هي ألقي تفرق بين الخسلفات، وتجسع بين المشاكلات. (طبيئات الشفاء الهن النشائ (١٠٥) تفرق بين الختلفات وتجسع بين المتشاكلات. (التعميل/١٧٢)

المُفرِّقة لغير النِّسيب، الجامعة للنَّسيب. (الحدود والغروة/١٥)

كيفيتى است كه موجب حركت شيء است از وسط و از شأن اين كيفيئت تحليل و تـفـريق است.(۱) (رساله أنوارية/۱۲)

قَوْقَى است كه از مركز قصد بـالا كند. (٣) (مجموعة مصنّفات شيخ إشراق ٣٠٩/٣)

كيفيّة فعليّة عمرَكة لما يكون فيه إلى فوق. (شرحي الإشارات للزازي (١٨/١)

من شأن الحسوارة تفريـق المختلفـات، وجمع المتشكّلات من المركّب دون البسائط. (إيضا الفاصد من حكة مين الفواعـ(١٨٣/

كيفيّة تقتضي الميل المصقد. (نفس المصدر۱۹۱۳) تفرّق الهتلفات وتجسع المتماثلات. (شرح الموقف ر٣٩٧، كتّماف اصطلاحات انفون /٢٩٢)

إِنَّهَا كِيفِيَّة فعليَّة عرَّكة لما تكون فيه إلى فوق الإحداثها الحقَّة فيجدث عنه أن تفرّق المختلفات وتجمع المتماثلات. (شر الوانف(٣٦٧)

وجع المسادري، وعلى المستسمعات وتجمع بين المشكّلات. (الحكة التعالية /١٧/)

 ٢ ــ هـي كبفيّة موجبة لحركة الشّيء عن الوسط. ومن شأبا اللحليل والتفريق.

٣ ... هي قبرة عركة من الركز إلى فوق.

 ١ - مبارة عن كون وجود التيء مسبوقاً بعدمه بجت لا يجتمع الشابق والمسبوق معاً؛ سواء كانت المسبوقية
 والشابقية في زمان واحد أم لا.

إنّها كيفيّة فعليّة عرّكة لما فيه إلى فوق لإحداثها الحقّة فيسمرض أن يجمع المنشابهات ويفرق الهنالقات. (نفس العمد ١٨/١)

- البرودة ، الكيفية المموسة .

(٤٦٩) الحرارة الغريبة

 (١٧٠) الحراق الغريزيّة هي حرارة الجزء الثاريّ المتكسر مورتها عند تفاعل العناصر بعضها مع بعض. (طالع الأنظار/٨٧)

إنَّهَا جوهر حازٌ لطيف غير لذَّاع، حافظ لكمالات البدن.

هي الحرارة الساريسة في سائر البسدة الذي بها أنضج . والطبخ وسائر الأفحال المدة جزء منها . (عاشبة الحاكمات/٧٧١)

هي التي تحسمي الترطوبات الغربزيّة عن أن يستولى عليها الحرارة الغربة.

فالحرارة الغريزيّة للقُوى كَلْهَا. والرودة منافية لها. ولـذلك بفـال: حرارة غرينزيّة، ولا يـفال: برودة غريزيّة.

وص المدّم الأوّل أنّه قال: الحرارة المتوقية التي يها يقبل البدن هلاقة النفس ليس من جنس الخاز الدى الأسطقتني الثاري، يل من جنس الخاز الدى يغيض عن الأحرام الشماوية، فإنّ غراج المتدل وفرق بين الحار الشماوي والحارة الأسطقسي، واعتبر ذلك بتأثير حرّ الشمس في عبن الأعشى، دون حرّ الثار، فتلك الحرارة تتيمها الجاة التي لا تتبي التارية وبسبها صار الروح جسماً إلهياً تسبيه إلى التي والأعضاء نسبة المحقل من الشوى الشغسانية، فالمعقل أفضل الجرادات، والروح ليس

في الهبّة بل في الدحول والخروج؛ حتى لو توقعنا
 الخريبة جزءاً والغريزيّة خارجة لكانت الخريبة
 تفعل فعل الغريزيّة. (الحكة النعالية ٧١/١)

(٧١) الحرارة المعنوية -

(۷۷) الحرافة الحار الا ضمل في الكشيف حدثت المرارة، وإن فعل في اللَّطيف حدثت ا الحرافة، وإن فعل في المتدل حدثت المنوحة. (الحكة الصالة ١٠٣/١)

← الحرارة .

(177) الحرّ -» العد.

(474) ألحرف هي حروف المعجم المثار اليا؛ أعني الأصوات المسموعة التي تستى حروفاً. (نفسر ما بعد الشيعة/ ٢٠١٠)

إِنَّ احْسَرُوفَ هِنِي مَكْسِنَالُ الأَلْفَنَاظِ. (تنفس المدر/١٢٥٨)

نعني بالحرف كيفيّة تعرض للقوت بتعييز بها عن صوت آخر مشله في الحدّة والشقل، تسبيزاً في المسموع. (إيضاح القاصد من حكمة عين القواهد/٢٩١ كيفيّات تعرض للأصوات فيتحيّز بها بعض الأصوات عن بعض آخر، يشاركه في الحلفّة والشّقل. (مطاع الانظار/٢٠)

هو كيفيّة تنعرض للقنوت يتنميّز بها عن صوت آخر. (حكمة العيرُ(٢١٦)

إِنَّهُ كَيْفَيَّةً ! أي هيئة وصفة تعرض للصوت بها ؛ أي بشلك الكيفيَّة بمثار الصّوت عن صوت آخر (ابن سبنا). (شرح الواقف/٢١٤)

قد يعرض للضوت كيفيّة بها يتميّنز عن صوت آخر

مِائله في الحدة والشَّقل تميِّزاً في المسموع. فتلك الكيفية العارضة هي الحرف. (الحكة المتعالبة (1../1

ه الكلام، الصوت.

(۵۷۵) حرف «ما» سه الحروف.

(٤٧٦) الحركة تبدُّل حال الذَّات. (رسائل الكندي الفلسفيّة/١٩٧)

إنّ الكون والفساد وغيرهما إنّما يكون بقرب العلل وبمدها وذلك هو الحركة.

إِنَّ الأَجِيرَامِ السَّمَاوِيَّةِ لِمَا تَعَقَّلَاتَ كُلِّبُهُ وتعقلات حزئية. وهي قابلة لسوع من التغير الشَّختِلِ بتبعه السَّخيِّل الجسمانيُّ. وهي الحركة. (رسائل الفارابي، الذعاوي القلبية/ •)

إنها خروج ما هو بالقوّة إلى الفعل.

هي مقولة على الثقلة والاستحالة والكون والفساد. (رسائيل الفارابي، مسائيل متفرقة/١٢)

الحزوج من مكنان إلى مكان. (رسائل إخوان الضفا

هي النّقلة من مكان إلى مكان في زمان ثان. (تقس الصدر ١٣٦/٢)

هي صورة روحانبة تجعلها النّفسُ في الأجسام، فيها تكون الأجسام متحركة.

هي صورة تجعلها التّفس في الجسم، بها يكون الجسم متحرّكاً. (نفس الصدر ٣٢٢/٣)

كمال أول لما بالقوة من جهة ما هو بالقوة، وإن شئت قلت:

هو خروج من العَوَّة إلى الفعل لا في آن واحد. وأتما حركة الكل فهي حركة الجرم الأقصى على الوسط مشتملة على جميع الحركات التي على الوسط وأسرع منها. (الحدود لابن سيناء /٢٩، رسائل ابن

سينا (١٠٥/)

هو زوال عن كيفيّة ، أو كمّ ، أو أين ، أو جوهر ، أو وضع . (البدأ والمعاد لابن سينا/٢٨)

إنها فعل وكمال أول للشَّىء الَّذي بالقوَّة، من جهة المني الذي له بالقوّة.

كمال الشيء من حيث هو بالقوة في مكان يقصده؛ لامن حيث هو بالفعل إنسان، أو نحاس. (التحميل/١٢١)

عبارة عن الخروج من القوة إلى الفعل تدريجاً. (محموعة رسائل الغزالي /٥٥٨)

مِموع ممان متفرِّقة في المقول، مجتمعة متحدة في التسمية والوجود، يكون عجموعها المتحرك متحرّكاً. (المتبر في الحكمة ١٦٨/٣)

كلّ هبشة لا يتصوّر ثباتها هي الحركة. (رسالة أنواريّة /٦٣، مه رساله شيخ إشراق /١١)

كلّ موجود في الموضوع؛ إمّا أن يُـتصــوُر ثباته أو لا يتصوّر أصلاً. وهذا هو الحركة. (بمدوعة معثقات شيخ إشراق ٧/١)

كلّ هيئة لا يتصوّر ثباتها هي الحركة. (نفس الصدر ۱۷۲/۲)

هر عرضي كه در او ثبات متصور تشود آن حركت است. (١) (نفس المدر ١٣/٣)

چیزی که تجدد در او واجب است و مستمر تواند بود حركت است. (۲) (نفس المعدر ۴٦/۳) إنّها كمال ما بالقوة من جهة ما هو بالقوّة. (تفسير

ما بعد الطبيعة/١٦٣)

إنها كمال ما بالقوّة من جهة ما هو بالقوّة (أرسطو). (رمسائل ابن رشد كسعاب الشماع الطبيعيّ / ٢٢)

١ ــ كلّ عرض لا يتصوّر ثبات فيه هو الحركة .

٢ \_ كلّ شيء يجب فيه الشجاد ويمكن الاستمرار فبه هو الحركة.

او لذاته نكنند حركت است. (۱) (درّة التاج ۱۹/۳) خروج شيء است از قوّت بفعل لا دفعة. (۱) هيشتى است كه ثبات آن لذاتها ممتنع است. <sup>(۲)</sup> (نفس المصدر ۱۸/۳)

كلّ هبئة لا يتصوّر ثباتها هي الحركة. (شرح حكة الاشراق/٢٩٤)

الحركة تطلق على معنسين: أحدهما الحركة بمنى القطع، وهو الأمر الممقول الممثلة من مبدأ المسافة إلى منتهاها. وهو بهذا المعنى موجود في الأهن لا في الحارج.

والدَّاني الحركة بعني الشرشط، وهي كون الجسم متوسطاً بين البدأ والنتهى بحيث أي آن يغرض، يوجد الجسم فيه بين مبدأ الحركة ومنتهاًها في حد من حدود المسافة المفروضة.... (إيضاح القاصد من حكة مين الفراعد/٧٢٤)

كل ما هو بالقوّة فبإمّا أن يكون خروجه إلى الفعل على التدريج وهو الحركة .

هي الحصول أو الحدوث أو الخروج إلى الضمل يسبراً يسبراً أو على الشدريج لا دفعةً واحدة. (طالع الأنظار ١٠٠/)

حصول الجوهر في الحيّز إنّا أن يعتبر بالنسبة إلى جوهر آخر أولا، والشّاني إن كان ذلك الحصول مسبوقاً بمصوله في ذلك الحيّز فسكون، وإن كان مسبوقاً بمصوله في حيّز آخر فحركة. (شرح إنَّها كمال ما بالقوَّة من جهة ما هو بالقوَّة.

الكال صنفان: إنما كسال محض لا يكون فيه شيء من القرّة أصلاً، وهو نهاية الحركة الذي إذا بلخته كفت وفسدت، وإنما كمال يمفظ ما بالقرّة، ولا يوجد إلّا بوجود القرّة مقشرة به. وهذا العني

ولا يوجد إلّا بوجود القرّة مقترنة به. وهذ هو المستى حركة. (نفس المعدر /٢٧ و ٥٨)

هي اختلاف وتغيير يعرض في العنصر. إنّها كمال المتحرّك . (نفس الصدر/١٠٨)

الحركة تعاميّة المتحرّك . (في النفس/١٢٠) إنّها كمال مبدأ أوّل لما بالقوّة من حيث هو

بالقوّة. (شرعي الإشارات ١٨٣/١) عبارة هن مفارقة سطح متوجّه إلى سطح آخر. (الباحث الشريّه ٢٩٣/١)

هي الخروج من القوة إلى الضعل على سبيل الشدريج. (شرع الهداية الأثيرةة /٨٥، تعليقة على الشاء لعدرالذين /١٦٩)

الموجود إمّا أن لا يكون في موضيع وهو الجوهر، أو يكون في موضوع ؛ فإمّا أن يمتنع عليه الثبات بميث لا يمكن اجتماع جزءين منه في الوجود دفعة وهو الحركة. (إيضاح المناصه من حكة مين التواهد/١٢٣) العرض إن امتنع ثباته لذاته فهو الحركة. (شرح حكة العين/٢٢٤)

هي الخروج من القوّة إلى الفحل على الشدريج. (نض الصدر/١١٩)

عرض یا تصور کنند ثبات او را لذاته، یا تصور نکند ثبات او اذاته اگر تصور ثبات او اذاته اگر تصور ثبات او اذاته تعقل او کنند دون السبة، و آنچه تعقل او کنند دون السبة، و آنچه تعقل او کنند دون اللسبة، و آنچه تعقل او و تخزی باشد، یا موجب نباشند. آنچه موجب آن است اذاته کم است. و آنچه موجب آن نیست کیف است. و آنچه موجب آن نیست کیف است. و آنچه تعقل او نسوان کرد دون کیف است. و آنچه تعقل او نسوان کرد دون النسبة الی طیره اضافه است. و آنچه تصور ثبات

١ – كل عرض إنا يتصور شهاته لذاته أو لا يتحوّر شهاته لذاته، فإن تصور ثباته لذاته فإنا أن يتحقّل بلاإضافة إلى خبره أو لا يتحقّل بدون النسبة. فا يتحقّل بدون النسبة إنا يرجب المساواة والشفاوت والشجرّى أم لا، فالذي يوجها هو الكم والذي لا يوجها هو الكيف. والذي لا يتصور ثباته لذاته هو الحركة.

٢ - هي خروج الشيء من الفؤة إلى الفط لادفعة.
 ٣ - هي هبشة يمنع ثباتها لذاتها.

المواقف/٣١٧)

كمال أوّل لا بالقرّة، أي لحلّ يكون بالقرّة من حيث هو بالقرّة (أرسطو ومن تابعه). (نفس المدر/٢٢٩)

الخروج من الغؤة إلى الفعل إمّا أن يكون دفعة أولا دفعة. والثّأني هو المستى بالحركة. ضعيعة الحركة هو الحيدوث أو الحصول أو الخروج من الغوّة إلى الفعل إمّا يسيراً يسيراً أولا دفعة أو بالتدريج. (ض المعتر/٢٢٦)

خروج المادة من القوّة إلى الفعل.

كلّ حروج من القوّة إلى الفسل في مادّة. (حاشية الهاكمات/1)

هو خروج الشّيء من القوّة إلى الفعل يسيراً يسيراً، أو شِناً فشِئاً، أو لا دفعة. (نطبّة على الشّفاء لمدرالدّين/٢٣٠)

الماهية إنما أن يتصور ثباتها أولا يتصور فإن لم يتصور ثباتها فهي الحركة. ((الحكة التعالية ١/٥) عيبارة عن الانتقال والاستبدال للقرب والبُّعد. (نضر الصدر ١٠/١)

هو الحدوث الشديجي أو الحصول أو الحروم من الفؤة إلى الفعل بسيراً بسيراً أو بالشريجيّ أو لا دفعة. (نفس العدر ١٣/٠) من أذ لل كانت 1 أو حال فائة أن الحسور بسياً

هو أنّ الحركة تبلك حال قارّة في الجسم يسيراً يسيراً على سبيل اللّجاء نحو شيء والوصول به إليه ، وهو بالقرّة أو بالفعل. (نفس الصدر ۲۹/٤)

إِنَّ الحَرِكة زوال من حال أو سلوك من قوّة إلى فعل (رهئل من حكماء الإسلام وفاقاً للمتقدّمين). (نفس الصدر ٢٠/٩)

هي موافاة حدود بالقوّة فل الأتّصال. (نفس المدر ٢١/٩)

قال الشّيخ في الشّغاء: الحركة اسم لمعنين: الأقول الأمر المشصل المعقول للمشحرّك من المبدأ إلى المنشي.

والثاني وهو الأمر الوجودي في الحارج، وهو كون الجسم متوشطاً بين المبنأ والمنتهى بحبث كلّ فرض في الوسط لا يكون قبله ولا بصده فيه، وهو حالة موجودة مستمرّة مادام كون الشّيء متحرّكاً. (نفس الصدر ۲۱/۲)

حالة سيّالة لها وجود بين القوّة المحضة والفعل المحض.... (نفس المعد ٥٠/٤)

حالة مشصلة يمكن أن يفرض فها حدود غير متناهية بحسب الوهم كل مها يوجد أي آن مفروض. (نفس المدد ٥٩/١)

معناه خروج الشّيء من القوّة إلى الفعل على سبيل القدريج. (نفس العدر ٩٧/٩)

هي نقل أو كمال أوّل للشيء الّذي هو بالقرّة من جهة ما هو بالقرّة. (الزمائل المدرالتين /١٠٠ الشراهد الزبرية ٢٠٠، رساله حدوث العالم /٢٠٠٠) عادة عادة عادة الشّه هذا القرّة الحالة الفحا

عبيارة عن خروج الشّيء من الفّوة إلى الفعل تدريجاً. (ارّسائل تصدراللبن /٢٢، رسالة حدوث العالم (٣٠٧)

خروج الشيء من الفقرة إلى الفعال لا دفعة . (الرّماثل لصدرالين (٣٠٤) الشّراهد الرّبويّة (٨٤) هي نفس خروج الشّيء من القوّة إلى الفسل لا ما بمه يخسرج الشّيء منها إليمه . (رسالة حدوث العالم(٢١٨)

إِنَّهَا هِينَةَ بِمُتَنَعَ ثُمَاتِنًا لَفَاتِنَا . (عَرْفَهَا صَاحَبُ الإشراق) خروج الشِّيء من القرَّة إلى الفعل شبئاً فشيئاً . (رسائة حدوث اللالم/٢٥١)

عبارة عن الفاعليّة أو عن الوجود بعد العدم. (نفس المدر/٢٧٦)

السَّبِدُل فِي الأوضاع هو الحَركة. (المبدأ والمماد الصدالةين/١٧٤)

هي خروج مَا بالقَوَّة إلى الفعل على التّندريج. (كَثَافَ اصطلاحات انموز/٣٣٨)

هي الخروج من القوّة إلى الضعل مطلقاً. (شرح

(14/=4)

التكون، الحادث، العرض، الكال.

(٤٧٧) الحركة الاختيارية م الحركة الإرادية.

(۱۷۷) الحموكة الإراديّة كلّ ما يتحرّك بعنى في ذاته ؛ فياتما أن لا يشعر ذلك الشّيء بالحركة نحن نسبته طبيعيّة ؛ كحركة الهجر إلى أسفل، وإتما أن يشعربها نحن نسبته إراديّاً ونفسائيّاً. (نهافت النلامة/٢٠٥)

هي ما يصبح على جهات مختلفة. (مه رساله شيخ إشراق/١١)

حرکت منصم می شود به آن که منتضی آن تؤتی باشد جسم را یا امری خارج از جسم و قوا او و اؤلی را یا شرط کنند در آن که او بادراک و ارادت باشد و این حرکت ارادی است...(۱) (درة الناج ۱۰۲/۲)

إن كانت القزة الوجودة في المتحرّك مسبّة من سبب خارجي سمّيت الحركة القسريّة، وإلّا، فإن كان لها شعور بما يصدر عنها سمّيت تلك الحركة الإراديّة. (مطالع الأنظار ١٠٠/)

ما بوصف بالحركة ؛ إنا أن تكون الحركة حاصلة فيه بالحقيقة ؛ أي تكون الحركة عارضة له بلا توسّط عروضها لشيء آخر، بقال له : إنّه متحرك بالذّات، وتسمّى حركة ذاتبه، وإنا أن يكون مبدأ الحركة في غيره وهي الحركة القسريّة أو يكون مبدأ الحركة في إلم مع الشّعور؛ أي شعور يكون مبدأ الحركة فيه إنّا مع الشّعور؛ أي شعور

 ١ ــ الحركة منفسمة إلى مايكون طنفيا قوة في الجسم أو أمر خارج عن الجسم وقواه. والأول إنا أن يشترط كرنها بالإدواك والإرادة فهمي الحركة الإراديّة، أو لا تسهمي الحركة الظبيمة.

مبدأ الحركة بتلك الحركة وهي الحركة الإراديّة. (شرح الموافف/٣٤٧)

الفؤة الهزكة إن لم تكن خارجة [عن المتحزك] إذا أن تكون الحركة بسيطة. وإذا مركبة، والمركبة إذا أن يكون مصدرها الفؤة الحيوانية أولا والأولى إذا أن تكون مع شعورها وهي الحركة الإرادية الحيوانية. (نفس المصدرها)

الحركة الأختياريّة هي الّتي تصدر عن شيء يقدر على الفحل والثراء وتتساوى نسبتها إليه بحسب إرادة ترجّح أحدهما . (شرحي الإشارات للظوسيّ ١٩٠/١)

مبدأ الحركة إمّا خارج عن المتحرّك فهي قسريّة أولا، وحينشد إمّا أن تكون مع شعور وإرادة فتكون إراديّة. (حائبة الهاكمات/٣٠٠)

(493) الحركة الأزليّة ليس يمكن أن توجد حركة أزليّة ما خلا الشقلة دوراً. وليس يظهر بالحس شيء بهذه القسفة ما خلا حركة الجسم التساوي. فإذن حركة هذا الجرم ضرورة هي الحركة الأزليّة. (رماثل ابن رشد، كتاب ما بعد الظينة/١٢٨)

ـ التقلار

(4A) الحركة الاصمحالالية والرّبويّة المركة الزبويّة هي التي ننتي بنهايات الجرم بالزيادة في كميّت، إلى أبعد من الغاية التي كانت تنتي إليا .

والحركة الأضمحلالية ضد الربوية في الذات والحد؛ أمني أنّيها التي تنقصر بايات الجرم بالتقص في الكتية عن الغابة التي كانت تشي إليا. (رمائل الكدي الفلمية/٢١٧)

مه حسركة الكنون والفساد، المذبول، الزّمادة والنّمادة.

(٤٨٢) الحركة بالذّات وبالعرض الحركة تنقسم الى ما بالذّات وإلى ما بالعرض. ونعني بالحركة بالذات الّتي تكون مبدأ التغير من المتحرّك بقسر لا باعتبار عروضها له لأجل عروضها لغيره ؛ كعركة الحجر الضاعد أو المابط من دون أن يكون عمولاً في المتحرّك .

والحركة بالعرض هي الّتي تعرض للمتحرّك بواسطة عروضها لفيره. (إيضاع القاصد من سكة من القواعد/٢٦١)

(٩٨٣) الحركة البسيطة والمركّبة منه من قشم المركة إلى عرضيّة وذائيّة. والذّائيّة إلى كـة أقسام.

لأنّ القوّة الهزكة إن كانت خارجة عن المتحرّك فالحركة قسريّة.

وإن لم تكن خارجة عنه فإشا أن تكون الحركة بسيطة؛ أي على نهج واحد، وإنما مركبة لا على أحد واحد.

والبسيطة إتسا أن تكون بــإرادة وهي الحركة . الفلكيّة، أو لا بإرادة وهي الظبيعيّة .

والمركّبة إمّا أن يكون مصدرها القوّة الحيواتيّة أولا، والثّانية الحركة السّباتيّة، والأولى إمّا أن تكون مع

شعوربها وهي الحركة الإراديّة الحبوانيّة، أولا مع شعوربها وهي الحركة النّسخيريّة؛ كحركة النبض. (شرم الموافف/٣٤٣)

(2013) الحركة البطيشة هي التي ينظم المتحرّك بها مسافة قصيرة في زمان طويل. (رسائل إخوان الضفاء (١٣٦/٠)

إِنَّ السَّرِيعِ هُو الَّذِي يَقطعِ عَظماً كَبِيراً فِي زَمَانَ يَسِر. والبطيء بـخـلاف ذلك. (رسائل ابن رشد/١٤)

هي النيّ تقطع المسافة المساوية في الزّمان الأطول. والمسافة الأقصر في الزّمان المساوي أو الأطول. (مطالع الأنظار ١٠٠٢)

الحركة الشريعة هي التي تقطع مسافة مساوية لمسافة أخيرى في زمان أقل من زمانها، والبطيئة عكسها. فتقطع المساوى من المسافة في الزمان الأكثر، أو تقطع الأقل من المسافة في الزمان المساوي. (شرح المواقف /٣٤٣، كشاف اصطلاحات النمون /٣٤١)

ــه البطه، البطيء، الحركة الشريعة.

(6.43) الحركة بالعرض ــه الحركة بالذّات وبالعرض.

(١٨٦) الحركة اللدريجي والدقعي -

(٤٨٧) الحركة التسخيرية ــــــ الحركة البسيطة والمركبة.

(4AA) الحركة الجموهريّة الحقّ أنّ القول بوقوع الحركة في مقولة يستنج القول لوقوعها في جميع المشولات ... فكون الأعراض غبر خارجة الوجود

عن وجود موضوعها ليستلزم أن تكون جيماً متحركة بحركة موضوعها الجوهري، سيالة بسيلانه، وإن كستا نشاهدها ثابستة، واقعة، ساكنة كموضوعها.

فالجوهر الماذي متحرّكة سيّالة في جوهريّها مع جيع مالها من الأعراض القوليّة كانت ما كانت، وإن كانت النّسب بينها أنفسها ثابتة غير معتبرة. (الحكة السائية ١٨/٤)

لا فرق بين حصول الاشتداد السكيني المستى بالاستحالة، والكمي المستى بالتسوّ، وبين حصول الاشتداد الجوهري المستى بالشكوّن في كون كلّ منها استكمالاً تدريجياً، وحركة كمماليّة في نحو وجود الشّيء، سواء كان ما فيه الحركة كمّاً، أو كياً، أو جوهراً، (نفس المسدر ١٨٦٨)

... فانطبيعة عبارة عن نفس التجدد والانقضاء. والحركة الجوهريّة على مذهب (صدرالذين) عبارة عن الطبيعة الّتي هي نفس التجدد والانتضاء. (هموط رسائل للحكم التيزاري/١٥٥٨) -ه الحركة في الكمّ، والحركة في مقولة.

> (٤٨٩) الحركة الذفعية - الاستحالة.

(141) الحركة المدوريّة الموجودات التي تملّ في الحال ؛ كالأعراض، فهي حادثة. ولها علل حادثة، وتنتبي إلى مبدأ هو حادث من وجه دائم من وجه، وهو الحركة الدّوريّة. (نهافت النلاسة/١٢٠)

اُلَتِي لا يسترك المنتحرّك بها مكاناً ولا حيّنزاً ولا يطلبه . (المتبر في الحكة ١٦٦/٣)

إنّها تستقل من وضع إلى وضع من غير أن يحدل المكان بجملة . (رسائل ابن رشد، كتاب التساع القبعة/١٤)

مه الحركة المستديرة والمستقيمة، الحركة الوضعية.

(691) الحوكة الذّاتيّة منهم من قسّم الحركة إلى عرضيّة وذاتيّة.

والذّاتية إلى سنّة أقسام؛ لأنّ الفرّة الهركة إن كانت خارجة فالحركة قسريّة، وإن لم تكن خارجة عنه فإمّا أن تكون الحركة بسيطة؛ أي على نهج واحد وإمّا مركّبة لا على نهج واحد .... (شرح المؤلف/٢٤٩)

ما يوصف بالحركة إنما أن تكون الحركة حاصلة فيه بالحقيقة ؛ أي تكون الحركة عارضة له بلا توشيط عروضها لشيء آخر أولا ... والقاني يبقال : إنه منحرك بالذات. وتسقى حركته حركة ذاتية . وتنقسم حركته إل ثلاثة أقسام ... (حاشية الاكمان (۳۷)

الحركة العرضية.

(٤٩٢) الحركة الرّبويّة - الحركة الاضمحلالية والرّبويّة.

(197) الحركة السّريعة هي التي يقطع المتعرّك بها مسافة طويلة في زمان قصير. (رسائل إخوان الصفاء 177/7)

هو الَّذي يقطع عظماً كبيراً في زمان يسير. (رسائل ابن رشد/۱۸)

هي الّتي يقطع مسافة أقصر في الزّمان المساوي أو الأطول أو مسافة مساوية في زمان أطول. (شرح حكة العبن/1927)

هي الَّتِي تقطع المسافة المساوية في الزّمان الأقصر والمسافة الأطول في الزّمان المساوي أو الأقصر. (مطالع الأنظار1٠٠٨)

هي آلتي تقطع مسافة مساوية لمسافة أخرى في زمان أقلّ من زمانها ويلزمها ؛ أي الحركة التريمة

إن تقطع الأكثر؛ أي المسافة الّتي مقدارها أكثر في النّرمان المساوي. (شرح المواضف /٣٤٣، كشّاف اصطلاحات الفنون /٣٤١)

مه الشرعة، الشريع، الحركة البطبشة.

(1943) الحركة الطلبيعية إنّ مبدأ الحركة والتكون إذا لم يكن من خارج فإتما أن يكون للسكون كذلك للسكون كذلك ويستى طبيعة (رسائل الفارايي، الدعاوي القلية /٢) كلّ جسم يتحرّك ضركه إتما من سبب في نفس الجسم ... إذا الجسم لا يتحرّك بذاته. وذلك التسعير فيستى طبيعة ( رسائل ابن مبنا/٣٢) التسغير فيستى طبيعة . (رسائل ابن مبنا/٣٣) أو وضع إلى حالة ملائمة عن حال غير ملائمة . أو وضع إلى حالة ملائمة عن حال غير ملائمة . (إليا والماد/٢٨)

هي ما يصدر عن الجسم إذا خلّي وطبعه. (القحمل/٣٨٧)

هي الّتي تكون عن قوّةٍ في جسم يتوجّه إلى الفاية الّتي لطبيعة ذلك الجسم وهل السوجه الّذي يقتضي طبيعة ذلك الجسم إذا لم يكن عائق. (نسر الصدر/٩٥٣)

كلّ ما يتحرّك جعنى في ذاته؛ فإمّا أن لا يشعر ذلك الشّيء بالحركة، ونحن نسميّه طبيعيّة. (تاف الفلاسة/٢٠٥)

حرکت منقسم می شود به آن که مقتضی آن قوقی باشد جسم را یا امری خارج از جسم و قوا ای و اولی با شرط کنند در آن که او به ادراک و ارادت باشد و این حرکت ارادی است چون حرکت حیوان، یا شرط نکنند در آن این را و این حرکت طبیعتی باشد.(۱) (درة التاج ۱۰۲/۲)

إن لم تكن تلك القوة (القوة الوجودة في المتحرّك) من سبب خارجيّ، وإن لم يكن لتلك القوّة شعور بما يصدر عنها سقيت الحركة القبيعيّة. (سطاح الإنقار/١٠١)

ما يوصف بالحركة إنها أن تكون الحركة حاصلة فيه
بالمقيقة ؛ أي تكون الحركة عارضة له بلا توشط
عروضها لشيء آخره أولا ... والثاني يقال إنه
متحرّك بالذات . وتسقى حركته حركة ذاته ...
متحرّك بالذات . وتسقى حركته حركة ذاته ...
مبدأ الحركة في غيره وهي الحركة النسرية ، أو
يكون مبدأ الحركة فيه إنا مع الشعور ؛ أي شعور
مبدأ الحركة بظك الحركة وهي الحركة الإرادية ،
أولا مع الشعور وهي الحركة الطبيعية . (شرح

إن الفؤة الحتركة إن كانت خارجة عن المنحزك فالحركة قسرية، وإن لم تكن خارجة عنه فإنما أن تكون الحركة بسيطة؛ أي على نهج واحد وإنما مركبة لا على نهج واحد.

والبسيطة لا تكون بالإرادة وهي الطبيعيّة. (نفس المدر/٢٤٣)

كلّ جسم متحرّك لابدّ له من مبدأ غير الجسية. فهذا المبدأ الفاعليّ إن كان في الجسم السيط فإن كان قباعاً به في ذاته، فيستمي طبيعة، والحركة طبيعية. (البدأ والعاد تصدرالتين/١٦١)

الحركة البسيطة إمّا أن تكون بإرادة وهي الحركة الفلكيّة، أو لا بإرادة وهي الحركة الطبيعيّة. (كفّاف اصطلاحات الفون/٢٥٣)

. إنّا أن يكون مبدأ الحركة في غيره وهي الحركة . القسريّة، أو يكون الحركة فبه إنّا مع الشّعور

خارج عن الجسم وقواه. والأؤل إنما يشترط فيه الإدواك وإلارادة وهو الحركة الإرادية؛ مشل حركة الحيوان، وإنما لايشترط فيه ذلك وهو الحركة الطبيعية.

وهي الحركة الإراديّة، أولًا منع الشَّمنور وهي الحركة الطّبيعيّة. (نفس المندر٣٤٣)

الحركة الإرادية، الحركة البسيطة والمركبة،
 الحركة الفرية، الظبيمة، الميل الظبيميّ.

(40) الحركة العرضية حركت منقسم مي شود به آن كه مقضى آن قوق باشد جسم را يا امرى خارج از جسم و قوا ان و اول يا شرط كننه در آن كه او به ادراك و ارادت باشد و این حركت طبیعی شرط نكننه در آن این را و این حركت طبیعی باشد: خواه قوت اقتضاء آن كنه برو تیرة واحده چون حركت حجر بشیب و خواه برو تایر غنلف چون غر نبات و ثانیه حركت ضرى باشد اگر چون كرخ من الحرك نباشد یا عرك مكان متحرك باشد والا حركت عرضى بود. (۱) (درة التاحر)

ــه الحركة البسيطة.

(٤٩٦) الحركة الفسادية. - الحركة الكوتية والفسادية.

(497) الحمركة الفلكية القرّة المرّكة إن كانت خارجة عن التحرّك فالحركة قسريّة وإن لم تكن خارجة عنه فإتا أن تكون الحركة بسيطة؛ أي على نهج واحد وإتا مركّبة. والبسيطة تكون بإرادة

ا - الحركة تنقسم إلى ما تتضيها فؤة في الجسم أو أمر خارج عن الجسم وقعواه. والأول إنها أن يشترط في. الإدراك والإرادة وهو الحركة الإدارتية ؛ مثل حركة الحيوان أو لا يشترط فيه وهو الحركة الظبيمية ، سواء انتضابا النتؤة على ونيرة واسدة ؛ مثل حركة الحجر إلى المسائل ، أو على وتاثر غنافة ؛ مثل فؤ اللبات.

وهي الحركة الفلكيّة. (شرح الوانف/٣٤٣)
المتحرّك بالظبع إنما أن لا يكون معه إرادة؛
كحركة الثار إلى فوق فيسمّى منحرّكاً بالظيمة،
وإن كان معه إرادة فيسمّى حركة فلكيّةً.
(القواهد الزوية/١٠٣)

القرّة البسيطة إنما أن تكون بإرادة وهي الحركة الفلكيّة ... (كتّاف اصطلاحات الفنو/٢٢٣) مع الحركة الإراديّة، الحركة البسيطة، الحركة الفسريّة، الزّمان.

(44A) الحركة في الأين والكم والكيف والكيف والكيف المركة التي من كم إلى كم تسمّى حركة غز، أو تخلخل إن كان إلى الزيادة، وتسمّى حركة ذبول أو تكانف إن كان إلى التقصان. الحركة من كيف إلى كيف تسمّى استحالة؛ مثل الاسوداد والابيضاض.

الحركة من أبن إلى أبن تستى نقلة .

الحركة التي من وضع إلى وضع ـ والجسم في مكانه الواحد مثل الاستفارة على نفسه . (رسائل لابن سينا/٣٢)

الحركة نقع في الكم والكيف والأين والوضع؛ أمّا في السكم، بالشخلخل والسّمكاشف والتسمرُ والذّبول....

وأثما في الكيف فكانتقال الماء من البودة الى الحرارة على الخرج وبالمكس، وكانتقال الجسم من البياض إلى الشواد على الشدريج. وتستى هذه الحركة استحالة....

وأمًّا في الأبن، فكالحركة من مكان إلى آخر، المستاة بالشقلة.

وأشا في الوضع فكحركة الكرة في مكانها. (إيضاح المفاصد من حكة عين القواحـ/٢٨٧)

أمّا الحركة في الكمّ فهي إمّا أن تكون إلى الازدياد أو إلى الانتقاص. والّـق إلى الإزدياد إمّا أن يكون

لو رود ماذة أخرى وهو النمة والشمن أو لا يكون كذلك وهو الشخلخل. والّتي إلى الانتقاص إتما أن يكون بإنناء شيء من الماذة وهو الدّبول أو لا يكون كذلك وهو النّكاثف.

والحركة في الكيف كتسخّن الماء وتبرّده مع بقاء صورته الثوعيّة وتسنّى هذه الحركة استحالة

والحركة في الأبن هي انتقال الجسم من مكان إلى مكان؛ بل من أبن إلى أبن آخر على سبيل القدريج ويستى نقلة.

والحركة في الوضع هي أن تكون في الجسم المتحرك حركة على سبيل الاستدارة فإنّ كل أجزاله تباين أجزاء مكانه أو ما في حكم مكانه من نسبة إلى غيره من الأجسام. (شرح المعابة الأنية/١٨٨)

ه الإستحالة، الانشقال، الشخلخل، التكالف، الذَّبول، النَّفلة، النَّموّ.

(٤٩٩) الحركة في الكمّم لا فرق بين حصول الاشتداد الكيني السقى بالاستحالة ، والكني المستى بالاستحالة ، والكن المستى بالشرق و كون كل منها استكالاً تدريمياً وحركة كسالية في نحو وجود الشيء .... (اخكة المتالة المراكة)

ـ الحركة في الأين والكم والكيف والوضع.

(٥٠٠) الحركة في الكيف هي المستى المستى المستى المستى المتحالة. (رمائل ابن رشد/١٠)

عبارة عن نتالي أنواع آنية الوجود. (الباحث المشرقية. (۲۷/۷)

أمًا الحركة في الكيف فهو اشتداده أو تضمّفه . (الحكة المتعالبة ٨١/٤)

حه الاستحالة الحركة الرّبونيّة، الحركة في الأين والكمّ والكيف والوضع.

(٥٠١) الحركة في مقولة معنى وقوع الحركة في مقولة أن يرد على الموضوع في كلّ آن فرد من المنولة غير ما يرد عليه في الآن الآخر. فللمشولة أفراد آنية الوجود بالشوة، والحركة خروج الموضوع من فرد آني بشركه إلى فرد آني بأخذه. (الحكة المنانة ٢٧٧٤)

معنى الحركة في مقولة عبارة عن أن يكون لنمتعرّك في كل آن فرد من تلك القولة فلابد لما يقع فيه الحركة من أفراد آئيّة بالفؤة. (نفس الصعر ١/١٤)

اخركة في الأين والكم والكيف والوضع.

(۰۰۳) الحركة القسريّة كلّ جسم يتحرّك فحركته إذا من سبب خارج، وتستى حركة قسريّة .... (رمائل ابن سنا/۲۷)

هي أن يحرّك الجسم إلى خلاف ما يقتضيه طبعه. (القحصل/٣٨٧)

هي التي محرّكها خارج عن المتحرّك وليس مِقتفى طبعه. وذلك قد يكون بالجذب وقد يكون بالذفع. (نفس الصدر/٩٢٠)

حركة يتحرّك بها المحرّك لامن ذاته ولا بحسب صورته الخاصة به. (الحدود والفروق/١٦)

هي الَّتِي محرَّكُها خارج عن المتحرِّك بها, (العتبر في الحكة ١٨٢/٢)

حرکت منقسم می شود به آن که مقتضی آن قوتی باشد جسم را یا امری خارج از جسم و قوی او و آقل را یا شرط کنند در آن که او به ادراک و ارادت باشد و این حرکت ارادی است، چون حرکت حیوان، یا شرط نکنند در آن این را و این حرکت طبیعی باشد: خواه قوّت اقتضاه آن کند بروتیره واحده و خواه برو تایر غشلف چون غوّ نیات و ثانیه حرکت قسری باشد اگر متحرّک نیات و ثانیه حرکت قسری باشد اگر متحرّک خبره من الحرّک یا عرّک مکان متحرّک

باشد. (١) (درّة النّاج ١٠٢/٣)

إن كانت القوة الموجودة في المتحرك مسية من صبب خارجي لولاه لما وجدت سميت الحركة قسرية. (مطالع الأنظار ١٠٠٨)

الفَوَّة الْحَرَّكَة إِنْ كَانْتَ خَارِجَةَ عَنِ الْمُسَعِرَكُ فَالْحَرِكَةُ فَسَرِيَّةً. (شرح الوانف/٢١٢)

مبدؤها (الحركة) إمّا خارج عن المتعرّك ، فهي قسريّة. (حاشبة الهاكمات/٣٠٠)

المتحرّك إمّا أن يتحرّك من تلقاء ذاته أو من تلقاء ما يبانيه. والثّاني إن كانت حركته كحركة الهجر إلى فوق فيستى حركة قسريّة. (الشّواهد الرّوية/١٠٣)

أن يكون مبدأ الحركة في غيره وهي الحركة القسريّة. (كفّاف اصطلاحات النون/٣٤٣)

الحركة الإراديّة، الحركة البسيطة والمركّبة،
 الحركة الطبيئة.

(٥٠٣) حركة الكلّ ـــــ الحركة.

(٥٠٤) الحركة الكونيّة والفساديّة هي الّي تنقل الشّيء من عبنه(٢) إلى عين أخرى. (رمائل الكندي الغلميّة:٢١٧)

الحركة إمّا انتقال من مكان إلى مكان وهذه هي

١ - الحركة تنقسم إلى ما يقتضيا قوّة في الجسم أو أمر
 خارج من الجسم وقواه.

والأول إندا أن يُسترط فيمه الإدراك والإرادة وهو الحركة الإرادية؛ مثل حركة الحيوان، أو لا يشترط فيه ذلك وهو الحركة الظبيئية ١ سواء النطنيا الفرة على وزيرة واحدة أو على وتناثر مختلفة مثل نؤ الشبات. والشاني هو الحركة الفسرية إن كان المتحرك مثل جزء الحرك أو كان الهمرك مكاناً للمتحرك .

٢ ــ كلما في المعدر. والعين هنا جمني الذَّات أو الطبيعة.

حركة النقلة. وإنما الانتقال من حال إلى حال وهي المعروفة بالكون والفساد. (الجمع بين رأيي الحكيمين(٢٠)

حركة الكون اللذي يمدث هو شيء مشار إليه لم يكن له وجود قبل إلا بالقوّة. (رسائل ابن رشد، كناب الكون والفساد/٧)

الحركة الاضمحلاليّة والرّبويّة، الحركة في الكيف، اللّبول، الكون والفساد الثقلة.

(٥٠٥) الحسركة المستسديسرة والمستقديمة ثلاثة والمستقيمة ثلاثة المساف: حركة من الوسط وحركة إلى الوسط، وحركة حول الوسط، وحركة حول الوسط وهي المستديرة، (رسائل ابن رند، التماع والعالم/) حواكة الفلكتة.

(٥٠٦) الحركة المستقيمة
 الحركة المستفيمة

(٥٠٧) الحركة المكانيّة هي الّتي ينتقل بها المتحرّك من مكان إلى مكان. (المعتبر في المكان ٢٨/٢)

الحركة المكانيّة المبسوطة هي الّتي لجسم مبسوط. والحركات المكانيّة المركّبة هي الّتي لجسم مركّب. (رسائل ابن رشد، كتاب النّهاء والعالم))

حه الانتقبال، الأبسن، الحركة في الأبن والسكم والكيف والوضع.

(٥٠٨) الحركة المتضادة أمّا اغتلفة الأجناس فلا تضاد بينها، فيجوز أن يجتمع الأجناس فلا تضاد بينها، فيجوز أن يجتمع الاستحالة والنّمة والنّقلة في موضوع واحد. فإن تعالمات في وقت فذلك ليس لما هيّاتها، بل لأسباب خارجة. وأمّا الّتي تحت جنس واحد؛

كالتسود والتبيض فها متضادان. وكذا التموّ والذّبول.... (الحكة المالية ٢٠٠/٤)

الحركات النضادة هي التي أطرافها متقابلة ؛ سواء كان نقابلها في ذواتها كالشواد والسباض ، أو يكون نقابلها بالقياس إلى الحركة . (نفس الصدر ٢٠١/٤) ــها الحركة الواحدة .

(٠٩) الحمركة التسائية الفرة الحركة إن كانت خارجة عن المتحرك فالحركة قسرية، وإن لم تكن خارجة عنه فإمّا لم تكن خارجة عنه فإمّا أن تكون الحركة بسبطة، وإمّا مركبة، والركبة إمّا أن يكون مصدرها الفرّة الحميوانيّة أولا. والثانية الحركة الشباتيّة. (شرح الموافق /٣٤٣، كفّاف اصطلاحات الفنون /٣٤٣)

ــه الحركة الإراديّة، الحركة البسيطة والمركّبة.

(٥١٠) الحركة الشفسانية إن مبدأ المركة والشكون إذا لم يكن من خارج ؛ إمّا أن تكون لحركات غشلفة مشبدلة وبعلا إرادة وتسقى نضائية .... (رسائل الغاربي، التعاوي الغلية/٢) كلّ جسم يتحرك فحركته إمّا من سبب غارج وتسقى حركة قسرية وإمّا من سبب في نفس الجسم، إذ الجسم لا يتحرّك بذاته، وذلك السبب أن كان عرّكاً على جهة واحدة على سبيل الشخير فيسقى طبيعة، وإن كان عرّكاً حركات شقى بإرادة أو غير إرادة، أو عرّكاً حركة واحدة بإرادة فيسقى نفساً. (رسائل ان سبا/٣)

كلّ جسم متحرّك لابد له من مبدأ غير الجسية. فهذا البدأ الفاعليّ إن كان في الجسم البسيط ولم يكن قائماً به فإن كان تحريكه إيّاه على سبيل المباشرة والتشوق والاستكمال فيستمى نفساً فلكيّة، والحركة نفسائية فلكيّة. (البدأ والماد لصداللين/١١٤)

ـ الحركة البسيطة، الحركة الفلكيّة، القلبيعة.

(**۱۹۱) حركة النّـقلة** الحركة إنمّا انتقال مين مكان إلى مكان وهذه حركة النّـقلة. (الجـــــع بين رأيبى الحكيمين(۲۰)

كميّة أنواع الحركات هي الثقلة. (رسائل إعوان ا التبناء ٣٣٢/٣)

الحركة التي تكون من أين إلى أبن تسمّى نقلة . (رمائل ابن سينا/٣٠)

مه الحركة في الأبن والكمّ والكيف والوضع.

(٥١٢) حركة التمق الحركة التي من كم إلى كمة الله كمة الله كمة تستى حركة غز، أو تخلخل إن كان إلى الزيادة، وتسقى حركة ذبول أو تكاشف إن كان إلى النقصان (رسائل ان سيا/٢٢)

حركة النَّمو يعظم بها المتحرِّك . (العدر في الحكة /٢٨/٢)

إِنْهَا تُحَدَّثُ كَمَيْتُهُ مِنَّا فِي مَشَارِ إِلَيْهِ لَمُ تَسَبَدُكُ صورته . (رسائل ابن رشد، كتاب الكود والفساد/٧) ــه الحركة في الأبن والكم والكيف والوضع.

واحدة بالجنس وقد تكون واحدة الحركة قد تكون واحدة بالنوع وقد تكون واحدة بالنوع وقد تكون واحدة بالنوع وقد تكون واحدة أن الجنس. هي التي تقع في مقولة واحدة، أو في جنس واحد من الأجناس التي تحت تملك المقولة؛ مثل التمة والله بول أليم والله المناسئة في الكمة ؛ وصل المنسمئن والتيتيض فإنها واحد بالجنس؛ أي في الكمة ؛ أي في الكمة ؛

ولي النوع هي التي إن كانت ذات جهة مفروضة , كانت في نوع واحد , وعن جهة واحدة , إل جهة واحدة , وفي زمان مساو ؛ مثل تبييض ما يتبيّض , وتسخين ما يتسخن ....

ويقال حركة واحدة بالشّخص، للّني تكون مع ذلك كلّه عن متحرّك واحد بالشّخص، في زمان واحد. (النباة من الغرق في بمر الضّلالــــــ(۲۱۲) حمد الحركة المنصلاة.

(٥١٤) الحركة الوضعيّة هي التي يها يستحفظ النّمان المتّصل. وهي اللوريّة. (الإشارات والنبيات مع الشّر ١٩٢/٢)

هي التي تتبدّل بها أوضاع المتحرّك ، وتنتقل أجزاؤه في أجزاء مكانه ، ولا تخرجه عن جملة مكانه . (المتبر في الحكة ٢٨/١)

هي أن تكون في الجسم المتحرّك حركة على سبيل الاستدارة. (شرح الهداية الأثيريّة/١٩)

هي الانتقال من وضع إلى وضع آخر تدريجاً . (كتّاف اصطلاحات الفنون/٢٤٢)

الحركة في الأين والكم والكيف والوضع.

(٥٦٦) الحروف (حروف النسبة) منى (الله الوثباقة في (الله الوثباقة في الوجود، وفي العلم بالتي م. (المروث/١١) ما يجاب به في «ما» يستونه بلغظة «ما» والماهنة.

يستون (الفلاسفة) ما سبيله أن يجاب به في «أيّ شيء» بلفظة «أيّ».

(لَهُظَ) «عن» يدلُّ على فاعل. يقال: عن شتم فلان لفلان كانت الخشومة.

ويدلِّ على المادة. يقال: الإبريق من التحاس. ويدلِّ على بَصد؛ كقولنا: «من قليل تسلم ذلك »، و«كان الموجود عن لا موجود» و«وجد التيء عن ضله». (ضس المسدر/۱۳۰)

النطقيون بجملون النسبة أعمّ من الإضافة ويجملون الإضافة نسبة مّا وكلّ شيئين ارتبطا بتوسط حرف من الحروف التي يستونها حروف النسبة مثل

«من» و«عن» و«عل» و«في» وسائسر الحروف الّتي تشاكلها. يستونها النسوبة بعضها إلى بعض ويستون هذه حروف النسبة. (نفس المصدر/۲۳)

(٥١٧) الحرّقة ملكة نفسانية، حارسة للشفس حراسة جوهرية لا صناعية. (المعبر في المكن ٢٨٧/)

النفس إنما أن لا تكون تائمة بغريرتها إلى الأمور البندنية وإنما أن تكون تائمة، فالتي لا تكون تائمة ما التي المحرّزة، وأنما سمينا هذه الحالة بالمرّزة، لأن الحرّزية في اللّفة نقال على ما يقابل المبودية، أنّ الحرّزية علّمة غريزية للتفسى، لا التي تكون بالتمويد والشملم، وإن كانت تلك أيضاً فاضلة. وهي معنى قول أرسطو: «الحرّزية ملكة نفسائية على حارسة للتفس حراسة جوهرية لا صناعية».

حارسة المتفس حراسة جوهريّة لا صناعيّة».
وبالجملة فكلّ ما كانت النفس علاقها البدنيّة
أضعف وعلاقها العقليّة أقوى كانت أكثر حرّيّة،
ومن كان بالمكس كان بالمكس... وأمّا المنّة
فهي قريبة مسّا ذكرناه إلّا أنّ الأغلب على
الاصطلاح تخصيص لفظ الحرّيّة بقلّة الجزع على
المتقود، وتخصيص لفظ العنّة بعدم الثوقان إلى
المتذات المستكرعة في المشهور. (الماحت الشرقية

ــه العقّة .

(٥١٨) ألحزم هو نقديم العسل في الحوادث المسكن وفوقمها، بما هو أسلم وأبعد عن الضّرر ويوازيه. (مه رساله شيخ إشراق/١١٦)

(٥١٩) الحَرْنُ الفرح هو انبساط السّفس من داخل إلى خارج على المجرى الطبيعيّ. والحزن صَدّ ذلك , (القابسات/٣٦٧)

انقباض الطبيعة من خارج إلى داخل. (نفس المدر/٣٧٤)

إنّه تغيّر إلى هيئة تحدث بفتة عن إحساس غير طبيعيّ . (تلخيص الخطابة/١٧٣)

هو ما يتبعها حركة الزّوح إلى الذاخل قليلاً فليلاً . (الحكة التعالية ١٩٠/١)

الفم، الفرح.

 (٥٣٠) الحساب عبارة عن جمع تفاريق الأعداد والمقادير، وتعريف مبلغها. (الحكة المتعالية م/٢٧٧، القواهد الزبوبة /٢٩٦، المظاهر الإلهية /٨٨، مغاتج الغيب /١٥٣)

جع متفرّقات شتى ليملم حاصل متفرّقات. (الظاهر الإلميّة/٨٥)

(٥٣١) الحسد أحد الموارض الرّديّة ويتولّد من اجتماع البخل والشّره في النّفس.

سلسود يعتب أن لا ينال أحداً خيراً يشة , ولو متا لا مِلكه , وهمو داء من أدواء النفس عظيم الأذى لها . (رسافل فلسفية نحته بن زكريا الزاري/(۱۸)

اهتمام لأمر وصل إلى مستحق، وسعادة وصلت إلى الأخيبار. ولهذا يشال: إنّ الحاسد هو الّذي يفتح لخير قدنال غيره. والنبطة اهتمام بأمر وصل إلى من لا يستحقد. ولهذه العلّد يقال: إنّ الفابط هو الّذي يؤثر أن يصل البه مثل الخير الواصل إلى غره. (الحدود والغرق/١٤)

اغتمام بخو ناله من يستحقّه. (تلخيص الخطابة / ٢٧٩ و ٢٨٠ و ٢٩١ و ٤٠٠)

(٥٢٧) الحُسِّ إدراك السِّنفس صور ذوات الظين في طينها بأحد سبل القرّة الحسيّة.

ويقال: هو قرّة للنفس مدركة للمحسوسات. (رمائل الكندي الفلسفية/١٦٧)

تأثير عسوس فيمن يحسّ. (رسائل فلسفيّة لحمّد بن زكريا الزازي/١٤٦)

هو تغيير ميزاج الحواس عن مباشرة المحسوس لها. (رسائل إخوان الضغا ١٠١/٢)

هبو قبيول صبور الحسوسات دون حبواميلها . (القابنات/٢٦٣)

قوّة روحانيّة تفعل فعلها من خارج، (نفس المد/٢٧٢)

[هو] طريق إلى معرفة الشّيء، لا علمه. (المُلِقَات/١١٨)

هو إدراك المحسوسة أو انطباعها . (في اللنس/١٦٢) هو المميّز للحياة من الموت . (نفس المعدر/٢٤٦) حـه الحاش، قوّة الحسّ، الحواش،

(٥٢٣) الحس المشترك أمّا القرى الدركة في الباطن فنها القرة التي تنبعث منها قوى الحواس الطّاهرة، وتبسم بشأدينها إليها. وتسمّى الحسّ المشترك. (رمائل ابن سنا/٥٠)

هو الْفَوْة الَّتِي تَتَأَدَّى إليها المحسوسات كُلُها. (طبعيّات الثّفاء, الفنّ التادس/١١٥)

هو فوة في مقدم الذماغ ، تجتسع عده مُشُل جمع المسلوسات فيدركها . (ب رساله شيخ إشراف/١٥) هو الذي كل شيء ينطبع فيه يُحسَ كأنّه مشاهد؛ كان الارتسام من سبب خارجي أو من داخل . (جموعة معتقات شيخ إشراق /١٠٠١)

او قوق است که جملهٔ محسوسات پیش او جمع شوند.(۱) (نفس المعدر ۲۹/۳)

و آن توتی ایست مرتب کرده در مقدم تجویف اوّل دماغ، و اجتماع جلهٔ صور محسوسات پیش او باشد.(۲۲) (نفس الصدر ۲۰۰۲)

١ \_ هو قوّة تجتمع عنده جيع انحسوسات.

ب حر قرّة مترقبة في مضدّم التجويف الأول في التماغ ، جمـ

دفعة . (الشُّواهد الرَّبوبيَّة/١٩٣)

هي قوة مرتبة في مقدم التجويف الأول من الدّماغ ، وسيادئ عصب الحسّ ، ويقبل جميع القرر المنظيمة في الحواس الظاهرة بالتأذي إليه من طرق الحواس من جهة الأعصاب الحاملة للزّمج المبخاري ؛ فهو كحوض بنصب فيه أنهار خسة. (البدأ والماد تمدرالذي الإورو)

القوّة ألّي ترتسم فيها صور الجزئيّات المحسومة بالحواس الطّاهوة. ويسمّى بالبونائيّة بنطانسيا ؛ أي لـوح الـتـفس (الحكماء). (كشاف اصطلامات الفنورُون)

◄ الفنطاب!، قرة الحس المشترك .

(٥٢٤) ألحَسَن كلّ فعل يقتضي استعقاق مدح، أولا استعقاق ذمّ. (الإشارات والتنبيات مع الشّرع ١٠٥٠/، شرعي الإشارات للقوسي ٧/٧) هو ما هو خيرٌ للقبر. (تلخيص الحقابة/٢٣٤)

الخبر، الغبيج.

(970) الحشر + المعاد.

(٥٢٦) أَخْصَة عبارة عن تمام الحقيقة مكتنفة بالسوارض المنتسة.

عبارة عن المفهوم الكلّيّ باعتبـار خصوصيّة مًا . (كثّاف اصطلاحات الفنون/٣٠٨)

(۵۲۷) حصول الصورة في الحسّ مو أن عصل صورة الشيء وفي الحسّ لا بالنمال من الحسّ بها لكن يتصورها بالحال ألي علها من ملاسبًا للسادة، وفير ذلك من الأحوال. (رسائل الفرائ، مسائل مغزنة/١٧)

هي قوّة مرتسمة في مقدّم الدّماع نتأدّى الهسوسات الظّاهرة كُلّها إليها . (المباحث الشرقيّة ٢٣٣٧)

الفَوَّة الَّتِي تَفيض صور المحسوسات وهي الحس المُشرَك , (حائبة العاكمات/٣٤٣)

مدرک صورتها را حس مشترک خوانه د. (۱) (اطائف الحکا/۱۹)

هو قوّة مرتبة في مقدم التجويف الأوّل من التّجاويف الثّلاثة الّتي في اللّماغ تقبل جمع الشّور النّطبعة في الحواس الظّاهرة. (شرح المدابة الأثرية/١٩٧٧)

هو لوح النقش الذي إذا تمكن منه صار النقش في حكم المشاقد. (شرحي الإشارات للقوسي ١٣١/٢) هي الني ترتسم فيها صور جميع الهسوسات على سبيل المشاهدة. (حكمة البن/٣٧٧)

هي قوة مرتبة في مقدم التجويف الأول من اللماغ يجتمع عندها صور المحسوسات بأسرها. (شرح مكة الإشراق/هه))

هو قوّة تدرك صور الحسوسات بأسرها. (مطالع الأنظار/١٤٦)

هي القوّة الّتي ترتسم فيها صور الجزئيات المحسوسة بالحواس الحسس الطّاهرة. (شرح الونف/١٣٣) هو الّذي يجتمع فيه صور المحسوسات الطّاهرة كلّها. (الحكة المتالة ١٩٦٨)

هي قوة مودعة في مقدم اللماغ عند الجمهور. وعندنا قوة نضائية استعداد حصولها في مقدم اللماغ، بل في الزوج المصبوب فيه يتأذى إلها صور الحسوسات الطّاهرة كلّها. (نفس المسدر مدر،)

هي قوّة متعلّقة بمقدّم الشجويف الأوّل من الدّماغ، ولولاها ما يمكن لننا الحكم بالمحسوسات المختلفة

ألقي تكون عندها اجتماع صور الحسوسات.
 إلى المشرك القور: الحس المشترك.

(٥٢٨) الحفظ هو ثبات صور المعقولات والمسورات في النفس. (القابسات/٢٦٣)

. الحركة المستوية على أجزاء الشيء المضرعي . حفظ . (في النفس/٢١٣)

[ادراک] چون باق مانند بر وجهی که اگر استرجاع او خواهد بعد از ذهاب او، راجع شود حفظ خوانند. (۱) (درّه التاج ۸٤/۱۰)

إذا حصلت القسور في العقل وتأكّدت واستحكت وصارت بمبث لو زالت للكّنت القرّة العاقلة من استرجاعها واستموادها سنبت تلك الحالة حفظاً. (الحكة التعانية ١٨/٤)

→ الإدراكات، النذكر، النسان.

(٥٢٩) الحقف الحقد غضب يبق في النفس على وجه الذهر، والأحل هو حقد يقع معه ترضد فرصة الانتقام. واسم الذّحل في اللّغة اليونائيكة مشتق من الكون والرّصد. (رسائل الكندي النسقية ١٧٧٧، القابات ١٧٧٧)

هو كيفيّة نفسائيّة لا يوجد إلاّ عند غضب ثابت وأن لا يكون الانتقام في غاية الشهولة ولا في غاية العسر. (الحكة المعاليه /١٥١/)

ــه الغضيه .

(٥٣٠) الحق يقال حق: للقول الطابق للمخرعه إذا طابق القول.

ويقال حقّ للّذي لا سبيل للبطلان إليه .

ويقال حق للموجود الحاصل للمخبر عنه إذا طابق الواقع . (رسائل الفاربي، كتاب الفصوص/٢١) هو ما وافق الموجود وهو ما هو. (الفاسات/٣٧١) أمّا الحقّ فيفهم منه الوجود في الأعيان مطلقاً،

د على استمبر (الإدراك) بحيث لو استرجع (المعنى التصور) بعد ذهابه لرجع، شبتي حفظاً.

ويفهم منه الوجود الذائم، ويفهم منه حال القول أو القصد الذي يدل على حال الشّيء في الحذارج إذا كان مطابقاً له، فنقول: هذا قول حقّ، وهذا اعتقاد حقّ. (إلميّات الشّغة/٤٨)

يدلَّ بالأشتراك على معان: الوجود في الأعيان مطبقاً، الوجود الذائم.

القول أو العقد الذي يدلّ على حال الشيء الخارج إذا كان مطابقاً للواقع فهو صادق باعتبار نسبته إلى الأمر، وحقّ باعتبار نسبة الأمر إليه. (شرح الإشارات/١٩٨)

يطلق بالاشتراك أو الحقيقة والمجاز على معان: فنارة يطلق ويفهم منه الوجود العيني مطلقاً؛ أي مراء كان دائماً أو غير دائم، فيقال: زيدً موجود

وثارة يطلق ويضهم منه الوجود الذائم، فكان ما لأ يدوم وجوده ليس موجوداً بالحقيقة.

وتارةً يطلق ويراد به حال القول أو المقد؛ أي الفضية فللفوظة أو المقولة، إذ كان دالاً على حال القيء خلالية على القيء خلالية على القيء خلالية على هذا المنى يلازم القيادة في المدلول. (تعليقة على القيادة على القيادة المنى القيادة الدارة في المدلول. (تعليقة على القيادة الدارة (١٠٨٠)

يُعنىٰ به الوجود في الأعيان. ('خَكَة النمالية ١٣١/٢)

ے الصّدق، الحقيقة.

(۵۳۱) الحق الأول الذي ينصب خيره الحقيقة، ويكتن بحقيقت عن أن يستفيد الحقيقة عن غيره. (فعول منتزعة/٥٣)

(٣٣٥) الحقيقة (حقيقة الأشياء) حنينة الأشياء هو الوجود الذي ينشه، واكمل الرجود الذي هو قسطه من الوجود. (آراء أهل المدينة

الفاضلة/١٧)

الحقيقة معرفة الشّيء بمبادئه الخاصّة به. (الخدود والغرون/٣٤)

إنَّهَا خصوصيَّة وجود الشِّيء النَّابِت له.

قد يقال الحقيقة على دلالة اللّفظ على معناه الّذي وفيسة بإزائه .

وقد يقال الحقيقة بإزاء صدق القول وهو مطابقته للأمر في نفسه . (مجموعة معشفات شيخ إشراق ٢٦١/١) الحقيقة تنقسم إلى بسيطة وهي الذي لا جزء لها في المقل ؛ كمفهوم الوحدة.

وإلى غير بسيطة وهي التي لها أجزاه ؛ كالحيوان . فإنّه مركّب من الجسم والأمر الذي موجب حينته . فأحدهما الجنزه العام ، والآخير الجنزه الحناص ، وسقيقة مركّبة منها . (ب رمالة شيخ المراق/٨٦) حقائق الأشياء عبارة عن وجوداتها المناصة التي هي صور الأكوان وهوتـات الأعبـان . (المكتة الممالة ٢٠١٢)

هو وجوده الّذي يترتُب به عـلـبه آثاره وأحكامه. (رسالة المثامر/)

حقيقة كل شيء عبارة عن تعيّنه الخاص ومبدأيّته لآثار محصوصة وأفعال معلومة لا يتعداه. (البدأ والعاد لصدرالذير/٢٠٦)

حقيقة كل شيء هو وجوده الذي يشرئب عليه الناد وأحكامه. (رسائل فلس للاعلي الحلامي المداره المناد الخيام المالية المالسلة من المغينة الحاصلة من تعدد الشنزلات الاعتبارية الحاكمة بذلك سلطان المشق. (نفس المتارة الرهبة بممونية سلطان المشق. (نفس الدروجة

حمّائق المسكنات عبارةً عن الوجودات الحاضة المتعددة في الواقع المختلفة بالشكيك وهي معلولات للوجود الواجبي الحارج عنها، وليس متّحداً معها، فلا يلزم علينا شيء. (قرة الدين/١٣٥) حقائق الأشياء عبارة عن نعيّنات وحيده الحدة:

وتمينزاته في مرتبة العلم. (كلمات مكنونه/٢) حقيقة كلّ شيء عبارةً عن نسبة تعيّن الوجود في علم موجده أزلاً وأبدأ وهي المستاة بالعين النّابت المعبّر عنهما بسالماهيّة. (كفّاف اصطلاحات

ے الصدق، الماهية، الوجود.

الفتون/ ۱۰۷۱)

(٥٣٣) حقيقة الحقائق إنّ حقيقة الوجود، إذا أخذت بشرط أن لا يكون معها شيء ولا يتقبد بقيد من القبود، ولا يتعبن بتعين من التعبدات؛ بل كانت مجردة عن كلّ شيء عنى عن الإطلاق فهي المرتبة المستدة... محقيقة الحقائق. (فزة البود/١٣١)

### (٥٣٤) الحقيقة والجاز (اللفظ)

(٣٥) الحكم هو انتصديق بوجود الأش: المستزم لتصوّرها. (المكن التنالية ٢١/٣ عبارة عن القصديق بشبوت أمر لأمر، أو سلب عنه. (نفس الصدر ٢٥/١) -- القصديق.

(٣٩٥) الحُكمة هي نفسية القرة النطقية. وهي علم الأشياء الكلّية بمتاثقها، واستعمال ما يجب استعماله من الحقائق. النجدة (الشّجماعة) هي نفسيلة القرة الخليةة. وهي الاستهائة بالوت في أخذ ما يجب أخذه، ودفع ما يجب دفعه. (رسائل الكندي الفلمةية/١٧٧)

معرفة وجود الحق. والوجود الحق هو واجب الوجود بذاته. (ربائل الغارائي، التعليقات/) هي الشتبه بالإله بحسب طباقة البشر. ومعنى هذه الحكمة أن يكون الزجل حكيماً في مصنوعاته،

متحقّقاً في معلوماته ، خبيراً في أفعاله . (رسائل إنوان الضفاء ١٤٣/٢)

هي حقيقة الحلم بالأشباء اللقائمة، ووضع كلّ شيء في موضعه الذي يجب أن يكون في ذلك الموضع فقط. (المفاسات/٣٦٢)

القيام بمقائق الاعتقاد في العلم، والثناهي في الاجتهاد ببذل الوسع في صلاح العمل. (نس المدر/١٤٧)

مصرفة الوجود الواجب. وهو الأؤل. ولا يعرفه عقل كما يعرف هو ذاته. (التعليمات/٢٠)

س مه يعرف الانسانية بتصور الأمور، والقصديق بالحقائق القطرية والعملية على قدر انظاقة البشرية. (رسائل ابن سبا ٢٠)

ممرفة الحقائق بمبادئها المجوهرة لها.

علم الأشياء الذائمة الوجود، الشَّابِتَة على الحال الواحدة. (الحدود والفروف/١٤)

هي ارتسام الحقائق في النّفس. (م رسال شيخ ا الراق/١١١)

إنّ هاهمنا علماً واحداً بسقى حكمة. وهو اللذي بختص بالنظر في الصورة الأولى والغاية الأولى. (تفسر ما بعد الظبعة/١٩٢)

هي معرفة الأسباب. (فلسفة ابن رشد/١٨٩)

هي التي تعرف مع الشبب الغائميّ الأوّل السّبب الأوّل الذي همو الصمورة والجملوهسر. (نسفس المعدر/١٥٠)

هو الَّذي يختص بالـشَظر في الصّورة الأول والغاية الأولى. (فلسفة ابن رشد/١٩٢)

هي الخُيلق الَّذِي تصدر عنه الأفعال المتوسَّطة بين أفعال الجريزة والنباوة. وهذان الطّرفان رذبلان. (الباحث الشرقية ٢٨٦/١، المكنة التعالية ١٦٦/١)

صناعة نظريّة يستفاديها كيفيّة ما عليه الوجود في نفسه وما علمهه الواجب من حبث اكتساب التنظريّات وافتناء الملكات لتستكل الشفس وتصبر

عالماً معقولاً مضاهياً للعالَم الموجود. (شرح المداية الأثيرية/٣)

عبارة عن الخُلق الذي بصدر عبده الأفعال الموسطة بين الجربزة والغبارة. (حكة العبن/٢٢٣) هيئة للمنتقفة المعتلية المعلية متوسطة بين الجربزة التي هي إفراط هذه القوة، والبلاهة الذي هي تفريطها. (شرع الوافد/٢٠٦)

هي المعرفة الَّتي هي أصبحٌ معرفة وأنفنها. إنَّها العلم بالأسباب الأولى للكلِّ. (تطبقة صدر

إنها العلم بالأسباب الأول للخل. (نطبعه صدر المكاء على الشفاء/٢) -

عبارت است از ملکه ای که به آن تمیز دهد صاحب آن صدق را از کفب در اقوال، و نافع را از ضار در آراء، و جمیل را از قبیع در افعال.(۱) (لمات المشا/۱۰۰۰)

هي معرفة الأشياء.

هي الإنبان بالفعل الذي له عاقبة محمودة.

هي الاقتداء بالخالق تعالى في السّياسة بقدر الظافة البشريّة. (المكنة الشعالية ١٩٤٤ء، مفاتيح الغيب /rry)

هي معرفة ذات الحقّ الأوّل، ومرتبة وجوده ومعرفة صفاته وأفعاله ومعرفة النّفس وقواه ومراتبه، ومعرفة العقل الهيولاتيّ. (الطّاهر الإلمْيّا/")

الحكمة تطلق على أمرين؛ أحدهما العلم التصوري بتحقّق ماهبته الأشياء والقصديق بها باليقين الحضر التحقّق.

والنّاني النسل الهكم بأن يكون نظماً جامعاً لكلّ ما يحتاج إليه من كمال مرتبة. (المبدأ وانعاد الهجرالذين (١٤٦)

 ١ - الحكمة عبارة عن منكة بيز بها صاحبها الضدق من الكذب في الاتوال، والثافع من الضار في الآراء، والجميل من الفيح في الأفعال. العقل الهيولاني عالم عقلي بالقوّة، ومايه يخرج من الفوّة إلى الفعل هو المسـتـى بـالحكـة. (نفس المدر٢٢٣)

هي العلم بمقانق الأشياء على ما هي عليه بقدر الطّافة البشريّة. وهمي تنقسم أوّلاً باعتبار الظّريق والسلك بالحكمة الشّاء والرّواق والإشراق، لأنّ طريق معرفة العقل بالأشياء إنّا نظريّ فكري أو كشف إلهي أو إلهام غيبي.

والأقل هو الحكة المقاء. ورسوم صاحبها انشي بالاستدلال. وهو علم يدور على العلوم الرسوسة الجمهوريّة. وهو أدنى مرانب العلم والحكة.... والثّاني هو الحكة الرّواق وهو علم يدور على الهداية من الله وحسن توفيقه، ويفتح الله على وجه صاحبه روزنة من رواق الملكوت وهذا أوسط مراتب العلم والحكة....

والثالث هو الحكمة الإشراق. وهو علم يدور على الفهم بالله تعالى والإلهام منه، وبه. فصاحبه يبصر الأشياء بإشراق نور الوجود على فلبه.... (شررسانة المشاهر())

هي المعرفة الَّتي هي أصع معرفة. (شرح الإلميات ١٠/١)

خروج التّفس إلى كما لها الممكن في جانبي العلم والعمل. (نفس الصدر/)

عبارت است از معرفت افضل اشباء با فضل علوم.

عبدارت از علم تامّ و عبدل تام است. (۱۱) (قعات الخبّة/١٥٤)

شینساختن حیقیائق است از خداشینداسی و خودشناسی و فرمان خداشناسی. <sup>(۲)</sup> (جموعهٔ رسائل

الحكيم الشبزواري/١٨٥)

حكمت واسطة است ميانة جربزة و بلاهت (۳) (نفس المدر/۱۸۱)

ـه الحكم ، الفلسفة ، العلم الإفي والتعليميّ والتطريّ ، معرفته تعالى .

(٣٧٥) أَخْكُمُ الْإِضْيَةُ مَا بِبِعِثُ فِيهَا عَنِ الْعُورِةِ الْمُطْلِقِ مِا هُو مُوجِودُ الطلق مِا هُو مُوجِودُ مطلق إلى أَنْ المُعوارض الَّتِي لا يَتَوْقُفُ مُرَوضُها للمُوجِود على أن يعير تمليّمياً أو طبيعياً. (المكن النالية ٢٠/٣)

الإدراكات، الحكة، العلم الإلمي.

(٥٣٨) الحكمة الخُلقيَّة - الحكمة العمليَّة، علم الأخلاق، الفلسفة العليَّة.

> (٥٣٩) الحكمة الرّياضيّـة ــه الحكة التظريّة، العلم الرّياضيّ.

(٥٤٠) الحكمة القلبيعيّة
 الحكمة الشطريّة، العلم القلبيعيّ، العلسفة.

(و10) الحكمة العملية المكة المنعقة بالأمور التظرية التي إلينا أن نعلمها وليس إلينا أن نعلمها وليس إلينا أن نعلمها والمحكة التعلقة بالأمور العملية التي إلينا أن تعلمها وتعملها تسمى حكة عملية. وكل واحدة من الحكين تنحمر في أقسام ثلاثة: فأقسام الحكة العملية: حكة عدية، وحكة عزلية، وحكة غلقة...

وطلب معرفته تعالى.

٣ ــــ الحكمة هي الوسط بين طرقي الجربزة والبلاهة .

١ عبارة عن معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم.
 عبارة عن العلم الثام والعمل الثام.

٢ - هي عرفان الحقائق: من معرفة الله ومعرفة النفس

### الحكمة الغريزية/١١٨

والحكمة المدنية فائدته أن تُشلّم كبفيّة المشاركة التي نقع فها بين أشخاص النّاس لينعاونوا على مصالح الأبدان ومصالح بقاء نوع الإنسان.

والحكمة المنزلية فالدُّنها أن نُّغَمَّم المشاركة الَّتي ينبغي أن تنكون بين أهل منزل واحد لتستظم به المصلحة المنزلية.

وأمّا الحكمة الخُلقيّة فغائدتها أن تُعلم الفضائل وكيفيّة اقتمائها لتركوا النّفس، وتعلم الرّفائل وكيفيّة توقيها لتنطهر عنها اللّفس، (رسائل ان سنا/۲۰)

علم بشيء يكون الطلوب من تحصيل العلم به إدخاله في الوجود أو منعه من الوجود. (شرح الهداية الأنرية/٣)

ما غايتها حصول عمل أو كيفيّة عمل. (تعليقة صدر الحكاه على الشفاء لصدرالذين/ه)

إنَّ الغرض في الفلسفة أن يوقف على حقائق الإشباء كلّها على قدر ما يكن للإنسان أن يقف على عليه. والأشباء الموجود إمّا ما لبس وجوده باختيارنا وفعلنا وموفة الأمور ألّي من القسم الأول يستى حكة نظرية، ومعرفة الأمور الّتي من القسم الثاني تستى حكة عطية. (فعر الفي من القسم الثاني تستى حكة عطية. (فعر الفعر/)

هي التي يطلب فيها أؤلاً استكمال الفؤة الشظريّة بمصول العلم الشصوريّ والشصديق بأمور هي هي بأنّها أعمالنا. (نفس الصدر/٢١٧)

الأعيان الموجوده؛ إتما وجودها بقدرتنا واختسارنا أولاً.

فالعلم بأحوال الأوَّل من حيث أنَّه يؤدّي إلى صلاح المعاش والماد بسمّى حكمة عمليّة. (كثّاف اصطلاحات الفون/٢٩)

\_ الحكة، الفلسفة العمائية.

(١٤٢) الحكمة الغريزيّة هي كون النفس

صادقة الأحكام في القضايا الفطرية. وهي الاستعداد الأول لاكتساب الحكمة الكسبية. (الماحد المثرقية 137/7)

هي كون النقس صادقة الآراء في التفسيا والأحكام. وهذه الهكة النريزية هي الاستعداد الأؤل لاكنساب المنكة الكنسبة. (المكنة النعانية مادد)

-. الحكة .

# (250) الحكمة المدنيّة

به الحكمة العملية، السّباسة المدنية.

(010) الحكة التطرية الحكة المتمنة بالأمور التطرية التي إنيا أن نملها، وليس إليا أن نملها، وليس إليا أن نملها تستى حكة نظرية ... وأمّا الحكة التطرية فأقدامها ثلاثة: حكة تتملّق با في الحرّة والتغير. وتستى حكة طبيعية.

وحكمة تتعلّق بما من شأنه أن يجرّده الذّهن عن الشغير، وإن كان وجوده غالطاً لشّغبر. ويسمّى حكمة رياضيّة.

وسكة تنطق بما وجوده مستغني عن عالطة الشغير فلا يخالط أصلاً، وإن خالطه فبالقرض، لا أنَّ ذاته مفتقرة في تحقيق الوجود إليه. وهي المفلسفة الأولية. والفلسفة الإلهية جزء منها وهمي معوقة الزورية. (رمائل ابن سبنا /٣٠ و ٣١)

علم بشيء لا تأثير لنا البئة فيه؛ بل القصود من معرفته نفس تلك المعرفة فقط. (شرح المداية الأثبرتة/٣)

الحكمة التظرية ما غابشا حصول علم ورأي. (تعليقة صدر خكاء على الشفاء/٠)

إنَّ الغرض في الفلسفة أن يوقف على حقائن الأشياء كلّها على قدر ما يكن للإنسان أن يقف علمه. والأشيباء الموجود إنما ما ليس وجوده

باختيارنا وفعلنا، وإنا أشياء وجودها باختيارنا وفعلنا. ومعرفة الأمور الّتي من القسم الأوّل يُسمى حكة نظريّة... (نفس المعدر/٢)

هي التي تطلق فيها استكمال القؤة التظرية من التفريد المتحرا التفل عصور المتحل الفعل (نفس الصدر/٢٦٦) الحكمة التقطرية ينقسم إلى أصول وفروع؛ أثا الأصلي فهو ما يبحث فيه عن قسم من موضوع ذلك العلم من الحيثية المتبرة في موضوعه.

أو يبحث فيه عن قسم من أقسام موضوعه الذي . هو الجسم القبيمتي من حيث أنه ذو طبيعة .

والفرعي ما بسحث فيه عن قسم من موضوعه من حيثية أخرى. فإنه يبحث فيه عن أحوال بدن الإنسان الذي هو قسم من موضوع الجسم الظبيعي من حيث القسقة والمرض. (شرح رسانه الشاعر/٨) الأعبان الموجودة؛ إنما وجودها بقدرتنا واختيارنا أولا. والعلم بأحوال القاني يُستى حكة نظرية. (كفاف اصطلاحات الفنون/٣٩)

علم بحقایق اشیاء بنجی که نابستند در واقع و نفس الامر تصوّراً وتصدیقاً بقدر طاقت بشریّه خواه تصدیق عض و اعتقاد صرف باشد، و آن را حکمت نظریّه میگویند....<sup>(۱)</sup> (لمات اغیّد/۱۵)

مه الحكة، الفلسفة، الفلسفة الشطرية.

(040) الححكيم عندهم (الحكماء) من عرف شروط البرهان وقوانينه، واستدرك وبلغ من العلم الترياضي والقبيسي، والعلم الإلهي مقدار ما في وصع الإنسان بلوغه. (رسائل ظسفية محمقد بن زكريا الزازي(17)

(٥٤٦) الحلاوة المندل إن قبل في اللقيف حدثت التسومة وفي الكشيف، الحلاوة وفي وفي المحدل، الشفه. (المكنة المتالية ١٠٣/١) حه القمر.

هو من عنده علم الواجب بذاته بالكمال. وهو ما سـوى الـواجـب بــذاتـه. (رسـائل الـفــارابـي، العلينات/١)

هو آلذي أفعاله تكون عكمة ، وصناعته منشئة ، وأقاويله صادقة ، وأخلافه جيلة ، وآراؤه صحيحة ، وأعماله زكية ، وعلومه حقيقية . وهي محرفة حقائق الأشياء وكميّة أجناسها . (رسائل إنوان انشفاء ٢٤٥٣)

هو الذي يوجد فيه سبع خصال عمودة ؛ إحداها أن تكون أفعاله عكة ، وصنائعه متقنة ، وأقاويله صادقة ، وأخلاقه جميلة ، وآراؤه صحيحة ، وأعماله زكية ، وعلومه حقيقية . (فض المصدر ۲۸۲/۳) من عسده عملم واجمع الموجدو بمالكمال .

هو الَّذِي إذَا قضَى بقضيّة يُخاطب بها نفسه وغير نفسه؛ أنّه قال حقّاً وصدقاً. (نمنيّة على الشّغاء تُعدرالذي(١٦/

(التعليقات/ ٦١)

من كان عارفاً بالختائق على ماهي عليه من أحوال المبدأ والماد، وكيفيّة صدور الموجودات عنه تمالى، وكيفيّة رجوعها إليه. (رسالة حدوث المالم/٧٠٠)

إذا حصل (المقل الفضال) للجزء النظري من قوّته النّاطقة يستى هذا الإنسان حكيماً وفيلسوفاً. (البدأ والماد تصداللين/٩٣)

هو الّذي إذا قضى بقضيّة، يخاطب بها نفسه وغير نفسه؛ أنّه قال حقّاً وصنقاً. (شرح الإلمبّات/٦٢٣) ــه الحققّ، الصّدق، الحكمّة، الليلسوف.

إ ... هي العلم بختائق الأشياء على ماهي عليه في الواقع ونفس الأمر؛ تصدّرًا وتصديعًا، على قمد الظافة البشريّة؛ سواء كان تصفيقاً محفياً واصتفاداً صرفاً. ويقال لها الهكمة النظريّة...

(٥٤٧) الحلم متوسط بين إفراط الغفب

وبين أن لا يخضُب على شيء أصلاً. (ضول منزمة/٢٦)

هو الإساك عن الابتداء إلى دعاء النفب إلى الانتقام من البعاني بحسب ما يقتضبه العقل، لا 
بناءاً على مانع خارج. (سه رساله شبخ اشراق/١٢٠) 
هو القفضل في نقصان الشيء المكتوب أو رفعه 
في المعوضع الذي يلحق ذلك مدح أو كرامة. 
(تلخيص الفطاية/٢٢٠)

- القضيب.

(هذه) الحُلول كون الشّيء بجبت وجوده في نفسه وجوده لشيء آخر على وجه الاتّعاف. (الحكة التعالية /٢٣١/)

ے الائمان.

(و43) الحسق (الحساقة) الحسق هو أن يكون تخبله للمشهورات سلسماً وعنده تجارب عضوظة ، وتخبيله للمشهورات التي يهوى وينشؤق سليماً . وله روية ، لكنهاروية تخبل له أبداً فيا ليس يؤذي إلى نلك الغابة أنّه يؤذي إلىا ، أو تخبل له فيا يؤذي إلى ضلا تلك الغابة ، أنّه يؤذي إلى . في يؤذي الى ضلا تلك الغابة ، أنّه يؤذي إليا . فيكون فعله ومشورته على حسب ما تحبّل له رويته الفاسدة . (همول منزه/١١)

الحسافة صدور الفعل عن الإنسان بلا تقدير ولا فكرة. (الحدود والفروق/١٠)

ـ الروية.

(**۵۰۰) الحماقة** -4 الحمق.

(001) الحسميل الحكم بدأت على ذات لتحقيق وجودها . (الحدود والفروق/1)

هو الاتّحاد في الوجود.

عبارة عن الانحاد في الهويّة والوجود. (تعليقة على الشفاء تصدرالةبن/٨٩)

عبارة عن الاتّحاد في الوجود. (الحكة المتعالبة ١٨٣/١)

ــه الاتّحاد، الحمل الدّاتي، الحمل الشّائع.

ره مع الحمل الأقل الذّاتي أن يمني به أن الوضوع هو بعينه نفس ماهبته الحمول ومفهومه بعد أن يلحق كم عنوان ماهبته المحلوب أي هذا بمينه عنوان ماهبته ذلك . (المكن المعالمية ٢٩٣٢/)

الَّذِي مَبِـناه الاقْحاد بحسب المعنى. (رسالة المناعر/١٣)

آن عبدارت است از حکم بداینکه معنی موضوع بعینه معنی محمول است و تغایر نیست مکر مجرّد وصف موضوعیّت و عمولیّت؛ مثل انسان انسان است. (۱)(لمات بلیّة/۲۲۰)

ــه الحمل.

(٥٥٣) الحمل الشائع الصناعي هر عبارة عن جرّد اتحاد الموضوع والمدول وجوداً. ويرجع إلى كون الموضوع من أفراد مفهوم المسول.... (الحكة الصالية ٢٩٢/٢)

هبارت است از حکم به آنحاد و هینیّت دو معنی متغایر بحسب مفهوم در مصداق و وجود؛ خواه آنحاد آنحاد ذاتی باشد؛ مثل حمل ذات و ذاتیّات شيء بر آن شيء و خواه عرضی باشد؛ مثل حل عرضیّات شيء بر آن شيء. (۲) (لمات

٢ \_ هو عبارة صن الحكم بالاتحاد والمبنية مصداقاً ح

١ ــ هو عبارة عن الحكم بدينية الموضوع والصدول معناً
 بالاشغابر بينها إلّا عِزْد وصلى الموضوعية والهمولية ١ تمو
 الإنسان إنسان.

(٥٥٨) الحياة هي رباط حركة وحش وعقل

إِنَّ اسم الحياة ليس ينطلق على شيء إلَّا على

إذ كان، كان فعل المقبل هو الإدراك . فيل

الرّباط الّذي به يكون التركيب هو السمّي حياة.

إنها نعني حياة لما كان له بنفسه غذاء وفاء

قَوَّةً مِن قوى وراء الطَّبِيعة ، وهبة من العلُّـة الأولى ا

ممتنع نباشد بر او که بداند و بکند. (۱) (درة الناج

عبارت است از وجود الشّيء عند نفسه. (٢) (نفس

هي أن يكون الشِّيء ظاهراً لنفسه، أي مدركاً

قوّة تتّبع الاعتدال النّوعي ويفيض عنها سائر القُوى

الحبوانيَّة . إنَّها قوَّة تنقتضي الحسِّ والحركة مشروطة باعتدال المزاج. (شرح مطالع الأنظار/٩٣)

عبارة عن صحة اتصاله بالعلم والقدرة (أبو

قَـوَّة تسبع نلك الـقوَّة اعتدال النَّوع. (شرح

هي كون الشِّيء بحبيث يصدر عبنه الأفعال

الضادرة عن الأحياء، من آثار العلم والقدرة.

الحسين البصري). (نفس المعد/١٧٩)

السرمديّة. (رسالة بقاء النفس بعد فناء الجسد/٢٠) عبارت است از آن که ذات به حیثیتی باشد که

العقل هو حياة. (تفسير ما بعد الطبيعة/١٩١٩)

ونماء وتربية. (المقابسات/٣٦٧)

الإدراك .

(تضن الصدر/١١٠٠)

المبدر ه/ه۳)

المواقف/٢٧٠)

(الحكة التعالية ١١٧/٨)

لها. (شرح حكمة الإشراق/٢٠٠)

ونقص. (في الاغس/٢٩)

المينة/٢٢٥)

الحمل، الحمل الذائي.

(100) الحمل المتعارف - الحمل الشَّائع الصَّناعي.

(٥٥٥) الحموضة البارد إن نعل في الكثيف فالعضوصة، وفي اللَّطيف فالحموضة وفي المعتدل فالقبض. (الحكة النمالية ١٠٣/١)

ـ القلم.

هي السّمع والبصر والشّمّ والذّوق واللّمس.

الَّذي من خارج (إفلاطون). (في التفس/١٦٢) - القوى الباطنة والظّاهرة.

هو خوف الإنسان من تقصير يقمع به عمند من هو أفضل منمه في شمىء شا أو في كمل شيء. (المقابسات/٣٦٩)

الذَّم . (حكمة العين/٦٨٣)

١ ــ عبارة عن كون ذات الشيء بحيث لا يستنع عليه أن

٢ ــ عبارة عن وجود الشّيء عند نفسه.

يملم ويفعل.

(١٥٩) الحواسّ (الحواسّ الخمس) عي

الطرق التي تستنفيد منها النفس الإنسانية المعارف. (رسائل الهارابي، التعليقات/٤) الحواس الخمس هي البصر والسّم والدّوق والشّم واللَّمس، وفعلها الحسّ . (مفاتيع العلوم/١٣٨)

(رسائل إخوان الضفاء ٣٨٢/٢) الحواس اشتراك النفس والبدن في إدراك الشيء

(٥٥٧) الحياء متوسط بين الوقاحة وبين الحصر. (فصول منتزعة/٢٧)

هو انحصار التفس خوف إتبان القبائع والحذر من

 ووجوداً بين المعنيين المتغايرين مفهوماً و سواه كان الاتّحاد ذاتيها ؛ كما في حمل الدَّات وذاتي الشَّي عليه ، أم كان مرضيًّا؛ مثل حل مرضيّات الشِّيء عليه .

#### الحياة الارادية والطبيعية والعرضية / ٢٢

هو الكون الّذي يكون مصدر الإدراك والضعل . (نفس المسدر ١٩٨٨)

حياة الحيوان صفة ذائية مقومة لجسنيتها بحسب الماهيّة؛ أعني الجسم بالمعنى الأعم، لا بالمعنى الذي يمكون موضوعاً، أو مادّة. (الحكمة التمالية ٢٥/٩)

هي حقيقة تابعة للمنزاج في الحيوانات اللَّحيّة، يلزمها الحسّ والحركة، وفي حضّه تسالى عبارةٌ عن صفة لأجلها يصحّ على الذّات كونها درّاكة فقالة. (ماترج اللب/٢٧١)

هي قرة تسع الاعتدال التوعي (ابن سينا). فرة تسقيضي الحس والحسركة الإرادية مشروطة باعتدال المزاج. (كفّات اصطلاحات الفنون/٢٩٠) هيارت است از صغني كه مناط ادراك و فعل باشده بعني مشربّب شود به آن، ادراك و فعل؛ خواه ترقب، تُرتب خارجي باشد و يا مجرد ترقب عقلي باشد كه در نزد ملاحظه تفصيليه مفهومات حاصل ميشود (١١) (لعات الهنة/٢٤٠)

عبيارت است از يدون شيء بر احسن و افضل انحاء وجود.<sup>(۲)</sup> (نفس المبدر/۲۶)

◄ الادراك ، الحيوان.

الإنسان.

(٥٥٩) الحيساة الأراديّة والطبيعيّة والعرضيّة أنا الحياة القبيعيّة فحياة المقل بالمقل . والون العرضي (هو) الجهل الشّائع في

فأتما الحياة العرضية فحش الإنسان، وحركته

بسلامة بدنه، وسكون أخلاطه، وقوة طبيعته، وتعرّف سائر ما هنو سركّب من جهنته. (القاسات/١٤)

الحياة الطبيعية؛ مقارنة الضورة للماذة لمناية هي كمال الشعيرفات. والحياة الإرادية هي الشمتع من الشهوات، وترك الالتفات إلى ما توجبه مشة المقل. (الحدو والفروق/xv)

> (٥٦٠) حياة الحيوان حدالحاة.

(٦٦١) الحياة القلبيعيّة

- الحياة الارادية والقليمية والعرضية.

(٥٦٢) الحياة العرضيّة

الحياة الإرادية والقلبعية والعرضية.

(۵۹۳) الحجيوان هو جسم متحرّك حسّاس بتخدَّى وينمو ويَحسّ وبتحرَّك حركة مكان. (رسائل إخان الشفاء ۲۸۲/)

هو كل جسم يتحرّك ويحسّ ويستقل من مكان إلى مكان بجشّت والهوائيّة عليه أغلب. (نفس الممدر ١٨٨/٢)

ما الغالب عليه المواتية. (نفس الصدر ٢٨٨/٣) كلّ جسم متحرّك حسّاس مؤلّف من نفس حيواتية وبدن موات. (نفس الصدر ٢٢١/٣) هو كلّ جسم متحرّك حسّاس. (نفس الصدر

جسم متنفس حشاس متحرّك بإرادة. (الحدود والفروق/١)

(T3V/T

هو جسم مركّب مختص من بين المركّبات بالتّـفس ا الحيوانيّـة .

وهي كمال أول لجسم طبيعيّ آليّ من جهة ما

ــ الحيوان الأعجم والناطق.

(٥٦٧) الحميّ هو الّذي يدبّر الطبيعة، فيحمى مرّةً ويـاخد ما يـراه مـن الأدويـة مـرّة. (رسائـل ظـفيّة تحمد ن زكريّا الزّازيّ/٢٠)

المتحرّك بدّاته. (رسائل إخوان الشفاء ٣٨٥/٢) هو الدّرّاك الفتّال. (الشعليقات ١٧٧/، محمومة رسائل الحكم السبرواري (٧٧٦ و ٨٥٠، مدرسالة شيخ إشراق /٢٠١، محمومة معشفات شيخ ((شراق /٢٧/١)

شرح حكمة الإشراق /٣٠٠، المبدأ والمعاد لصدرالـتمين /١٤٢/ أسرار الحكم /٦٦ و ١٣١ و ١٤٤) المدرك والفاعل.

من له علم وإدراك وقعل، فهوحيّ. (رسائل ابن سنا/٢٤٦)

هو الدَرَّاكِ الفقال.

هو أن يكون الشّيء بحيث يصدر عنه الغمل والإدراك . (التحميل/٥٧١)

هو الدّرّاك الفقال ، وهو مدرك لكل المعقولات وفاهل لكل المكنات . (الباحث الشرّبة ۱۹۳۲) عبارت است از درّاك فقال . (۱) (درّه الناج ۷۰/۵) حه الحموان . يدرك الجزئيّات الجسمانيّة ويشحرّك بالإرادة. (شرح الهدية الأثريّة/١٨٦)

جسم ذو نفس حسّاس متحرّك بالإرادة. (مطالع الأنظار/١٤)

إنَّه الجسم الَّذي من شأنه أن يحسَّ ويتحرَّك . (الحكة التعالية ١٦/٦)

ــه الحتى، الحياة.

(۱۹۱۵) الحیوان الأعجم والقاطق حیوان ناطق آن است که متحقق باشد ما را که او را ادراک کلی هست چون انسان. و اعجم آن است که متحقق نباشد ما را که او را این هست و اگرچه جایز باشد که در نفس امر او را باشد لکن متحقق نشده [باشد] ما را آن. (۱)

الإنسان، الحيوان.

(ه.۳۵) الحيوان الكامل هو الذي يتحزك إلى الحسوس بعد غيبته عنه، أو يتحرك إليه قبل حضوره. (رسائل ابن رشد، كتاب اللفس/٩٣)

- الحيوان.

(270) الحيوان الناطق

٢ ــ عبارة عن الدراك الفقال.

١ = الحيوان الثاطق هو ما تحقق لنا أنَّ له إدراكاً كَلَّبَا إِنَّ لَهُ إِدراكاً كُلَّبَا إِنَّ لَهُ إِدراكاً كُلِّباً إِنَّ لَهُ إِدراكاً كُلَّبَا إِنَّا أَنَّ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا أَنَّ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا أَنْ أَنْ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّا إِنَّ أَنْ أَنْ أَلَّهُ إِنَّ إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنْ إِنْ أَنْ أَلِهُ إِنْ إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنْ إِنَّا إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّا إِنَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّ إِنَّ أَنْ أَلِهُ إِنْ أَنْ أَلِهُ إِنْ أَنْ أَلِهُ إِنَّ أَلَّا أَنْ أَلِهُ إِنْ أَنَّ أَلَّا أَنَّ أَنَّ أَنَّ أَلَّا أَنْ أَلِهُ أَنَّ أَنَّ أَنَّ أَنَّ أَلَّا أَنْ أَلِهُ إِنَّ أَنْ أَنَّ أَلَّا أَلِنْ أَلِنْ أَلِنَّ أَلَّا أَنْ أَلِمُ أَنَّ أَنَّ أَلَّ أَلَّا أَلَا أَلَّا أَلّا أَلَّا أَلَا أَلَّا أَلّا أَلَّا أَلَا أَلَّا أَلّا أَلَّا أ

واخبوان الأعجم هو مالم يتحقّق لنا أنَّ له هذا، وإن أمكن في نفس الأمر لكنّه فير متحقّق لنا ذلك .





(۵۹۸) الخاصة صفة عصوصة لما دون غيره

بطيشة الزّوال. (رسائل إخوان الضفاء ٢٨٦/٣) هي كالرّسم، إلّا أنّها من صفة واحدة عرضيّة. (انقابسات/٢٠٠)

الحاضة على الإطلاق هو أن يكون من جمع الوجوه ودافحاً، وبجميع أشخاص النّوع؛ كالضّحك. وبالـقساس إلى شبيء هـو أن لا يـكون على الإطلاق؛ كذي الرّجل فإنّه يممّ الإنسان والقائر، أو كالكاتب فبانّه بممّ صنفاً من النّاس. (لنطقاب/١٤٨)

الحناضة الموجود للشّيء وحده ولـه ولكـلّـه دائماً. (الحدود والفروق/1)

الرّسم، العرض الخاص والعام.

(190ه) الخاطر - الإدراكات.

(٥٧٠) الخبر هو كلّ قول جاز تصديق قائله فيه وتكذيبه لخبيته عن العيان أو لفيّه عن الزّمان، ووصفه أنّه مسموع من قائله. (رمائل

إخوان الصفاء ١٠٩/٣)

إِنَّ معنى الإخبار عن المعاني الموجودة في الذَّهن: · أَنَّ لِمَا نَسِبَة إِلَى الأَعِيانَ؛ أَي مطابقة لمَّا .

مدلول الخبر هو الصدق وأمّا الكذب فاحتمال عقلي .

بيان ذلك أن كل كلام لفظي لا ينفك من ذكر نفسي هو نسبة قائمة بالتفس؛ فإن كان مدلوله بحرد هذه التسبة فإنشاء، وإن دل على متملّق في الخسارج ضخير. ومدلوله (الحبر) أؤلا الشسبة التفسية، وثانيا الحارجية.... (شرح الإلهاب من كتاب الشفاء (١٩٨٠)

→ الصدق.

(۷۷۱) الحُمر هو معرفة يتوصّل إليها بطريق التُجربة والشّفنيش. (الحكمة التعالية ۱۹/۱، مفاتيح الغيب (۱۶۷)

◄ الإدراكات.

(٥٧٢) الحَجل حركة من الغزة الفكرية يتردد معها الحاز الغريزي إلى خارج البدن دفعة،

وإلى باطنه دفعةً. (الحدود والفروق/٢٤)

هو انفعال تمايع للشّعور بأنَّ الغير حصل له شعور بأنَّه فَقَل شيئاً من الأشياء الّتي لا ينبغي أن يفعلها بحسب اعتقاد ذلك الغير. (شرح حكة

المين/٦٨٣)

هو ما يتبهها حركة الزّوح إلى الذاخل والخارج لأنّه كالمركّب، من فزع وفرح، حيث بتقبض الزّوح إلى الباطن، ثمّ يخطر بباله أنّه ليس فيه كثير مضرّة، فينبط ثانياً. (الحكة المتالة ١٩٠/١)

هي انفعال نفعاني يتبع شعوره بشعور غيره بأنّه فعل شيئناً من الأشياء الّتي قد أجم على أنّه لا يتبغي أن يفعلها , (البدأ والماد لصدراللين/٢٦)

ــه الفرح، الفَّرَّع.

(٥٧٣) الخذلان - التوفيق.

(۵۷۵) اختموع والخضوع خشوع عبارت از عبادت است به حضور قلب و استدعای صراط مستقیم از حضرت، و مآب مطلق نیباز و عجز قلی.

و خضوع فروتق و اظهار عجز و نیاز است به جوارح.(۱) (رسالة أنوارتة/۲۲۰)

ــه العبادة .

(٥٧٥) الخشونة هي وضع أجزاء سطح ما لا رفع ولا خفض. (رسائل الفاراي، مسائل منفرة (٤) جرم سطحه بنقسم إلى أجزاء غير متساوية غنلفة الوضم. (الهدود لابن سينا ٢٦/، رسائل ابن سينا

إ الحنشوع صارة عن المعادة مع حضور الشلب وطلب الضراط المستنج ومطلق المأل الافتقاري والعجز القلبي .
 والحضوع هو الثواضع وإظهار المجز والافتقار بالجوارح .

(117/

عبارة عن اختلاف وضع الأجزاء في ظاهر الجسم بأن يكون بعضها نـانشاً وبعضها غـائراً . (المباحث انشرئية (۲۹۲/)

أن يكون بعض الأجزاء ناتئاً وبعضها غائراً. (شرح الموانف/٢٠٢)

إنّ الملاسته استواء وضع الأجزاء في ظاهر الجسم، والحشونة عدمها بأن يكون بعض الأجزاء تناشأ وبعشها غائراً. (كذّات اصطلاحات الفنون/١٥٧) حه الملاسة.

> (٥٧٦) الخضوع - الحشوع .

(٥٧٧) الخطأ العدول عن الصواب والحق. (الحدود والفروق/٣٤)

(٥٧٨) الخطابة هي القدرة على الخاطبة بالأفاويل التي بها تكون جودة الإقناع في شيء من الأمـــور المســكنة التي شأنا أن تؤثّر أو تجتنب غير أنّ الفاضل من أصحاب هذه القوّة السيتعملها في الخيرات ويستعملها الذهاة في الخيرات ويستعملها الذهاة في الخيرات (نصل منتزمة/١٢)

جودة إقناع الجمهور في الأشياء التي يزاولها الجمهور وبمقدار المعارف التي لهم، وبمقدّمات هي في بادئ الزائي مؤثّرة عند الجمهور، وبالألفاظ التي هي في الموضع الأوّل على الحمال التي اعتاد الجمهور استعمالها. (الحرف/١١٨)

هي توة تتكلف الإقتاع المكن في كل واحد من الأشياء المفردة (أرسطو). (تلخيص الحسابة/٢٨) الحبية المغتبة المعتبة المغتبة أن معادمة من تستمامة عبر قطعية ؟

أي ظنيّة، أو مشهورة، وتسقى خطابة وإمارة. (مطالع الأنظار/٢٦)

ـ القياس الخطابي.

(٥٧٩) الحَفظ هو المقدار ذو البعد الواحد وهو الطول فقط ، ولا يمكن رؤيته إلّا مع البسيط . (مفاتيح الطور/٢٠٣)

هو مقدار ذو بعدٍ واحدٍ. (رسائل إخوان القنفاء (۱۰۲/۱ و ۲۹۲/۳)

هـو طول بلا عـرض، وطرفا الحقة نـقطـتان. (نفس المعـد ٢٠/٣)

هو امتداد واحد مجرّد هن الآخرين. فهوينتي بما لا امتداد له أصلاً. (الإشارات والفنيهات مع الشرح ١٩٠٨/١)

هو مقدار لا يقبل الانقسام إلّا من جهة واحدة. هو مقدار لا ينقسم في غير جهة امتداده بوجو، وهو تهاية الشطح. (الحدود لاين سبنا ٣١/، رسائل ابن سبنا ١٠٠/)

هو ما يتوقم مرتسماً بحركة شيء غير منقسم إلى جهة من الجهات. (التحميل/٢٠٦)

هـو الّـذي رسمـوه بـأنّـه الطّـول وحـده دون عرض وعـق. (مجموعة مصنفات شيخ إشراق ٢٣٥/١)

ما كًان من الأعظام ممشدًأ في جهةٍ واحدة فهو خظ.

هو الّذي له طول فقط . (تفسير ما بعد الظبيمة/٥٩٦) هو الّذي تهايشه نقطشان . (رسائل ابن رشد كتاب السّماع الظبيمن/٢٧)

ما لا ينقسم في جميع الجهات وهو مشار إليه فإنا أن لا يقبل القسمة أصلاً وهو التقطة ، أو يقبلها في جهة واحدة فقط ، وهو الخظ . (شرسي الإشارات للزاري ٢٩١٨)

لو كانت المادة عارية عن القورة إمّا أن تكون مشاراً إليها ، أولا تكون مشاراً إليها ؛ فإن كانت مشاراً إليها فلا يخلو إمّا أن لا تكون قابلة للقسمة ، أو تكون قابلة للقسمية ؛ فإن كانت قابلة للقسمة ،

فإمًا أن تقبل القسمة في جهة واحدة وهو الحظ. (الباحث المشرقية ٢٠/٢)

الكم إن كان قار الذّات فإن كان منقسماً في جهة واحدة لا غير، فهو خطّ . (إيضاح المقاصد من حكة عين الفواعد/١٦٨)

ماله طول فقط وينتهي بالنّقطة. (شرح حكة العن/١٨٦)

خطّ، طول باشد تنها بی اعتبار عرض و عمق. (۱) (درّة الناج ۱۳/۳ه)

المقدار إن انقسم في جهة واحدة فقط فهو الحتق. (مطالع الأنظار /٧٥/ ،١٠٩)

السّطحان الموجودان يتماسّان على أمر منقسم في الظول دون العرض وهو الخلا . (شرع الوقف/٢٥٩) ما يرتسم من حركة النّقطة على بسيط.

الكمم المشصل إنما أن يكون ثابعة الداّت فارّة الأجزاء أولا يكون، الأول هو المقدار المنقسم إنى ماله امتداد واحد وهو الحقة (الحكة المتعالم ١١٤/١) حه السقاح، القلول، العرض، الكمّ المشصل، الشقطة.

(٥٨٠) الخظ المستدير

- الحظ المستفيم.

(٥٨١) الخطّ المستقيم إنّه أقسر خطّ وصل به بين تقطتين. (رسائل ابن رند/١٦)

إنّه الّذي يطابق أجزاؤه بعضها بعضاً على جميع الأوضاع.

إِنَّه الَّذِي إِذَا أَتُبِتَ تِهَايِنَاهُ وَأَدِيرُ لِمْ بِتَغَيْرُ عَنْ وضعه؛ يعني إِذَا أَقْبِل وأدبر؛ كما يدار الحور لا يَتَغَيْرُ وضعه. (الباحث النرقيّة (۱۹۱)

إنَّه الموضوع على مقابله؛ أي نقط كانت عليه

١ \_ الخط هو الطول فقط من دون اعتبار العرض والعمق.

بعضها لبعض (أقليدس).

إنّه أقصر خط يصل بين نقطنين (أرشميدس). (نفس الصدر ١/٥١٩) إيضاح القاصد من حكة من

القواعد (۲۱۱)

الأنظار ( ٣٦)

إِنَّ الحَظُ لَا يَخْلُو إِمَّا أَنْ تَكُونَ أَجِزَاؤُهُ الْفَرُوضَةِ فِي سمت واحد أم لا، الأول هو الخط المستقير. والشَّاني لا يخشو إمَّا أن يكون الحظ الحارج عن نقطته في تعقيره إلى محدبه متساوياً أم لا، والأوَّل هو الحقة المستدير والثَّائي همو الحقة المنحني. (مطائم

خط تـقم النّـقط الهفـروضـة فيه كلُّمها متوازية ؛ أي على سمت واحد لا يكون بعضها أرفع وبعضها أخفض. (شرح المواقف/٢١٣)

> (۸۲ه) الخطور مه الإدراكات.

(٥٨٣) الخَفَّة قرّة طبيعيّة يتحرّك بها الجسم عن الوسط بالظبع. (الحدود لابن سينا /٣٤، رسائل ابن سينا (١٦٠)

هي الميل الضاعد. (شرحى الإشارات للزازي ١٨٤/١) الميل الطبيعيّ إمّا يتوخّى الفوق وهو الحَفَّة. (شرحى الإشارات للظوسى ٨١/١)

آن است که جسم به او حرکت کند به جانب علو. (١) (درة التاج ٢٠/٢)

إنًا إذا سكتًا الزَّقُّ المنفوخ قسراً نحت الماء، نجد فيه مدافعة نحو الصعود. وهذا هو الخفّة. (إيضام المقاصد من حكمة عن القواعد/١٨٦)

الحَفَّة والشَّقل هما قوَّتان بحش من علَّهما بواسطتها مدافعة صاعدة بالشبية إلى الحقة، ومدافعة هابطة بالنسبة إلى الشقل. (مطالع الأنظار/٨٧)

١ \_ هي ما يها يتحرُّك الجسم إلى جانب العثور.

هي الميل إلى الفوق. (حاشبة الحاكمات/١٩٧) قَوْةَ طَبِيعِيَّةً بِمُحرِّكُ بِهَا الجَسَمِ عَنِ الوسط بِالطَّبْعِ. (اخكة المعالبة ٧٨/١)

**ـ النَّقل، اخْفيف.** 

(٥٨٤) الخفيف هو الضاعد من الوسط.

الشَّىء الطَّافي فوق الأجسام كلُّها . (رسائل ابن رشد الشياء والعالم/٨)

هو الَّذي شأنه أن يطفو فوق جميع الأجسام. هو الَّذي من شأنه أن يتحرَّك إلى قوق إذا بكون ا قي الموضع الأسفل. (نفس الصدر/٧١) هو الَّـذَيُّ فيه خلاًّ أكثر، ومَـلاً أقلَّ. هو الَّذِي نسبة الحَلاُّ فيه إلى الملاُّ أعظم من نسبة

الخلأ إلى اللاً من الشقيل. (نفس الصدر/٧٢) ما يكون أكثر حركته إلى جهة الفوق. (حاشبة (191/2) [ 191]

- التقبل، الخفيف بالإضافة.

(٥٨٥) الخفيف بالإضافة الخنيف بالإضافة له معنيان:

أحدهما: الَّذِي فِي طَبَاعِهِ أَنْ يَتَحَرَّكُ فِي أَكُثُرُ المسافة الممندة بنن المركز والمحيط حركة إلى الحبيط لكشه لا يبلغ المحيط، وقد يعرض له أن يتحرُّك عن الحيط، ولا يكون تانك الحركمنان، المتضادّتين.

والنَّاني: الَّذِي إذا قيس إلى النَّار نفسه، كانت النّار سابقة له إلى الحبط. فهو عند الحبط تـقـيل وخفيف بالإضافة. (شرحى الإشارات للظوسي (1-3/1

(الخفيف) إمّا أن يكون جميع حركته إلى جهة الفوق وهو الخفيف المطلق، أولا يكون وهو الحقيف الغبر المطلق. (حاشية الهاكمات/١٩٨٠)

ــ الخفيف، الخفيف المطلق.

نفسه. (نفس الصدر/108) - المكان، المكان المطلق.

(٥٨٨) الخلاف شعطي الأشمياء غيريَةُ أو غيراً. (رسائل الكندي الفلمنية/١٧٤)

هو بـخلاف الـغير، ولذلك يـلزم أن يـكون الهالف يخالـف بشيء ويوافق بشيء. (رسائل ابن رشد، كتاب ما مد الطبية/٢٩)

**ـه الغيران، المتخالفان.** 

(٥٨٩) الخَلْف أمّا الأمام فهو الجزء الذي إلى ما يليه يتحرّك الحيوان. وأيضاً فإله الذي فيه الحواس.

والخلف هو المقابل لحذا. (رسائل ابن رشد، الساه والعالم (٣٩/)

القدّام مايلي وجهه (الإنسان). والخلف ما يقابله. (شرحى الإشارات للظوس ٧٠/١)

الفذام هي الجهة التي يُتحرّك إليها بالطبع وهناك حاشة الإبصار، والخلف ما يقابله. (شرعي الإشارات الزازي //٧١)

ے اجھة.

(٥٩٠) المخَلق هو تقدير كلّ شيء من شيء آخر. (رسائل إخوان الضفاء (٧٧/٢)

هُو إيجادُ الشِّيءَ من شيء آخرُ. (نَفَسَ الصِيرِ ١/١٧/٣)

اسم مشترك ، فيقال خلق ، لإفادة وجود كيف كان.

ويقال خلق لإفادة وجود حاصل عن مادة وصورة كيف كان.

ويقال خلق بعد أن يكون لم يتقدّمه وجود دًا بالقوّة؛ كتلازم المادّة والصّورة في الوجود. (الهدود لابن سينا /٣٤، رسائل ابن سينا /١١٦) (٥٨٦) الخفيف المطلق هو الذي في طباعه أن يتحرّك إلى غاية البعد عن المركز, ويقتضى

طبعه أن يقبض طافياً بحركته فوق الأجرام كلّها. (طبعيّات الشّغة /12، الإشارات والشبيات مع الشرح

٢٦٠/٢، شرحي الإشارات للظوسيّ ٢٦٠/١)

(الخفيف) إنا أن يكون جبع حركته إلى جهة الفوق وهو الخفيف المطلق، أولا يكون وهو الخفيف الفرر الطلق. (حاشة الهاكمات/١٩٨/)

- الحفيف الحقيف بالإضافة.

(٥٨٧) الْخَلَا المكان الطلق هـ و الخلا.

(رسائىل فلسفيّة لمحمّد من زكربًا الزّازي/ ١٧٠)

إنَّها هو مكان لا متمكَّنَ فيه ، عند القائلين به . (نفس الصدر/۱۷۱)

هو البُّمد الَّذي خلا منه الجسم، ويمكن أن يكون فيه الجسم. (نفس الصدر/١٩٨)

هو المكان المطلق الذي لا ينسب إلى متمكّن فيه. (مناتبع العلن/١٣٧)

هو المكنان الفارغ الذي لا مشمكّن فيه . (رسائل إخوان الضفاء ١٤٦/١ و ٢٨/٢)

بُعد يمكن أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة قائم لا في ماذة؛ من شأنه أن بملأه جسم وأن يخلوعنه. (خدود لان سيا /۳۳، رسائل ابن سينا /۱۰۹)

شيء يتصوّره العقل ويسميّه بالحلأ. فعدم الحلأ

عبارة عن نني ذلك المتصوّر.

الحلأ هو الكان الحالي. (حاشية الهاكمات/٤٠٦) أن يوجد جسمان لا يتلاقميان ولا يوجد بينها ما

يلاقي واحداً منها. (شرحي الإشارات ٦٧/١) المبــادئ اثنــان الحنلة والقورة، أشــا الحنلة فــكـان فارغ. (الزمــانـل لصدرالةين/٩٨)

إذا حلل الامتداد الموجود في مادّة فنجسم تطيميّ ، وإنّ لم يملّ فخلاً . (كشّاف اصطلاحات الغنون/١١٥) عدم محض ، ونف صرف يشبته النوهم ، ويقذره من

#### الحنق والهداية/130

كُلْماله مقدار ومساحة ، وهو عالم الأجسام . (ت رساه شيخ اشراق/٥١)

التفدير، القدر.

(٩٩١) الخَـلق والهداية المداية هي الكمال الـدي لا يحناج إليه في وجوده وبقائه.

والخَلْق هو الكَمَال الّذي يُمتاج إليه في وجوده وبقائه. (الثعلقات /٢١، الماحث الشرقة ٢٥/٢)

القيمات (۲۲۸)

الخلق هو إعطاء الكمال الأوّل، والهدابة هي إفادة الكمال الثّماني. الهداية هي ما يسوق الشّيء إلى كماله الثّاني لا يحتاج إليه في أصل وجوده ويقائه، وقد أعطى حسبحاند كلّ شيء كمال وجوده وهو ما يمناج إليه في وجوده وبقائه (وهو الحُكة المالية ١٣٦٨/٨)

- الخُلق، الكال الأول.

(٩٩٢) الحُلق الذي تصدر به عن الإنسان الأفعال القبيحة والحسنة. (رسائل الفاراني، كتاب الثنيه /1)

هو ملكة يصدريها من التّفس أفعال مًا بسهولة من غير تقدّم رويّة. (إلمبّات الشفاء/٢٢١)

هيئة تحدث للتفس القاطقة من جهة انقيادها للفيدن وفير انقيادها له. (المندأ والعاد لابن سبنا/۱۰۸)

تَبَذَّذَ النَّفَسَ لَعَلَيْهُ مَوَاءَ الطَّبِيعَةَ عَلَيْهَا , (الحَدُودَ والفروق/٣)

حال طبعيّة للنّفس داعية إلى أن تفعل النّفس. أفعالها بغير رويّة. (نفس الصدر/١٤٢)

إنّا هو هيئة تحدث للتفس النّاطقة من جهة انقبادها للبدن أو انقياد البدن لها . (مه رساله شيخ اشرة/١١٨٨)

إنَّه ملكة تصدريا عن النَّفس أفعال بالنَّهولة من

غير تقلم روية. (الباحث الشرقية ٢٨٥/١) الحكة التعالية ١٩١٤)

عبارت است از هیأتی راسخ ثابت شده در نفس که افعال از وی صادر شود به آسانی، صادر شود بی حاجت بفکرتی. (۱) (نطانف الحکة/۱۷۱)

هو عبارة عن ملكة تصدربها النّفس أفعالها بسهولة من غير تقدّم رويّة وفكر. (إيضاح النقاصد من حكة عيى الفواعد/٢٠٨)

ملكة يصدرها من النَّفس فعل من غير تقديم. رويّة. (حكة لسِ/٣٢٨)

ملکه است که به آن از نفس افعال صادر می شود فی تقدم رویتی (۲۲) (درة التاج ۹۳/۲)

ملكة يصدرها عن التفس أفعال بسهولة من غير سبق فكر. (مطالع الأنظار/٨٨) ملكة تصدر عنها؛ أي عن التفس بسبها الأفعال

ملكة تصدر فنها ؛ أي عن النّفس بسبها الافعال بلا رويّة . (شرح الواقف/٣٠٠)

# (٩٩٣) الخِلقة

۔ الشكل.

(914) الخوف الرجاء هو ابتهاج النفس بلائم لها أخطرت إمكان حصوله في المستقبل. والحوف هو تأثم النفس بمكروه أخطرت إمكان حصوله في المستقبل. (مه رساله شيخ إشراق/١٢٢) هو توقّع المرء أن يمسته شرّ مفسد. (نلحيص المتانه/١٣٣)

🕳 الحمّ .

١ -- عبارة عن الهيئة الرئاسخة في الثانس تصدر الأفعال
 عنها بسهولة من غير تقلم روية .
 حد ما كنا الدور من اللائد الله من مراحة .

بالمعلق من حيث الشفس الأفعال من غير نشام روقة.

(ه٩٥) الحيال هو أن يجد الحسّ شبع شيء مع صورة الإنسان مع صورة الإنسان مع صورة الإنسان مع صورة الأنسان مع صورة المرآة، ثمّ لا يكون اللك القسورة الطباع حقيقيّ في مادّة ذلك الشّيء النّافي اللّذي يؤدّيا ويرى معها. (طبعات الفّماء الفرّ الخاس/١٠) الحيال هو الشّيء الّذي ينجلب إليه بالتّخيّل الباطل. (في النّسر/١٦٤)

عندنا (الحكمياء) جوهر مجرّد عن النبدن وعن هذا العالم كلّه . (نعلية عل الشّفاء لعدرالذين/١٣٨)

- القرّة الحبال.

(٩٩٩) الخيالات معنى الخيال هو أن يجد المحتى المتحرة كما نجد الحمن شبح شيء مع صورة شيء آخر؛ كما نجد صورة الإنسان مع صورة المرآة، ثمّ لا يمكون لتلك الشيء النائي المقورة الطاع حقيقيّ في ماذة ذلك الشيء النائي المُذي يؤديها ويُرى معها .... (طبيعيّات الشَغاء) الفرّ الحاس/٠٤)

الخيال عبارة عن الضورة الباقية في التفس بعد غيبوبة انحسوس؛ سواء كانت في المنام أو في البقظة. (الحكمة المتعالية ١١٨/٥)، مفانيح النيب (١٤٠/) الخيال عندنا جوهم مجرّد عن البدن وعن هذا العالم كلُّه، ولكن ليس مجرَّداً عقليًّا بل هو موجود في عالم إدراكي جزئي ونشأة جوهرية قاغمة لافي ماذة ولا في مظهر أخبر؛ كما ظبن الشائليون ببعالم المثال ... وانضور الخيالية غير محتاحة في وحودها وبقائها إلى حضور مادة جسمانيّة ولا هي موجودة في آلة دماغية، وإنَّها هي كالمرأة عنصصة معدة للتفس على تصوير تلك الضور في عالمها الخاص الإدراكي .... (تعليقة على الشَّفاء لصدرالذين/١٣٨) إنَّ القَوْةَ الَّذِي بِهَا تَدْرَكُ الْمُدْرَكَاتِ ثُلَاثَةً أَصِنَافٍ: المستنف الأؤل الغنوى التي بهنا تندرك الضور الجسمانيّة ... وهي الحواس الخمس . والإدراكات الحاصلة فيها هي صور روحانية . والصَّنف الدَّاني

المقوة التي تدرك هذه القسور الروحانية التي تسمّى خيالات. (رسائل ابن باجة الإلمية (٨٠) بأن القوى الحيالية عندانا جوهر مجرّد عن البدن وقواها وان لم يكن جوهراً عقلياً. وهي عن التفس الحيوانية وعين التاطقة قبل صيورتها عقلاً بالفعل والقور الحيالية باقية بيماء توجه التفس، وانتفاتها إلها .... (رسائل ظبق ملاً عن تورى/٢٣١) ما الحواش.

(۵۹۷) ألحتير الحير بالخبيقة هو كمال الوجود، وهـــو واجـــب الــوجـــود. (رســانــ الــفـــارابـــيّ. التعليقات/۱۱)

ما نشؤقه كل شيء في حدّه ويشتم وجوده؛ أي رئيته وحفيقته من الوجود . (نفس المسدر/۲) هو الذي يؤثر غيره هو الذي يؤثر غيره لإجله وأنه هو الذي ينشؤقه الكل من ذوي الفهم والحسّ . (نفس المعدر سائل منفرّنة /۱۸) الشمادة هي الخير عل الإطلاق .

كُلِّ مَا يَنفَعَ فِي أَنْ يَبِلغَ بِهِ السّمادة ويِنالَ بِهِ فَهُو خَيِّرٌ. (نفس الصدر، السّاسات الدينة/٢) هو كُلِّ شيء أمر به النّاموس، أو حثّ عليه أو

مدحه فيستى ذلك خيراً. (رسائل إخوان القنفاء ٩٨٠/٢) هو ما براد ويؤشر لأجل ما يراد بالاستعارة الذاته.

(المتاسات/٣٦١) الشَّرَ يدلَّ في كلّ شيء بوجه ما على عدم الكمان الدِّي لـــه، والحبر على وجـــوده. (المــــــــات

الشاه (۳۰۱/۰۱) هو ما يتشؤقه كل شيء وما يتشؤقه كل شيء هو الوجود أو كمال الوجود من باب الوجود . (نفس

هو ما يتشوّقه كلّ شيء ويشمّ به وجوده. (البدأ والماد لابن سينا/١٠)

الصدر/ ٢٥٥)

### الحنربالذات/۱۳۲

هو الذي يشتاق إليه الكلّ . (نلخيس الخطابة/١٣٠) بحسب السّن الغبر المكتوبة هي الأفحال الّتي كلمّا تزيّد منها إلى غير نهاية تزيّد هده ومدحه أو كرامه ورفعته . (نفس الصدر/٢٠١)

هو الوجود. (شرحي الإشارات للزائيّ ٧٩/٢) عبارة عن حصول كمال الشّيء. (الباحث الشرقيّة ١٠٤/١، إيضاح القاصد من حكة من القواعد (١٦) هو الـوجعود من حيث إنّه مؤثّرً. (حاشبة الهاكمات/١٥)

هو البلذة وما يكون وسيلة إليها. (عند المشهور) (نفس المدر/٤٥٧)

هو حصول كمال للشّيء. (مطالع الأنظار/١٢) عبــــارة عــــــنُ كون الشّيء ملائماً. (شرح الواقف (١٦٥/)

اعلم أنّ الحير بالذّات هو ما يؤثره كلّ واحد بيتج به ويشتاقه ، وهو الوجود بالحقيقة . والشّر معنى يقابل الحير تقابل الشّنب والإيجاب ، وهو العدم ، خائشًر الحقيق لآذات له بل هو حدم شي ، أو عدم كسمال لشيء . (تعلبقة على الشّفاء لعدوالدر (11/1)

الحنير المطلق هو الّـذي يتشرّقه كلّ الأشباء وبتمّ به أو بما يفيض منه ذواتها وكمالات ذواتها ....

الخير ما ينشؤقه كلّ شيء وينتؤخاه ويتمّ به قسطه من الكمال الممكن في حقّه. (الحكمة التعالية ٥٨/٣)

ما يطلبه كلّ شيء وهو الوجود أو كمال الوجود. (نفس الصدر ٢٦٦/٧)

عبارت است از چیزی که مؤثر و غنار باشد در نزد عقلا و مبتج و مشتاق باشند به آن، اشیاء و طلب کنند آن را موجودات بحسب فطرت و جیلت و به اعتبار طبیعت و ارادت و تمام شود به آن نصیب هر شيء از کمالات مکنة اولیة بوده باشند آن کمالات یا ثانویّة.(۱) (لمات افتراء)

ه السمادة، الشرّ، الكمال.

(۵۹۸) الحنير بالذّات سه الحنر، الشرّ.

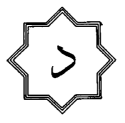
(ووه) الخيرات الإنسانية القوى والملكات والأفعال الإرادية التي إذا حصلت في الإنسان كانت أسباباً لحصول الخرض المقصود بوجود الإنسان في العالم هي الخيرات الإنسانية. (رسائل الذراني، مسائل مشرقة/١٨)

الأفعال الحيرات هي الأفعال المعدلة المتوسطة بين طرفين هما جميعاً شرًا أحدهما إفراط، والآخر نقص. (نصول منتزعة/٣١)

ے الشرّ.

(۹۰۰) الخيريّة مه الزحة.

١ ـ عبارة عن النّي ء ألمذي يؤثر ويختذ عند المقلاء،
 واليه يستجون ويشناؤن، ويظهه الموجودات نطرة وطبيعة
 وبالإرادة، وهبو ألمذي يستم ب نسط كمل شميء من
 كمالاته الممكنة الأولية أو الثانونة.



(١٠١) الدّائرة - السّطح، المستوي، الكرة.

(١٠٢) دائرة الأفق

مه الأفق.

(١٠٣) الدخان نار وتراب. (رسائل إخوان

الصفاء ٢٨٨/٣)

هو أجزاء أرضية لطيفة، ترتفم في المواء مم الحرارة. (نفس المعدر ٢٨٩/٣)

هو المتحلِّل اليابس من الأرض. (شرحى الإشارات للطوستي ١٠٢/١)

أجزاء أرضيّة تلظفت بالحرارة مختلطة بها النّاريّة. (حاشية الحاكمات/٢٠٩)

هو كل جسم مركب من أجزاء الأرضية والتارية ؛ سواء كان أسود أو غير أسود. (كشّاف اصطلاحات الفتون/٥٠٢)

ـ القدخن.

(٦٠٤) الكاراية هي المعرفة الحاصلة بضرب

من الحيل، وهو تقديم المقدّمات واستعمال الزّويّة. (الحكة المتعالية ١٥/٤ء، مفاتيح الغيب /١٣٧) ے الادراکات.

> (٥٠٥) الدسومة **- الحلاوة**.

> > (۲۰۱ الذفعة

ـ الكدريج.

(٩٠٧) الدلالة دلالت مطلقا؛ اعم از وضعى و غیر آن عیبارتی از آن که او به حیانتی باشد که از شنیدن آن، معنی مفهوم شود.

پس اگر دلالت او به توشط علم باشد به وضع اور آن را دلالت وضعی خوانند.

و اگر دلالت بر معنی به توشط علم به وضع نباشد آن را دلالت عقبي خوانند. (١) (درة النام

١ \_ الذلالة مطلقاً ـ وضعيّة كانت أم غيرها ـ عبارة عن كون النِّيء بمالة بفهم العني من سماعه. فإن كانت .

(0-18/1

أن يكون الشّيء بحالة يلزم من العلم بـ العلم. بشيء آخر.

كُونُ الشَّيء بجالة يلزم؛ أي يحصـل من العلم به ائعلم بشيء آخر ولو في وقت . (كشَّاف اصطلاحات التعرف(٤٨٧)

(۲۰۸) الدليل

ــه البرهان، الحجّة.

(٢٠٩) السلالسيسل الإقسنساعسيّ والمغالطي الإقناعي هو الدليل الركّب من الشهورات أو الظنونات.

والدُليل المقالطي هو لا يتركّب من المقدّمات المشهورة أو الطنونة ؛ بل من الوهميّات الشابهة للأوّليّات. (حاشة الهاكمات/١٨)

ــ القياس الجدلي، القياس الشفسطي.

(٦١٠) الذليل المغالطي

ــه الإقناع، القياس الجدليّ، القياس الخطابيّ، القياس الشفسطيّ,

(١٦١) اللقماغ هو من أهم الراكز العصبية تكون من مادة نخاعية تشغل الجمعيمة، ويقدون ويقدون تنت تقريباً في الإنسان نحو ١٣٠٠ جرام. وهو يتألف من عدة أجزاء أهمها أربعة: المغي الخيخ، القنطرة، الشخاع. (رسالة بقاء التنسر٢٤) هو العصب.

(٦١٢) الدنيا

 دلالة اللفظ بتوسط العلم بوضعه تستى دلالة وضعية. وإن لم تكن دلالته بتوسط علم بالرضع تستى دلالة مقلبة.

عالم الآخرة والدنيا.

(٦٩٣) المدور هو أن يحتاج الأوّل إلى المثاني والسّاني إلى الأوّل؛ إمّا بواسطة أو بغير واسطة. (الباحث المشرقة (٦٩/١)

هو توقّف الشّيء على ما يتوقّف عليه برتبة أو أكثر. (مطالم الأنظار/١٥٢)

هو أن يكون شيئان كلّ منها علّة للآخر بواسطة أو دونيا . (شرح الواف /١٧٧)

عبارت است از این که شيء عتاج باشد به چیزی که آن نیز عستاج باشد به آن شيء، چیزی که آن نیز عستاج باشد به آن شيء، پی واسطه یا جواسطه واحد یا بیشتر (۱۱ (نمات پښتر۲۱)

سه الفياس الدوري.

(۱۹۲) اللاهاء هو القدرة على صحة الزويّة في استنباط ما هو أصلح وأجود في أن يتمّ به شيء عظم سمّا يظنّ خيراً من ثروة أو لذّة أو كرامة. (فعول متزمة/مه)

(٩٦٥) الله هو مدة تمالا أوّل له ولا آخر. (رسائل فلسفية نحمد بن زكريا الوازي/١٩٥)

يضاهى الضائع هو المعنى المعقول من إضافة التّبات إلى النّفس في الزّمان كلّه. (الحدود لابن سينا /٢٦) رسائل ابن سينا /١٠٥)

نسبة ماهم الزمان دوليس في الزمان الى الزمان، من جهة ما مع الزمان هو الذهر. ونسبة ما ليس في الزمان إلى ما ليس في الزمان من جهة ما ليس في الزمان، الأولى به أن يستمي الشرمد. والذهر

 ب صبارة من كون شيء عتاجاً إلى شيء يكون هو أيضاً عتاجاً إلى الذّيء الأؤل بالاواسطة أو مع واسطة واحدة أو أكثر. الإعتقاد في الضّمير والسّرّ، والآخر هو الفرع المبنيّ عليه القول والعمل في الجهر والإعلان. (نفس الصدر ٢٠٢/٣)

هو الطّاعة من جماعة لرئيس واحد. (في لغة العرب) (نفس الصدر ١٩٨٦)

هو أن يكون كل مرؤوس بنقاد تطاعة رئيسه ولا يعصيه فيا بأمره به وينهاه عنه، فيا فيه صلاح للجميع, (نفس الصدر 1984)

هو طَاعة وانقباد للرّئيس الآمر فيا يأمر وينهى المرقوسين بحسب ما يليق بواحد واحد، وما يرى أنّه يصلح له ويصلح فيه. (نفس الصدر ١٨٧/٢)

هو تصفية النقس الإنسافي عن المكدورات الشيطانية والمواجس البشرية والإعراض عن الأغراض الذنيوية اللائية. (رسائل ابن بهارس» قول إلهي رادع للنفس القهوانية والنفسية مقوم الها مانم لها من الاسترسال فيا طبعاً عليه. (المدود

والفروف/٥٠) ـــ الشّربعة.

نسبة الأبديّات إلى الزّمان هو الذهر. (القبات/) الموجودات المتخبّرة المقتضيّة الأجزاء بالمميّة والقبليّة والبعديّة تستى دهراً. (نفس المعد//١٠٠) معبّة ثابت، لمتغيّر لامن حبث تميّره، بل من حبث ثباته أو وجوده مطلقاً هو المبرّ عنه بالدّهر. (تعلية على الثفاء لمعدائدين//١٥٥)

نسبة الثابت إلى المتغيّر هو الذّهر. (القبسات /١٠٩٠. الحكة المتعانية ١٤٧/٤)

مه الزّمان، الشرمد.

(٥١٦) اللّذين هو الظاهة من جماعة لرئيس ينتظر منه نيل الجزاه. (رسائل إخوان الشفاء (۲۱۲/۲)

هو شيئان: أحدهما هو الأصل وملاك الأمر وهو







(١١٧) الذّات (ذات الشّيء) بقال عل

كلّ مشار إليها لا في موضوع.

ويقال على ما يعرف في مشار مشار إليه ممّا ليس في موضوع ما هو، مشا تدلُّ عليه لفظة مفردة أو

ويقال أيضاً على كلّ مشار إليه في موضوع. ويقال على كلّ ما يعرّف في مشارِ مشار إليه منا

في موضوع تما .

ويقال أَيْضًا على ما ليس له موضوع أصلاً، ولا هو

موضوع لشيء أصلاً . (الحروف(١٠٦)

تقال بإطلاق على المشار إليه الذي ليس هو في موضوع، ولا على موضوع، وهو شخص الجوهر.

وتقال أيضاً على كل ما يعرّف من هذا المشار اليه جوهره. وهي كُلْبَات الجواهر.

وتقال أيضاً على المشار إليه الَّذي في موضوع، وهو شخص العرض.

وتقال أيضاً على كلّ ما عرّف ساهيته، وهي المقولات القسع وأنواعها . (رسائل ابن رشد، كتاب

ما بعد الطبيعة /١٦ و ١٧)

إنَّ الدَّات عبارة عن هويَّة شيء ونحو وجوده

الخَّاص به . (مفاتيح الغيب/٣٢٧)

آن است که قائم بنفس باشد، یعنی وجود فی نفسه آن عن وجودش در غر نیاشد . (لمعات الافية/٢٧٤)

گاهی ذات میگویند و قصد میکنند از آن تمام ماهیت شیء را مثل حبوان ناطق نسبت به افراد انسان.

گاهی ذات میگویند اراده میکنند معنی قائم بنفس را.

گاهی ذات میگویند و قصد میکنند از او هویت شخصيه را خبواه واجب البوجبود باشد با ممكن الوجود جوهر باشد يا عرض. (١) (نفس الصدر/١٥٤)

ــه الجوهر، العرض.

١ ــ عبارة عن القائم بالنفس بأن لا يكون الوجود في تفسه عين الوجود في الفير. وقد تقال وينواد منها تسام ماهية الشيء؛ كالحيران السَّاطق بالنسبة إلى أقراد الإنسان. وقد ثقال وبراد منها معنى قائم بالثفس.

وقد تقال وتراد منها الهويّة الشّخصيّة؛ سواء كانت واجب الوجود أو ممكن الوجود؛ وسواء كانت جوهراً أو مرضاً.

## الذَّاتي/١٣٨

(٨١٨) اللَّه آتي هو الحمسول الَّذي يـلـحق الوضوع من جوهر الموضوع وماهبّنه. (الإثارات والثنبيات/1)

أن يكون المحسول مأخوذاً في حـدّ الموضوع، مقـوّماً له، داخلاً في حقيقته.

آن است که عمول به ضمیمه نباشد به این معی
که موضوع در حد نفس خود بدون اعتبار اتضمام
امری از امور خارجه از ندخس ذات مدوضوع،
اگرچه آن امر، امر اعتباری و تعتبلی باشد،
مصداق و محکوم طبه آن معنی باشد، خلاصه
کلام آن که ذاق به این معنی آن است که صدق
آن بر ذات موضوع به حیثیت تقییدی عتاج
نباشد، اگرچه به حیثیت تقییل عتاج باشد.(۱)

لفظ ذاتی در نزد ارباب معقول بهیندین معنی گفته می شود.

گاهی ذاتی میگویند و قصد میکنند چیزی را که ذات در تحقیق آن کافی باشد؛ مشل وجوب و امکان ذاتی

و گاهی ذاتی میگویند و اراده میکنند از آن متضای ذات را.

و گاهی ذاتی میگویسد و قصد میکنند از آن چیزی را که از تمام ماهیت نوعیه خارج نباشد.

١ ــ هو ماليس بعمدول ما شبيعة بعنى كون الموضوع في
 حد نضه بها احتيار انضيام أمر من الأمور الحارجة من
 نفس ذات الموضوع -وإن كان ذلك الأمر أمراً احتيارياً
 وتشكياً- مصداناً وحكوماً على المثل الذي.

ولمنض الكلام أنَّ الذَّاقِ بِذا المنى هو مَايكون صدقه عل ذات الوضوع غير مفتشر الى الحيثيّة التفييدية وإن كان مفتقراً إلى الحيثيّة الثماليّة.

و گاهی ذاق میگویند و اراده میکنند از آن چیزی را که در تمام ماهیت شيء داخل باشد. بمبارت دیگر ذاتی میگوینند و اراده میکنند از آن، جزء محمول را و ذاتی به این معنی منحصر است به جنس و فعمل.

و گاهی ذاتی میگریند و قصد میکنند از آن چیزی را که از تسام حقیقت شیء خارج نباشد خواه تمام حقیقت آن باشد یا جزه حقیقت باشد. ذاتی به این صحنی شمامل ماهیت نموهیه نیز می باشد. (۲) (نفس الصدر/۱۰۵)

(٩١٩) الله اتيات والعرضيات ما يحمل في المقل من نفس ذاته يسمّى بالدَّانيَّات، وما يحصل في فعب لا من ذاته بل لأجل جمهة أخرى يسمّى

فالذَاتي موجود بالذَات؛ أي متّحد مع ما هو الموجود اتّحاداً ذاتياً. والعرضي موجود بالعرض؛ أي متّحد معه اتّحاداً عرضياً. (الحكة المتعالية

ــ الجنس، الحقيقة الذَّاني، النَّوع، الماهبَّة.

للأتي عند أرباب المعقول يطلق على معان.
 فقد يطلق ويراد منها ماتكون الذات كافية أي تحققها.
 كالرجوب والإمكان الذاتي.

وقد يقال ويراد منه مقتضى الذَّات.

مالمرضيّات.

وقد يقال ويراد منه شيء غير خارج عن تسام ماهنته القيء الثومية.

وقد يقال ويواد منه مايكون داخلاً في ماهية القيء. وبعبارة أخرى يقال الذّاني ويراد منه جزء المحبول عني القيء وبهذا المعنى يتعصر في الجنس والفعل. وقد نقال وداد منه مالسد منااح من حقيقة الله مصاد

وقد يقال ويواد منه ماليس بخارج من حقيقة الشيء سواء كان تمام الحقيقة لللشيء أو جزء حقيقت، والداني بهذا المعنى بشمل الماهية الثرعية أيضاً.

(۲۲۰) اللّه بول الحركة التي من كم إلى كم تستى حركة غز أو تخلخل إن كان إلى الرّيادة، وتسنى حركة ذبول أو تكاشف إن كان إلى التقصان. (ربائل ابن سياه/٢٢)

الحركة في الكمّ قد تكون بانضياف مادّة إليه ، وهي النّز وبإزائه الذّبول. (القحميل/١٧٨) (هو) ذوبان الجسم ونقصانه التّابع ليبوسة القلب. (الحدود والفروق/١٠٣)

إِنَّ الَّذِي بَرِدَ مَنْ خَارِجَ إِذَا كَانُ بِهَدِهِ مَا يَتَّ لِمِنْ بِهَدِهِ مَا يَتَحَلَّلُ مَنْ مَنْ مَنْ يَتَحَلِّلُ مَنْ مَنْ تَقْفُونًا ، وإذَا كَانُ أَكْثُرُ مَنْ مَنْ مَنْ فَوْلًا وَالْمَنْ عَلَالًا . وَمَاثُلُ ابْنَ رَشِّهِ ، الكُونُ والشّادِمِ)

هو التقاص مقدار الجسم بسبب انفصال بعض الأجزاء عن جميع أقطاره على القناسب. (شرع

المداية الأثرية (٩٠، شرح حكة الين (٣٦١) الشرة هو أن يزداد الجسم بسبب اتصال جسم تعر به على وجه يكون الزيادة مداخلة في الأصل

به على وجه يكون الزّيادة مداخلة في الأصل مدافعة أجزائه إلى جيع الأقطار بنسبة طبيعيّة. والذّبول عكسه . (إيضاح القاصد من حكة عن المراهد/٢٨٢)

هو انتقاص مقدار الجسم في الأقطار الثلاثة بسبب. قصل بعض أجزاله. (مطالع الأنظار/١٠٣)

هو انتقاص حجم الجسم بسب ما ينفصل عنه في جمع الأقطار على نسبة طبيعية. (شرح المراقف/٣٣٠) هو النقصان الذي يكون على تناسب طبيعيّ. (الحكة النمالية ٧١/٧)

حه الشكائف، حركة الشمق، الحركة في الأين والكم والكيف والوضع، الشمق.

(٩٢٣) الذَّكاء هو جودة حدس على الشيء

بسرعة بلا زمان، أو في زمان غير ممهل. (ضول منتزعة/11)

سرعة الانقداح نحو المعارف. (الفابسات/٢٦١) المسارعة إلى معرفة الوسط. (الحدود والفروق/٢٨) شدّت قوّت ذهنى است. (١٠) (درة الثاج ١/٥٥) هو شدّة الحمدس وكمماله وبملوغه. (الحكمة الشمالية ١٩٠١/٤)

ه الإدراكات، الحدس.

(٦٢٣) الـذّكر هو احتضار اللّهن ما تقدّم وجوده في النّفس. (النابسات/٢٦١)

إنّها هو ردّ حركات الفكر على النوهم الجاري حتى يردّ ما في خزائته على ما كنانت الفكرة تحرّكت به. (نفس الصدر/۲۱۸)

هو أن يرد على الحسّ المشترك صورة من خارج قد حفظتها من قبل، وقد ترد من داخل طيها فلا ينفعل عنها. وقد يصير هذا الوارد سبباً لأن تدرك به أمراً آخر، وذلك لطاعة الـقـوى للتفس ولاستعداداتها القويّة. (القحصل/٧٨٧)

وو معتقداداته القويد (المنطقين (١٨٠٧) هو معرفة ما قد عرف بعد أن انقطمت معرفته . (ق. اللغاس/٢٠١)

[ادراک] چیون بیاقی مانسه بهر وجهی که اگر استرجاع او خواهد بعد از ذهاب او راجع شود حفظ خوانند و آن طلب را تذکر و آن وجدان را ذکر.<sup>(۲)</sup> (در: الثاج ۸۶/۲)

هو أنّ الضورة المحفوظة إذا زالت عن الفؤة العاقلة فإذا حاول الذّهن استرجاعها فتلك المحاوله هو الذّكر. (الحكة التعالية //٥٠١/)

١ ــ هو شاة القوة الذهنية .

بـ الله إدراك الشيء مق بق على وجه لو أراد استرجاعه
 بعد ذهابه لرجع بستى الإدراك حفظاً والقلب تلاكراً،
 وذلك الوحدال ذكراً.

القررة الزائلة إذا عادت وحضرت سُمّي وجدانها ذكراً. (نفس الصدر ٥١/٤، مغانج النب /١٣٤) عبارة عن ملاحظة العضوظ، وذلك لا يتمّ إلاّ بإدراك ثان مبدأه الوهم، وحفظ مبدأه الحافظة. (البدأ والماد لمدرالابن/٢٥٠)

م الإدراك ، الإدراكات، اللذكر، الحفظ.

(٦٧٤) الدُّوق - فَوَهُ الدُّوقِي.

(١٧٥) الدُّهن الَّذِي يكون به التّميز على جودة أورداء ينقسم إلى صنفين؛ تكون بأحدهما جودة النّمنيز، ويستى قرّة الذّهن .... (رسائل

الفاراني، الثنيه/٧)

هو القدرة على مصادفة صواب الحكم فها يتنازع فبه من الآراء التعاضدة والقرّة على تصحيحه.

فهو جودة استنباط لما هو صحيح من الآراه فهو إذان نوع من أنواع التعقّل . (فصول منتزه/٨٥) مدة الله من بدر الأثر امر (الآثر ادر) دوس)

جودة التميز بين الأشياء. (القابسات/٢٦١) قوتى است نفس را، معدّ اكتساب آراء را. <sup>(١)</sup>

(درة الناج ٢/٨٨)

قَوَّةَ لَلْنَفْسَ مَهِيَّأَةً نَحُو الأكتساب. (حاشية الهاكنات/٢)

هو قوة النّفس على اكتساب العلوم الّتي هي غير حاصلة . (الحكة التعالية ١٥١٥، مناتبح النبب ١٣٧/ ــه الإدراكات .

١ \_ هو قوّة للشفس مهيّأة لاكتساب الآراء.



(٦٢٦) الرّائحة خروج هواء شحتةنٍ في المسم عارض فيه ، غالطةٍ له قوّة ذلك الجسم.

(رسائل الكندي الفلسفية/١٧٧) المار المراكب الفلسفية (١٧٧)

بخارات ذوات كيفيّات تشحمّل من الأجسام المُرّبة. (دسائل إخوان انقىفا ٢٨٧/٣)

(هي) الأثر المتولّد عن ذي الطّعمين بما هو كذلك . في الرّطب.

كيفيّة بخاريّة منحلّة من الأجسام ذوات الطبيعة. (الحدود والفروة/٩٦)

إِنَّ هبولاها (الرَّوائح) هي الطّمم المتولَّد عن غالطة اليبوسة للرَّطوبة. (في النّفر/١٩٩/)

مه القلعم، فوَّة الشَّمَّ.

(٦٢٧) **الرَّأي** هو الظَّنَّ الظَّاهر في الـقول والكتاب.

ويقال: إنّه اعتشاد النفس أحد شيئين متناقضين اعتقاداً بِكن الزّوال عنه .

ويقال: إنّه الظّن مع ثبات القضية عند القاضي ، والسرّأي إذن سـكـون الظّنّ . (رسـائل البكـنـدي اللسنة:(١٩٨/)

نهاية الفكر. (المقابسات/٢٦١) شيء من تلقيع الظّنّ والوهم بشركة المقل والتجربة. (نفس الصدر/٤٤٠)

هو الظُّن الظَّاهر. (الحدود والفروق/٣٨)

هو الإعتقاد الجزوم به. (الحكة المتعالية ١٨٦٠ه، طبعيّات الشّفاء /الفنّ النادس (١٨٥)

هو إجالة الخاطر في المقدّمات الّتي يُرجى منها إنتاج المطلوب.

وقد يقال للقضيّة المنتجة من الرّأي: رأي. (الحكمة المعالية ٥٩٠/، مفاتيح الغيب /١٩١)

◄ الإدراكات، القلق.

(٩٣٨) الرَّوْيا هي استعمال النَفس الفكرُ، ورفعُ استعمال الحواس من جهها.

هي انطباع صور كل ما وقع عليه الفكر من ذي صورة في النفس بالفؤة المصورة، لترك النفس استعمال الحواس ولزومها استعمال الفكر. (رسائل الكندي الطلبقية (٢٨٦)

هي تصوّر النّفس رسوم المحسوسات في ذاتها وتخيّل الأمور الكائنة قبل كمونها بقوّنها الفكريّة في حال

#### الزويا الحقيقية/١٤٢

التوم وسكون الحواس. (رسائل إحوان الضناء ١٨/٨) الرَّوْيا الحَمْيَقَيَّة: مِنتَّح تنطيع في القُوّة الشخيَّلة تأتي من جهة العقل الفمّال. (الحدود والفروف /١٦ و ١٦)

الرؤيا الكاذبة تكون عن سبين؛ عن فعل الفؤة الحنيائية عند الشوم في الآثار الباتية في الحسّ المشترك، من الحسوسات الّتي من خارج، وعن فعل هذه الفؤة في المساني المودمة في الفؤة الفّاكرة... وعن المستشوّقات الطّبيميّة الّتي للتفسى. (في النسر، ١٣٧)

للشفس. (في الشفس/١٩٠١) الرؤيا تكون بحضور أمثلة الأشياء (دمقرطس).

الرَّدِيا من طبيعة الفكر الَّـني نكونُ في النَّوم. (نفس المعدر/١٧٢)

انحباس الرّوح من الطّاهر إلى الباطن. (المبدأ والماد لصدرالذين /٧٧)، المظاهر الإنمّة /٩٦)

ــه الأحلام.

(٦٢٩) الرّؤيا الحقيقية حدالة ال

(١٣٠) الرؤيا الكاذبة

(٦٣١) الرَّوْية إدراك الشاهد هو المشاهدة. والمشاهدة إنما بمباشرة وسلاقاة، وإنما من غير مباشرة وملاقاة، وهذا هو الرَّوْية. (رسائل الفارابي، كتاب النصوم/ ١٨، فسول الحكم /١٣)

هي أن تشغل التنفس قواها بشيء من مدهب ما تطلبه ليتم استعدادها لقبول الصورة المطلوبة من عند واهب القبور. (التطبقات/٨٤)

> تَعَلَّمُهُ فِي العَمَّلِ (الحَدود والفروق/٣٨) هو انطباع صورة الشّيء في الرّطور

هو انطباع صورة الشّيء في الرّطوبة الجليديّة (المملّم الأول ومن تسمه). (شرح حكمة

الإشراق/۲۹۸)

**--** الإيصار.

(٥٣٢م الرّجاء

ــه الخوف .

(۱۳۳۶) **الرّحمة** انفعال يعرض للإنسان إذا رأى شيئاً غمالهاً كما جرت به عادته، وكما اقتضاء طبعه. (الشعليقات/۱۲۷)

أمّا الشّفقة والرّحة فإنّها انضالان يعرضان للتّفس يتأتّي السفعل بها فإذا أحسن إلى خبره لأجلها كان الغرض فيه إزالة ذلك الأذى عن التّفس. (التحميل/١٩))

هي لحوق الرَّفَّة على مـا حلَّ بـه المكسروه من الجنس. (مـ رساله شيخ اشراق/١٢٠)

أمّا المنبرية فهي عبارة عن النقاذ التفس وتأدّيها بخبر غيرها وشرّه، كالنقاذها وتأدّيها بخبر نفسها وشرّها. ويتفرّع على هذه القسفة الكرم والزّعة. أمّا الكرم فهو النقاذها بإيصال خبر إلى غيرها.

والرّحة هي تأذيها بشرّ يصل إلى الغير. وهذه الغضيلة لا تحسل إلاّ عند حصول الحرّيّة ... ويقابل خيريّة النفس شرارتها. وهي استشارها بما في هذا العالم دون غيرها، ولا تكون متأذية بشرّ غيرها ولا ملتدة بخير غيرها، وفرعاً ذلك البخل وانقسوة ؛ فالبخل هو أن لا تلتذ بخير غيرها، بل تستأثر بالحير لن دونه والقسوة أن لا تشأذي بشرّ غيرها، ولا تبالى بمضرة غيرها، (الباحث الشرقية غيرها، ولا تبالى بمضرة غيرها، (الباحث الشرقية

(۱۳۴) **الرَّخ**و جرم ليّن سريع الانفصال. (الحدود لابن سبنا /۳۷، رسائل ابن سينا /۱۱۳، تبافت الفلاسفة (۲۰۷)

ب اللين.

(٩٣٥) زداءة التّميز - جودة اللبيز.

(٣٣١) الرّفائل الأفعال التي تعوق عن الشعادة هي الشرور، وهي الأفعال القبيحة والهيئات والميئات التي عنها تكون هذه الأفعال هي التقائص والرّفائل. (آزاء أهل المدينة الفاضلا/٣٥)

الهيشات الكفسانية التي بها يضعل الإنسان الخبرات، والأفعال الجميلة، هي الفضائل، والدّي بها يضعل القبيمة، هي الرّدائل والتقائص والحسائس. (ضيل منزعة/٢٤) - الفضائل.

(٣٧٧) الرّمالة النبرة المثبدة هي الإخبار عن المختائق الإلهية؛ أي سعرفة ذات الحق وأسسائه وصفاته وأحكام، فإن ضمّ معه تبليغ الأحكام والشّاديب بالأخلاق والشّعليم بالحكمة والقيام بالمسيامة فهي المبترة التشريعيّة ويختص بالرّمالة. (كلمات مكتونة/١٨٦)

ــه النبوة.

(٩٣٨) الرَّسِخ إِنَّ التَفْسِ لا يتناسخ من بدن إلى بدن آخر في الذنبا؛ سواء كان إنسانياً وهُو المستى بالنسخ، أو حيوانياً وهو المسخ، أو نباتياً وهو الفسخ أو جمادياً وهو الرّسخ. (الظاهر الإفتة/٨٥)

- النامغ.

(۱۳۹) الرسم لو أردف جنسه (أي جنس ما يقرن به حرف «ما») بشيء ممتا يوجد له غير أنّه ليس به قوام ذاته ولا يعرّف ما هو ذلك الشّيء أصلاً، لم يكسن المقول حلةًا؛ كما لو قسيل في

«العباءة»: «إنها النّوب الذي بلبه المترهبون»...

والقدماء يستون هذا الضنف من الأقاويل المعرّفة للشّيء «الرّسم». (الحروف/١٦٨)

إذا عرف الشيء بشول مؤلف من أصراضه وخواضه التي تخضه جلتها بالاجتماع، فقد عرف ذلك الشيء برسه. (الإشارات والتنبيات/١١) هو قول يعرف الشيء تعريفاً غير ذاتي، ولكنه خاص أو قول مميز للشيء عما مواه لا بالذات.

(الحدود لابن سبنا / ١٠، رسائل ابن سبنا / ١٨) هو القول المؤلّف من أعراض الشّيء ونتواضه الّتي تخشمها جلها بالاجتماع وتساويه. (تهافت اللامفة/٢١٧)

عبارة عن تعريف الخنفيّ بالواضح. (نفس الصدر /٨٠ و ١١١)

الرّسم النّام ، الرّسم الناقص .

(۱۹۰۰) الرّسم الثّامّ قول مؤلّف من جنس شيء وأعراضه الكلازمة له حتّى يساويه. (الحدود لابن سبنا ۱۰/، رسائل ابن سبنا (۸۸)

إِنَّ العرِّف الَّذِي هو غير العرَّف، لا يخلو من أن يكون داخلاً في المعرَّف أو خارجاً عنه أو مركباً منها، والنَّالث إن كان الميتز داخلاً يستى حداً ناقصاً، وإن كان بالعكس؛ أي يكون المميّز خارجاً فهو الرّسم النام إن كان الذاخل الجنس القريب. (طالع الأظار/))

- الحد، الرَّسم.

(١٤١) الرّسم السّاقص إنّ المعرّف الّذي هو غير المعرّف . لا يخلو من أن يكون داخلاً في المعرّف أو خارجاً عنه أو مركباً منها ، والثّالث إن كان المعبّز داخلاً بيستى حداً ناقصاً ليضاً ، وإن كان بالمعكس ؛ أي يكون المستِز خارجاً فهو الرّسم

الثامّ إن كان الذاخل الجنس القريب، وإن كان الذاخل غير الجنس القريب، فهو الرّسم النّاقص أيضاً. (مطلع الأنظار/١٤)

ــه الحدّ الرَّمـم .

(٦٤٣) الرّطب هو الذي يتشكّل وينخرق بسرعة. (طيعوّات الشفاء/٢٦)

الرّطب الجوهر هو الجسم الّذي كيفيّة الرّطوبة تقارن ماذته، ويكون كونها له كوناً أؤليّاً؛ مثل الماء. (نفس الصدر/١٥١)

هو الذي لا مانع له في طباعه ألبشة عن قبول الشكل ، والانحصار والانحصال ، وعن رفضه ، مع زوال القاسر راجعاً إلى الجهة التي له أن يتحرّك إليا ، والشكل الذي له أن يتشكّل بالطبع به . (نفس المعدر/١٨٧)

هو القابل للأشكال بسهولة. (إيضاح المقاصد من حكة عين القوامد/٣١٣)

إِنَّ الرَّطْبِ هُو الَّذِي لا مانع له في طباعه عن قبول الأشكال الغريبة وعن رفضها. (الحكة التعالية ٧٠/١)

هو الَّذِي صورته التَوعِيَّة تَمْتَضَي الرَّطُوبة بِعنى قبول الالتصاق والانفصال. (نفس الصدر ٧٧/١) - الرَّطُوبة، اليابس.

(٦٤٣) **الرّطوبة** علّة سهولة اتّحاد الشّيء بذات غيره وعسر انحصاره بذاته . (رسائل الكندي الفلسفية/١٧١)

إنَّ الأجسام الأسطنسيّة توجد فيها قُوقى مهيّأة نحو الانفعال الشريع والبطنيء وهو الرطوبة واليسوسة. (رسائل الفاراني، الاعاوي القليّة/٨)

سيلان أجزاء الهيولى. (رسائل إخوان الضفاء ٣٨٦/٣) علَّة سهولة انحصار الشّيء بذات غيره، وعسر انحصاره بذاته.

هي الكيفيّة التي لا تحيط بشكل الجسم انّذي هي فيه على شكل عدود، ولا تسنمه أن يتشكّل يشكّل ما يحيط به بسهولة. (القابسات/٢٦٥)

. الرّطوبة المقدرة بالبيوسة هي التي نقبل الضورة والشّكل. (في النفس/٢٣٤)

إِنّها كَيْمَيْة تَقْتَضِي مهولة النّفرُق والا تُصال والشّكُل (الإشارات والنّبيات مع الشّرج ۲۲۵/۲) كيفيّة الفصالية تقبل الحصر والتُشكيل الفريب بههولة ولا تحفظ ذلك ، بل يرجع إلى شكل نفسه ووضعه الّذين يحسب حركة جرمه في الطّبع . (الحدود لابن سبنا /۲۱۷ ، تافت اللّها عند /۲۱۷ ، تافت الله عند /۲۱۸ ، تافت الله عند /۲۱۸ ، تافت الله عند /۲۱۸ ، تافت النّها عند /۲۱۸ ، تافت الله عند /۲۱۸ ، تافت /۲۱۸ ، تافت

هي الكبقية التي يها يكون الجسم سهل الانحصار والنشكل بشكل الحاوي الغريب، وسهل الثرك له . (طبيتات الشفاء /١٩٥١ ماشية الهاكمات /١٩١١ مالم تتحز بحيّز من ذاتها . (الحدود والفروق /١٦ و /١٠)

کیفتنی است که جسم متکیف به آن کیفیت، قبول و ترک میکنند تشکّل را به سهولت. (۱) (انوارتهٔ ۲۲)

الزطوبة والبيوسة تقتضيان كون الشيء معداً نحو اتفعال شا. (شرحي الإشارات للظيميّ ١٩٨١) كانات المات كان جاريا ما آن سعام التشكيا

کیفیّق است که جسم به آن سهل الشکیل باشد بشکل حاوی سهل الترک او را.  $^{(\tau)}$  (درّة  $^{(\tau)}$ )

كيفيّة بها يعير الجسم سهل التشكل وسهل الترك كد. وقد يفشر بسهولة الاقصال والانفصال بالغير.

١ ــ هي كينية نوجب للجسم التكيف با قبول الشكل وتركه بسهولة.
 ٢ ــ كيفينة بها يعتبر الجسم سهل الشتكيل بشكل حار شهل القبلة كه.

ويفشر أيضاً بالبلَّـة.

إنّ الرّطوبة واليبوسة كيفيّـتان منفعلتان على معنى أنّ معروضها ينفعل عن غيرهما. (إيضاح القاصد من حكة عن النواعد/١٨٥)

كيفيّة توجب صهولة قبول التشكل بشكل الحاوي الغريب وسهولة تركه (الحكماء).

الرّطوبة واليبوسة كيفيّـتان انفعاليّـتان تمجملان المادّة مستعدّة لأن تنفعل عن الغير.

هي البلّة الجارية على ظاهر الجسم المقتضية لسهولة الالتصاق بالغير وسهولة الانفصال عنه. (مطالع الانظار/٨٨)

هبارة عن البلّة ؛ أي كون الجسم بحبث يلتصق بما يلامسه. (شرح حكة العين/٢٨٩)

كيفيّة بها يعبر الجسم قابلاً للأشكال وتركها بسهولة. (نفس المدر/٥٠٧)

سهوله الالتصاق بالغير والانفصال هي الرّطوبة الثافعة في الفعل والانفعال. (الحكة التعابد (٧٧/) هي كبفيّة بها بستمد الجسم لسهولة الالتصاق بالغير وسهولة الانفصال عنه (للزّازيّ).

هي الكيفيّة الّتي يكون الجسم سهل المَشكّل بشكل الحاوي الغريب، وسهل النّرك له. (نفس المعد (۷۲/)

- الرّطب، الكيفيّات الملموسة، اليبوسة.

(184) ألرّعك هو الصّوت الّذي يدور في جوف السّحاب ويطلب الخروج. (رسائل إنوان الشناء ٢٨٨/٣)

صوت شديد تابع خروج البخار، المنحصر في الشحصر في الشحابة التكاثف بالبرد، قارعاً لسحابة أخرى، مقابلة للشحابة العاصرة له. (المدود والفروق /٦٩ و ٨٦)

إنّ البيرق هو نــار تشتعـل في الشحــاب. والرّعد صوت انطفائها فيه. (المنبر في الحكمة ٢٣١/٢)

باد، یا دود چون در میان ابر بماند و قصد آن کند که بیرون آید، و منفذ نیابد و در میان آن متقلقِل شود ازو بــانـگــی سخــت بــر آیــد آن را رعـد خوانند. (۱) (محموما مصنفات شخ إشراق ۲۲/۳)

چون بخار گرم قصد بالا کند و ابری کثیف قصد زیر دارد بر یکنیگر افتند و یکدیگر را از حرکت منع کشند، از آنجا آوازی بر آید، آن را رعد خواند. (۱) (نفر المصد ۳۱۱/۳)

إِنَّيا هو صوت يسمع في الشحاب. (رسائل ابن رشد، الآثار الطويّة/20) - عالموق.

( <a href="#">( <a href="#">)<a href="#">( <a href="#">( <a href="#">)<a href

ے السط.

(۱۹۱) الرصاد والفحم الفحم من جوهر ارضي قابل للاشتمال بطل تجرة قبل قناء ما في جوهر من الملاقة المستمدة للاشتمال والزماد هو بنتج جوهر أرضي قد تفزق أجزاؤه ، لتصمد جميع ما في أجزائه من الدخان المتصفد ، فإن كان جوهر الشيء مشتملاً كان رماداً... (طبيعات التناوية)

هو بقيَّة جوهر أرضيّ قـد تفرّقت أجزاؤه لتصعد ما

١ سـ إنّ الرّبح أو الدّخان المنحصوتان في السّحاب إذا قصدتا الحروج عن منفؤ ولم تجداه تدوران وتتقلدان فيسمم منها صوت يستى رهداً.

لا بد البخار الحاز إذا تعبد الحلوء وقصد الشحاب
 التكاثف الشفل تلاقيا ونسائع كل منها الآخر عن الحركة فانشوت الرئف عنها يستى رعداً.

في أجزائه من الذخان المتصفد، والرّماد بقيّة الشيء المستعل. وأمّا بقيّة ما كان غير مشتمل فهو متجمّر فقط، أو ذائب سمّاه قوم كلماً. (التحصيل/٥٠٥)

الجسم المشنعل وغير المشنعل.

(٩٤٧) الرّوح هو بخار رطب يتحلّل من الرَّطُوبِةِ والدَّم، وينشأ في جميع السِدن. (رسائل إخوان الضفاء ٢٧٤/٣)

قَوْةَ مَنْهِفَةً فِي الجَسْمِ بِهَا قَوَامَهُ فِي الحُسُّ وَالْحَرَكَةُ والشكون والظمأنينة، ومبدؤها من اثتلاف الاسطقشات، وماذتها من جميع مالاءً منها ووافقها من ضروب النبات وغير النبات، وهي تابعة في الأصل لحواص المركبات. (الغابسات/٤٦٩)

بن البيدن وبين القوى جرم لطيف حاز؛ هو الحامل الأوّل لهذه القوى كلُّها، ويسمّى الرّوح. (البدأ والماد لابن سينا/١٥)

جدم لطيف منبعث من القلب في الشّرابين إلى جيع البدن. (الحدود والفروق/٤٢)

مركِّب للقُّوي المدِّرة؛ إذ بصلاحها حينتُذِ تستقم أقمالها ويقسادها يضطرب. (نفس الصدر/٩٠)

هو جبه لطيف ينبعث من الجانب الأبسر من القلب. (سه رساله شيخ إشراق/٢٢)

جرمي است لطيف، حادث از اخلاط لطيف جنانکه اعضاء حادث است از اخلاط کثیف، و اوست که حامل قوی است باسرها و انبعاث او از تجویف جانب چپ دل است. <sup>(۱)</sup> (جمومهٔ مصنفات شيخ إشراق ٣٠٠/٣)

هو المتبعث من العضو الرّئيس إلى الآلات. (في

١ ... هو جسم لطيف يتكوّن من الأخلاط والأجزاء اللّطيفة كما تشكون الأعضاء من الأخلاط الكليفة، وهو الحامل للتُّوي كلُّها. وهو منهمت عن النَّجويف الأبسر من القلب.

الشفس/١٦٧)

هو جسم لطبف بخاري يتكون من ألطف أجزاه الأعدية بحيث تكون نسبته إلى الأجزاء اللَّطيفه من الغذاء كنسبة العضو إلى الأجزاء الكثيفة. (الباحث المشرقية ٢/٨٠٤)

عبارتست از جوهری لطیف بخاری که متولد میشود از لطبیف خون و اخلاط و آن جوهریست مشرق نوراني. (۲) (لطائف الحكة/١٢٥)

عبارت است از جوهری مجرّد از مقدار و حجم که تعلَّق او بنن تعلق تصرّف و تنديع است. (٣) (تقس المبدر/١٢٧)

هو الجسم اللطيف البخاري المتبعث عن القلب المتكون من ألطف أجزاء الأغذية. (مطالع لأنظار/ ١٤٠)

جسم لطيف ينبعث من القلب في الأبسر من التجويف وهي تشابه جرم الفلك في صفائه ونقائه ونوره وضيائه وبمعده عن القضاد المنشأ

كلفساد. (نفس الصدر/٢٥٩)

إنَّ مم هذه الأجساد جواهر أخرى هي أشرف منها . وأنور، وليست بأجسام؛ بل جواهر مجرّدة تسمّى أرواحاً وتقوساً. (البدأ والماد اصدرالذين/٤٣١)

هو الجوهر البخاري الحار المركب من صفوة الأخيلاط (البدأ والماد اصدراللين /١٩٧) الظاهر (11/ 474)

جسم لطيف سار في البدن. (الظاهر الإلهية/٥٠) الحار الفريزي ألذي هو الآلة التفسانية الأولى. (رسائل ابن باجه الإلمرّية/١٩)

إنَّه جزء لا يتجزَّأ في اللَّماغ.

٢ \_ هيارة عن جوهر لطيف بخاري يتكون من لطيف الذم والأجزاء. وهو جوهر مشرق نوراني.

ج \_ هيارة عن جوهر بجرّد عن المقدار والحجم والحيّز، يتملّق بالبدن نطّق القدبير والتصرف.

عبارة عن أجزاء ناريّة مختلطة بهذه الأرواع القلبيّة والدماغيّة.

عبارة عن أجسام نورانيّة سماويّة. (كشّاف اصطلاحات الفنون(٧٦)

هي أجسام لطيفة تتولّد من بخاريّة الأخلاط سارية في الشّرايين المنبقّة من القلب. (نفس المدر ٢٩٥)

جـوهـر بجرّد متعلّق بـالــِــدن تعلّق التّدير والتَصرّف.

نسيم طيب تكون به الحياة.

لطيف مودع في القلب منه الأخلاق والقيفات الهمودة. (نفس المدر/١٤)

هو الجوهر المعلوي الذي قبيل في شأنه. «قُل الرّوح من أمر ربّي» ي يغي أنه موجود بالأمر وهو الذي يستعمل في ما ليس له مادّة فيكون وجوده زمانياً لا باخلق، وهو الذي يستعمل في مادّيّات فيكون وجوده آنيّاً. (نفس العدر/١٤٧)

هو اللَّطيفة الجِرَّدة المدركة للكلِّيّات. (مجسومة رسائل للحكيم السرواري/٧٣٣)

الجوهر المجرّد، الرّبح الإنساني، الرّبح البخاري.

(١٤٨) الربح الإنساني هي التي تتمكن من صورة المعنى بعده وحقيقته، منفوضاً عنه التواحق الغريبة، مأخوذاً من حيث تشترك فيه الكفرة، وذلك بفرة لها تُستى المقل اللظري. (ضرم الحكر/٨)

→ الرّبي .

(١٤٩) الرّوح البخاري إنّ لكلّ واحدة من القوى الإدراكية حاملاً خاصاً وموضعاً خاصاً إ

أمّا الحامل فهو جسم حارً لطبيف حادث من لطائف الأخلاط الأربعة كما أنّ الأعضاء حادثة عن كنافتها على نسبة عمدودة مزاجيّة وهو المستى بالزوح البخاريّ... (البدأ والماد لعمدرالتيز/٢٥٠) - الزوح.

(١٥٠) الرّوح الحميوانيّ بين البدن وبين القوى جرم الطبف حارٌّ، هو الحامل الأوّل هذه الفؤة كلّها ويستى الزّوح، وهذا الرّوح مادام في القلب فيستى روحاً حيوانياً. (البدا والمعاد لابن سناره)

جسم لطیف گرم است، که از لطافت اخلاط تن حاصل میشود هم چه اعضاء از کثافت آن، و آن از نجویف چپ دل بیرون میی آید، و روح حیوالی خوانندش (۱۱) (مجموعهٔ مصنفات شیغ اشراق ۱۳۱۴) این روح جسمی قطیف است که از لطافت تن و اخلاط تن حاصل میشود. (۱۱) (نفس الصدر ۸۹/۳) حه الزوح.

(۱۹۵) الرّوح الطّبيعي بن البدن وبن الدن وبن الفرق القطبيعي بن البدن وبن الفرى خدم الفرى جدم المبدئ الرّوح. وهذا الرّوح إذا حصل في الكبد، يستى روحاً طبيعياً، ومسكنه بطون الأوردة. (البدا والماد لابن سنا/١٥)

روح حبوانی جسم لطیف گرم است و از تجویف چپ دل بیرون می آید و آن شاخ که بجگر رود قرتهای نباتی دهد چون غاذیة و غیر آن و این روم

 عن جسم الطبف حار يدكون من لطافة الأعلاط في البدن و كتكون الأعضاء عن كتافها وهي ينبحث عن التجويف الأيسر من القلب ويستى روحاً حيوانياً.
 عن هو جسم الطبف حاصل من الطافة أعلاط البدن.

### الرّوح التّفسانيّ/١٤٨

را «روح طبیعی» خوانند. (۱۱) (محمومهٔ مصلفات شبخ اشراق ۲۱/۳)

الَّذي هو مبدأ التَسَمِية والتَّخَلَية. (رسالة المُنام/١٢)

ما يسفل منه (الزوم البخاري) إلى الكبد بأيدي سفراء الأوردة الذي هو مبدأ القوى الثباثية منشأ في أهماق البدن يستى روحاً طبيعياً. (البدأ والماد العمرالذين/٢٠٠)

← الروح .

(١٥٣) الرّوح التفسائي بين البدن وبين القوى جرم لطيف حاز، هو الحاسل لحله القوى كلها، ويستى الرّوح، وهذا الرّوح إذا حصل في اللماغ وانفعل النفعالا من عبوب للماغ وبطونه. (البدأ والماد لابن سنا/١٥)

روح حیرانی جسم لطیف گرم است و از تجویف چپ دل بیرون می آید و آن شاخ که بدماغ رود و مستدل شود به تبرید دماغ آن را روح نفسانی خوانند، و حش و حرکت از این شاخ حاصل شود.(۲) (جیروه مستفات شبخ اشراق ۲۰/۳)

شود. (١) (مِموهَ مصنّفات ثبغ اشراق ٢٠/٣)
ما يصعد منه (الرّوح البخاريّ) إلى معدن الدّماغ
على أيدي خوادم الشّرايين، معندلاً بتبريده، فانضاً
إلى الأعضاء المدركة والهرّكة، منبشاً في جميع
البدن، يسمّى روحاً نفسانياً. (البدأ والماد
لصغرالدين/١٠٠٠)

← الزيح .

 ١ ــ إنَّ الرّوح الحيوانيّ جسم لطيف حارّ منبعث من التّجويف الأيسر من الطّب فمّا يجري منه إلى الكبد تكون اللّوي الثّياتية ٤ مثل العائية وغيرها.

 ٢ - إنّ الزّوج الحيوانيّ جسم لطيف حارّ منبعث من التّجويف الأيسر من الغلب والذي هو سار منه إلى اللماغ.

(١**٥٣) الرّويّة** الإمالة بين جواهر التفس. (رسائل الكندي الفضية/١٦٨)

هي التمثيل بين خواطر النفس. (المفاسات/٣٦٦) تحرّك المقل بالفكر إنّا يتحرّك بالزويّة. (ن النفس/٨٢)

هي ما كان من العرفية بعد فكر كثير. (الحكة المتعالية ٥١٨/١، مفاتح الغب (١٤١) حد الإدواكات.

(108) المربعة أتما المعناصر الأربعة التي للجسم فا كان منها أصلب وأشد فهو الأرض التي المركز، وأتما الماء فهو أكثر تخلخان منها الأنه أعلى منه. أعلى والزيع أكثر تخلخان من الماء لأنه أعلى منه. (رسائل فلسفية لهند بن زكريًا الزاري/١٧٧) بغار دخانتي يتصاعد من الأرض، يتحرّك فوقها. (الحدود والفروق /١٨ – ١٧)

دخان چون سرد شود و باز پس آید و بىر هوا میل کند هوا را بجنباند باد حاصل شود.(<sup>۲۲)</sup> (مجموعه مصتفات شبخ اشراق ۲۲/۳)

چون بخار از زمن بر آید و هوا را زهمت کند و اجزای هوا بر یکدیگر افتد و هوا در جنبش آید آن را باد خوانند. (۱) از نفی الممد (۲۵۸۳) الزیاح آبخرة دخانیة مستدیرة حول الأرض. الزاع الشهورة أربع: القیاء والدور، والشمال،

الرّياح المشهورة أربع: القباء والمذبور، والشّمال، والجنوب، الشّمال وهـي الّتي تهب من تحت

وامشدل بتبريده يسقى روحاً نفسانياً والحس والحركة (في الأعضاء) تحصلان من ذلك .

اللخان منى تبرد ورجع ومال إلى الهواء تحركت منه قحصل الزيع.

٤ ــ متى يتصاعب البخار من الأرض زاحم الهواء
 وتصاومت بعض أجزاء المواء على بعض وتحركت المواء
 تسقى رجاً.

هي الشيلان؛ ميلان الهواء. تحدث من انبحاث الهواء الّذي يكون عن البخار الكائن عن إحراق الشّمس. (في النفس/١٤٨)

القطب الشماليّ، والجنوب هي الّتي تهبّ مقابنها، والذبور هي الّتي تهبّ من جهة المنرب عنى مقابلة الشرقية. (رسائل ابن رشد، الآثار العلونة/٢٠)







**(١٥٥) الزّاوية** الزّوابـا ما بين خطّبن على غبر استقامة . (رسائـل إخوان الشـفا ١٠٣/١)

المقدار الّذي هو ذو حدود أكثر من واحدٍ تنتهي عند حـد مشترك من حيث هو كـذا . (جمـوعا مصنفات شبخ اشراًك (۲۱۸/)

سطح بحله خط واحد ينعطف على نقطة واحدة. إنها سطح يحبط به خطّان بـالفعل ينتهيان إلى نهـاية واحدة.

مطح تحيط به نهايتان تتماشان . سطع تحيط به نهايتان تنتهيان إلى النهاية . (الباحث الشرقية (2011)

هي هبئة تحصل لذي الوضع بسبب اتصال أحد الخقان أو أحمد الشطاعين بسنظ يسره لا على الاستقامة. (إيضاح القاصد من حكة عن التراميع)

هي ما أحاط به خطّان بلقيان عند اللقطة، أو ما أحاط به سطح أو سطح ينتهي بنقطة أو بتلاق عند تقطة، إحاطة غير تماتة. (الحكمة المسمائية 1/17/1

(٢٥٦) الزَّاهاد ــه العارف.

(١٥٧) الزَّجر هو انفعال نفساني يتبع الإدراك للأشياء المؤلمة والمؤفية، ويتبعه البكاء. (البدأ والماد نصدرالنين/٢٦٠)

(١٥٨) الزّلزلة هي حركة بعض بقاع الأرض من رياح مُحتبسة في جـوف الأرض. (رسائل إخوان الشفاء ٢١٠/٣)

إِنَّهَا حركة تعرض لجزء من أجزاء الأرض بسبب ما تُحسّه، ولا عالمة أنَّ ذلك السّبب يعرض له أن يتحرّك ، ثمّ يحرّك ما فوقه. (طبيعيّات الشّفاء ١٩/٢)

هي حركة تعرض لجزه من أجزاه الأرض بسب تحته، يتحرّك فيحرّك ما فوقه. وهذا الشبب يسكسون ريحماً أو بمخماراً أو دخمانساً فيقط. (التعميل/٧١٧)

هي اختلاج الأرض عن حركة هواء محتبس في غور عظيم من أغوارها ؛ إنما لسخونة عرضت له , أو لقوّة

ریمیته حرکته. (المنبر فی الحکهٔ ۲۳۲۱۲) بخاری و دُخانی که در زمین شحمتبس شود و راه نباید برون آمدن را، زمین را سخت بجنباند، و آن

زلزله است. <sup>(۱)</sup> (بجموعة مصنّفات شيخ إشراق ۲۲/۴)

(**١٥٩) الزّمان** مدّة تعدّها الحركة، غير ثابت الأجزاء. (رسائل الكندي الفلسفيّة /١٦٧، الفابسات (٢٦٤/

مدة إساله أوّل وآخر (الفلاسفة). (رسائل فلسفيّة محمّد بن زكريًا الزّازيّ/١٩٥)

الرّمان الجمسور هـو الّذي بحـركـات الأفلاك ، وجري الشّمس والكواكب. (نفس المعدر/٢٠٩) هو ما قـدرته الحركة من الزّمان الّذي هو المدّة غير المقدرة. (نفس المعدر/١٩٨)

هو مرور السّنين والشّهور والأيّام والسّاعات.

وقد قبل: إنَّ عدد حركات الفلك بالتَّكرُر. وقد قبل: إنَّه مـدَّة يمدها حركات الفلك. (رسائل

إخوان الضفاء ۱۷/۲) عدد حركات الفلك ، وتكرار اللّيل والنّهار. (نفس الصدر ۲۵۷/۳)

هو رسم الفلك بحركته الحاضة. (الفنبسات/١١) الكمّ إنّا متصل، فإضا أن يكون غبر قار الذّات وهو الزّمان. (الإشارات والشبهات مع الشّرح ١٩٤٢، حاشة الهاكمات /١٢٨)

يضاهي المصنوع، هو مقدار الحركة من جهة المتقدّم والمشأخّر. (الحدود لابن سينا /٢٩، رسائل ابن سينا / ١٠٠٠)

هو شيء غير مقداره وغير مكانه، وهو أمرٌ به يكون القَبْل، الَّذِي لا يكون معه البُقد. (رسائل ابن سينا/١٠)

الكم المتصل لا يخلو إنما أن يكون فازاً حاصل الوجود بجسم أجزائه، أولا يكون. فإن لم يكن، بل كان متجدد الوجود شيئاً بعد شي، فهر الزّمان. (إلمبّات الشّفاء /١١٧، تعليقة على الشّفاء

لصدرالذين /٢٧٤) هو عدد الحركة بالققلم والتأخر. (التحصيل/٣٥٦)

هو عدد اخرى بالتعدم والتاخر. (التحميل(٢٩٠) هو مقدار الحركة ، موسوم من جهة التقدم والتأخر. (بافت الفلاسفة /٣٠٣، مناصد الفلاسفة /٣٠٣) . (١٧٧/

هو مقدار الحركة، إلا أنّه ليس له وضع إذ لا وجود لأجزائه معاً، وإن كان له اتّصال. (نفس المدر٣١٨)

هو مقدار الحركة. (تباقت القلاسفة /١٠١، ١٩٠٠) ١٩٢١)

هو الشّيء اللّذي فيه تكون الحركات، وتشفق وتختلف بالميّة والقبليّة والبعديّة، وبالنّسبة إليه بالشرعة والبطه. ويقسمونه إلى ماض وحاضر ومستقبل، وإلى أجزاء يستمونها أيّاماً وساعات وسنين وشهوراً. (العتبر ني الحكة 11/7)

وسين وسهور ، الله مقدار حركة الفلك أو حركة دائمة أو أظهر الحركات وأشذها . (مجموعة مصنفات شيخ إشراق (۲۷۲)

هو ضرورة معدود، والمتقدّم والمتأخّر الموجود في الحركة. (رسائل ابن رشد، كتاب النساع الظبين/٥٠) جوهر الزمان هو حركة الشهاء، أو الحركة نفسها (الزواقيون). (في النفس/٢٠)

كم مقصل اكر قار الذات باشد يعني ثبات او

الصدر ١٤٣/١)

إنّه جوهر مستقلٌّ منفصل الذّات عن المادّة (إفلاطون).

مقدار الوجود (أبو البركات). (نفس العدر ١١٤/٠) ميزان الحركة ومقياس المتحركات من حيث هي متحركات. (الرسائل لصدرالذين/٢٠٤)

عبارة عن مكيال يكال به قدر الحركات والمنيرات. (نفس العدر/٢٠٥)

عبارة عن امتداد موهوم غير قارّ الذّات مشعل الأحزاء.

هو مقدار الفلك الأعظم الملقب بالفلك الأطلس (أرسطو وتابعيه), (كتّاف امعلاحات الفنوذ/١٢٢) منه الذهر، الشرعد، الكم المشصل، المقدار.

(٩٦٠) الزّمان المحدود هو الذي عُد بحسب بُعده من الآن؟ إمّا في المساضي أو المستقبل. وذلك إمّا باسم مشهور ؛ كقولك ؛ «أمس وأول من أمس». (نهاف الفلامقلام)))

الرّمان المحلود الآول ، هو الذي يضلف وجوده ، وانظبق عليه ، غير منفصل عنه . والزّمان المحدود التّأتي ، هو الزّمان المحدود الأعظم الّذي نهاية الأوّل جزء منه . (نفس المعدر/٣٧٠)

(۹۹۱) الرِّمان المطلق هوالمدة، قُدرِت أو لَم تُعَدَّر. (رسائل ظمفيّة لمحمّد بن زَكريّا الزاني/۱۹۸) هوالمدة والذهر، وهو القديم، وهومتحرّك غير لابث. (نفس المصدر/۲۰۹)

**ــه الدور.** 

(۹۹۲) **الزّمن النّام** هو الذي لا يمكن أن يوجد خارجاً منه زمن ما وهو جزء لهذا الزّمن . (تفسر ما بعد الطبيمة/۱۲۸)

هو الذي ليس بوجد جزء من أجزائه خارج عنه ،

درست باشد مقدار بود و إلّا زمان. <sup>(۱)</sup> (درّه النّاج ۱۲/۳)

الكمّ إن كان غير قار الذّات بعنى أنّه لا يمكن اجتماع أجزائه في الوجود دفعةً فهو الزّمان. (إيضام المنامد من حكة من القوامد/١٩٩)

الكم الشمل إن لم يكن قار الذات فهو الزمان. (مثالع الأنظار /٧٠، الإشارات والشنبهات مع شرح انقر ١٠٤/٢)

مقدار حركة الفلك الأعظم (أرسطو). (نفس اعدر/٨١)

نسبة التغير إلى المتغير هو الزمان. ونسبة المتغير إلى النابت هو الذهر. ونسبة النابت إلى النابت هو السرمد. فالزمان عارض المنفيرات دون القابنات. (ضرح الوافف /۲۱۸ الفيمات (ضرح الوافف /۲۱۸ الفيمات /۲۰۸ بحدود رسائل المشيرواري /۲۰۸)

/١٠٩، مجموعة رسائل للشبزواري (٥٧٠) هو عدد حركة الفلك . (القيسات/٢٧)

عولية مقدارية مقصلة . مويّة مقدارية مقصلة .

مقدار هيئة غير قارّة مقصلة , (نفس الصدر١٨٣) الموجود غير البقارّ لذاته الّبادي ينصرّم ويشجدد على الاتّصال هو الزّمان , (نفس الصدر١٤)

هو بمينه الكشيّة الغير القارّة المتصحّحة فيها الساواة والمفاوّلة والقبليّات والبعديّات. (نفس العدر/٢١٠)

كمة منقصيل غير قبارً. (تعليقة على القَفاه المدرالتين/١٢٩)

معيّة متغيّر مع متغيّر من حيث تغيّره هو زمان. نسبة المتغيّر إلى المتغيّر. (نفس العمد/١٥٧)

إنّه جوهر قائم مضارق للجسمانيّات بذاته. (الحكة التعالية /١٤٢/

جوهرٌ جسمانيٌ هو نفس الفلك الأقصى. (نفس

 ١ ـــ الكم المثمل إن كان قار الدّات بعنى كونه ثابتاً نهو المندار، وإلا فهو الزّمان.

#### الزّوبعة/١٥٤

والَّـذِي لا ينقصه جزه من أجزائه بـل هو كلَّ . (نفس المصدر/٦٢٣)

(٦٦٣) الزويعة عبارة عن ربح تستدير على نفسها وتكون مثل السنارة ، وقد تكون هابطة وقد تكون صاعدة . (المباحث المشرقية ١٩٣/٠)

(٦٦٤) الزَّهد هو الإمساك عن الاشتغال بسلادً البدن وقُواه ، إلاّ بحسب ضرورة تامّة ، وهو يزيد على القناعة بترك كشير من الكفاية العرفيّة . (مـ رساله شيخ اشراق/١٧٣)

العلم العملي ينقسم قسمين ... والقسم الثاني أهال نفسانية و مثل الشّكر والقسر وغير ذلك من الأخلاق القي دعا إليها الشّرع أو نهى عنها . والعلم بهذه هو الذي يستم الزّهد . (ظلمة ان رئد/۲۸) عند غير العارف معاملة ما و كأنّه يشتري بمناع الدّنيا منام الاَعْرة ، وعند العارف تنزّه مّا عمّا يشغل سرّة عن

المحق، وتكبّر على كلّ شيء غير الحقق. (شرحي الإشارات ١٠٤/٢، الإشارات والنسبيهات مع القرح ٢٠٠/٣)

(۹۲<mark>۵) الزّيادة والنّقصان</mark> هما تغيّران يعرضان الجوهر في كميّته . (رسائل الفاراي ، مسائل عفره/۱۲)

هي تباعد تهايات الجسم عن مركزه ، والتُقصان عكس ذلك . (ربائل اعواد الشفاء ١٣/٢) التَّادِية لدن الله القريب التهاد عدد الم

الزّيادة تباعد فهايات الشّي ء ، والتّقصان تقاربها . (ننس السعند ٢٨٧/٣)

- الحركة الاضمعلاليّة والرّسويّة ، السّموّ، التّقمان.

> (٦٦٦) الزّينة ــه الجمال.



(٩٦٧) الشاكن إنما يقال ساكن على العقبقة فيما من شأنه أن يتحرّك في الوقت الذي شأنه أن يتحرّك ، وعلى الجهة التي شأنه أن يتحرّك . (سائل ابن رشد/١٢)

الجسم إنما أن يكون متحركاً أو لا يكون ، والثاني هو الشاكن \_ (شرح المواقف/٣٢٤)

ــ المتحرّك .

(۱۹۸۸) السّاكن بالقوّة هوالَّذي لم يسكن بعد، ولكن له قوّة على أن يسكن. (نفسيرما بعد القسة/۲۰۱)

(۱۹۹۹) السوّال بسحسرف «أيّ» و«هسا» و«هسا» السوّال بحرف «أيّ» هوسوّال عن ذات نوع عرض له أن يتميّز بساهيته عن سواه والسوّال بعرف «ما» يطلب به ماهيته بغير هذا العارض ، بل تتحصل كنا معرفة وفهمه ، وتصوره ملحّساً بأجزائه التي بها قوام ذاته بأسرها . (العروف/۱۸۶)

والشؤال بحرف «هل» هو سؤال عامّ في جميع الضنائع القياميّة . (ض المعدر٢٠٦)

(٩٧٠) السَّوَّال بِحرف «أَيِّ» ــه السَّوْال بِحرف «أَيِّ» ورما» و«هل».

(۱۷۱) الشؤال بحرف «هل» ـه النزال بعرف «أيّ» و«ما» و«هل».

(۱۷۲) السّوّال الجدليّ يستعمل في المكانين: أحدهما مؤالاً بلتمس به تسلّم وضع يقصد السّائل إبطاله، والمجيب، حفظه أو نصرته، والنّاني: سؤالاً يلتعمس به تسلّم المقدمات الّتي يقصد بها السّائل إبطال الوضع وكلاهما عن غير جهل، (العروف/۲۰۷)

(٦٧٣) السّبات انعتاق الرّوح السّفسانيّ عن السّفوذ في آلات الحواسّ. (العدود والفروق/١٠٧)

(۱۹۷۶) السبب النسب والملة اسمان مترادفان ، وهما يقالان على الأسباب الأربعة التي هي المادة ، والقورة ، والفاعل ، والغابة . (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الظبعة/۲۷)

#### الشبب البسيط والمركب/١٥٦

هو كلّ ما يشملُق به وجود الشّيء من غير أن يكون وجودُ ذلك الشّيء داخلاً في وجموده أو متحقّفاً به وجوده ـ (رسائل ابن سِنا/10)

# (١٧٥) السبب البسيط والمركب النبب

قد يكون بسيطاً وقد يكون مركباً : فالبسيط هو الّذي لا يتوقّف تأثيره وإيجابه لمعلوله

على غيره . ومثل هذا السّبب يكون تاتماً ، ويجب أن يكون غاية لمعلموله ، كما أنّه فاعل ؛ كالباري متعالى - بالسّبة إلى العالم حملة ....

وأمّا السّبب المركّب فهو الّذي يتوفّف إيجاده ، على غيره ، ومثل هذا السّبب لا يكون تامّاً ولا يكون فاعلاً محضاً لا غاية له ، بل له غاية خارجة عنه .

وهذا السبب قد يكون مركباً من عمل أربع: فاعل، وغاية، وصادة، وصورة، وقد يحتاج مع ذلك إلى آلة؛ كالتجار في الشحت إلى القدوم. (مفاتح النبر/٢٣٧)

- التبب الثام.

(١٧٦) السّبب النّام إذا ترفّف وجود الشّي م على أمور كثيرة يكون كلّ واحد منها جزء السّب، والمجموع يكون هو السّبب النّام.

والعلَّة التَّامَة هي الَّـني يـجبُ بها وجود الشّيء... وفي الجملة كلّ ما له مدخل في تحقَّق الشّيء فهو جزء العلّـة . (سـ رسالة شبخ اشراق/٢٧)

م السّب ، السّب البسط والمركّب.

(۱۷۷۷) السّبب غير النّامّ - السّبب النّام ، السب البسيط والمركّب ، الملّـة النافعة .

(۹۷۸) السبب المركب -

(٩٧٩) الشبق النبق منه زمانياً كشف. وهذا من أقسام السبق هوالسبق الانفكاكي في الوجود ؛ سواء كان الشابق واللاحق غيسرمجتمعين بالذات ؛ كالأزمنة أو بالعرض ؛ كالزمانيّات .

ومنه السبق بالرّتبة ؛ أي بالقرتيب.

ئمّ منه الشبق بالشّرف؛ كتقلّم الفاضل على المنفول .

ومنه السّبق بالطّبع وهو تقدّم العلَّة السّافصة على المعلول.

ومنه الشبق بالملّية وهو تقدّم الملّة التائمة على المعلول ولكنّ المقل المعلول وهي لا تنفك من المعلول ولكنّ المقل يحكم بأنّ الوجود حاصل للمعلول من الطّة ولا عكس فيقول: تحرّكت البد فتحرّك المفتاح بتخلّل المفتاح بتخلّل الناء

ثم منه النبق الذي يقال له النبق بالمهيّة والنبق بالتّجوهر. وهو نقلّم علل القوام على المعلول في نغس شيئيّته ، المهيّة وجوهر الذّات ؟ كتقلّم الجنس والفصل على النّوع ، والمهيّة على لازمها ، والمهيّته على الوجود عند بعض .

والشبق بالمذات هو الذي كأنَّ عمة ؛ أي ليس قسماً على جدةٍ من الشبق، بل هو القدر المشترك الذي بذي الشّلاثة الأخيرة ؛ أعني بالطّبع وبالطّبة وبالماهيّة ، انقسم في المشهور.

ثمة من التبق قسم آخر... إن ظهر حكم تواحد من شيئين ، بالذّات والآخر منهما بالعرض ؛ كالحركة بالتبعة إلى الشغينة وجالسها . وهذا ، المستى بالتبق بالحقيقة . (شرح المنظوة ١٨٦٨)

- اللغدم، القبلية، الفدم، العقدم.

(١٨٠) السبق بالقليع
 الثقةم بالقليع، الشبق.

(٨١) السبق بالعلية

ـه التقدم بالعلية ، السبق .

(٦٨٢) السّبق بالمهيّة مه الثقدّم بالذّات ، السّبق.

(۱۸۳۳) السحاب جسم منعقد من البخار يتصاعد من الأرض لطيفاً ، ثمّ يتكاثف من السّام بعضه إلى بعض ، وهوجسم لا صوت له . (رسائل إنوان الشفاء ۱۹/۳)

الأجزاء المماثية والترابية إذ اكشرت في الهواء وتراكمت؛ فالغيم منها هو الرّقيق، والشحاب هو المتراكم.

ما كان بسيطاً رقيقاً يقال له الغيم ، وما كان متراكماً بعضه فوق بعض كأنّه جبال من قطن يقال له الشحاب (نفس المصدر ٣٨٩/٣)

انعقاد البخار بالبرد. (المدود والفروق/٧٦)

يخار چون به بالا رود و سرما بر او افتد كثيف شود، ابر شود. <sup>(۱)</sup> (محمومة مصنفات شيخ اشراق ۲۱/۳) إنّ الهواء الَّذي هناك (عند انحدار الشّسر) حاز رطّب، لقرب هذا الموضم وثقل الهواء الرّضب،

رطب، لقرب هذا الموصع وتمل الهواء الرضب، يعرض له أن يشكاتف من البرد، فيكون منه الشحاب. (رسائل ابن رشد، كتاب الآثار الطوتة/٢١) ...

(1A6) السِّحْر في اللَّفة العربيَّة هو البيان والكشف عن حقيقة الشيء وإظهاره بسرعة العمل وإحكامه . (رسائل إحوان الشفاء ٣١٢/٤)

هو كلّ ما سحرت به العقول وانقادت إليه النّغوس من جميع الأقوال والأعمال بمعنى النّعجب والانقياد، والإصفاء والاستماع والاستحسان،

١ - البخار متى صعد إلى الفوق وتبرّد تكاثف، فصار محاباً.

والطّاعة والقبول . (نفس المصدر ٢٦٤/١) إنّه الإثباث بخارق عن مزاولة قول أو فعل محرّم في الشّرع أجرى الله سبحانه سنّته بحصوله . (كشّاف اسطلاحات الفنون/١٤٤٨)

- علم الظلسمات ، علم البرنجات .

(١٨٥٥) السّخاء يحدث بتوسّط في حفظ السال وإنفاقه . (رسائل الفارايي ، الشيه/١١) التوسط بين البَدْخ والشّقتير . (الحدود والفرول/١١)

هو ملكة الإنسان لبدّل ماله من المال لجنمه على حسب الحاجة والرأي الصّحيح . وهوبين البخل والإسراف . (م رساله شيغ اشراف/١٢)

قضيلة تقعل الجميل المشهور في السال . (تلخيص الخطابة/120)

واسطه است عينانة تقـتير و تيـذير. <sup>(1)</sup> (مبـمومة رسائل للتيزياري/١٨٦)

ــه الرّحمة، الفضائل.

(٦٨٦) السّرعة كون الحركة قاطمة لمسافة طويلة في زمان قصير.

والبطؤ كنون الحركة قناطعة لمسافة قصيرة في زمان طويل . (العدود لابن سينا /٣٤، رسائل ابن مينا /١١٠، تهافت الفلاسفة /٣٠٤)

الشرعة والبطء أمران معتنازانِ محالًا أن يقترن بذات أحدهما ما اقترن بذات الآخر. (مجموعة مصنفات شخ اشراق ۲۲۵۷۸)

كلّ من الحركسات الشّلاث الفسريّة والإراديّة والطّبيسيّة إن عَرَض للحركة كيفيّة تشندُ الحركة بسبب عروض تلك الكيفيّة، ستى تلك الكيفيّة مرعة. (مطالع الأنظار/١٠٠٨)

- الحركة البطيئة ، الحركة الشريعة ، الشريع .

٢ ـــ هو التوشط بين الشفتير والتبذير.

(١٨٧٧) السّرهاد نسبة ما ليس في الزّمان إلى ما ليس في الزّمان من جهة ما ليس في الزّمان ، الأولى به أن يستى السّرماد . (رسائل ابن سين ٢٢))

نسبة الثابت إلى الثابت هو الترصد. (شرح السوافف ۱۹۱۸، القبسات (۱۰۰۸، الحكمة المتمالية ۱۹۷۸، مجموعة رسائل للتبزواري (۳۲۱، تعليقة على الشّقاء تعمرالذين (۱۹۷)

نسبة الأبديّات إلى الأبديّات تسمّى الشرمد. (التبسات/x)

هو عيارة عن نسية استمرار بعض المبدّعات إلى البعض الآخر بالمعبّة والقبلبّة والبعديّة ؛ كنسبة بعض العقول إلى البعض الآخربشيء من هذه الأمور الثّلاثة ، (نفس المعدر/۱۰۷)

ـه الدهر، الزَّمان.

(٩٨٨) السّريع هو الّذي يقطع عظماً كبيراً في زمان يسير والبطي ، بخلاف ذلك . (رسائل ابن رند،

كتاب الشماع الطبيعي ( ١٨)

هو كسما قبيل: الَّذِي يتحرَّك في زمان واحد، قدراً أعظم (نفس المصدر/١٠٤)

هو الَّذِي يقطع المسافة في زمان أقصر، لا في حركة. أقصر . (شرح الهداية الأثيرية/١٠٦)

ــ الحركة البطيئة ، الحركة الشريعة . الشرعة .

(١٨٩) السّطح يعتبرنيه أنّه نهاية ، ويعتبرنيه

أنّه مقدار . (رسائل آلفاراييّ ، القطيفات/١١) هو شكل يحيط به خطّ أو خطوط . (رسائل إحوان

هو سخل يخبط به خط او خطوط . (رسائل إخرا الشفاء //۸۷ هو مقدار دُو بُعدين . (نفس النصدر ١٠٣/ و ٢٩٦/٣)

مقدار يسكن أن يحدث فيه فسمان متقاطعان على قوائم، وهو نهاية الجسم . (الحدود لابن سينا /٣١) رسائل ابن سينا /١٠٧، نهافت الفلاسفة /٣٠٧)

هو الله ي ليتوهم مرتسماً من حركة الخط إلى خلاف

ثلك الحركة الأولى . (التحميل/٢٥٦) هو مجموع معنى الظول والعرض . (المتبرفي المكمة ١٩٩/٢)

.هو ما يرسمونه بأنّه طول وعرضٌ فحسب . (مجموعة مصلفات شيخ إشراق ٢٣٥/١)

ما كان مستلةً في جنهتين فهو سطح ، وهو الَّـذي له طول وعرض . (نفسير ما بعد الطبعة/١٩٥)

لو كانت المادة هارية عن القبورة إمّا أن تكون مشاراً إليها أولا تكون مشاراً إليها ؟ فإن كانت مشاراً إليها ؟ فإن كانت مشاراً إليها وكانت قابلة للقسمة فإمّا أن تقبل القسمة في جهتين وهو الشطح ... (المباحث المشرقية ٢٠/٠) ما لا ينقسم في جميع الجهات وهو مشار إليه فإمّا أن لا يقبل القسمة أصلاً وهو الشطه ، أو يقبلها في جهة واحدة وهو المخطّ ، أو في جهتين فقط وهو الشطع . (ضرمي الإشارات للقارس (٣٩/١))

طولی و عرضی باشد فحسب، بی اعتبار عمق. (۱) (درة التاج ۳۲/۲)

إِنْ انقسم (الكمّ) في جهتين فهو سطح ... (إيضاح المقاصد من حكمة من الفواعد (١٦٦/ مطالع الأنظار (٧٠) المجوهر، إِنْ قبل القسمة في جهتين فهو السّطح .... (مطالع الأنظار (١٠٩/)

الظول والعرض ما لا ينقسم في العمق هو الشطع . (شرم المواقف/٢٠٩)

الشطح كالجسم مشتمل على معنيين ؛ أحدهما: القابل لفرض بُعدين.

والثَّاني : المقدار قابل للقسمة في الجهتين . (تعليقة على الشَّفاء لصدرالةين (١٠٣)

كم متصل قار منقسم في الجهتين. (نفس المصدر ١٢٩)

الكم المشصل إمّا أن يكون ثابتة الدَّات قارة الأجزاء أو لا يكون. الأول هو المقدار المستقسم إلى ماله

1 ــ هو الظول والعرض فحسب ، بلا اعتبار المسق.

امتداد واحد وهو الخظء أو ماله امتدادان متقاطمان على القيام وهو السطح , ويقال له البسيط.... (المكمة النتالية ١٩٤/)

هو العرض المستقسم في جهتين فقط ؛ أي العرض الّذي يقبل الانقسام طولاً وعرضاً لا عبقاً . (كشّاف اصطلاحات الفنون /١٣٧)

ـ الجسم الشكل، الكم الشصل.

(١٩٠) السّطح المستوي هو أنّه الّذي إذا خطّ فيه خطوط كثيرة لم يكن بعضها أرفع وبعضها أخفض.

الّذي هو أصغر الشطوح الّتي نهاياتها واحدة. أو الّذي تطابق أجزاؤه بعضها بعضاً عل كلّ الأوضاع.

وأمّا الدّائرة فهي سطح مستوبحيط به خطّ واحد، في داخله نقطة كلّ الخطوط المستقيمة الحارجة منها إلى الهيط متساوية. (المباحث الشرقية (١٦/١))

(١٩٩١) السّعادة هي أن تصير نفس الإنسان من الكمال في الوجود إلى حيث لا تحتاج في قوامها ماذة.

هي الحتير. (آراء أهل المدينة الفاضلة/٥٣)

هي غابة ما يتشؤقها كل إنسان وأنّ كلّ من بنحو بسميه نحوها فابّرًا ينحوها على أنّها كسال تا . (رسائل الفاراين، كتاب الشبيه/٢)

نيل النّفس طلبتها. (القابسات/٤٧٠)

إِنَّ لَكُلِّ قَوَة فَعُلاً هو كسالها، وحصول كسالها سعادتها. وكسالها الشهوة وسعادتها هو اللّذة، وكمال النفسية وكفلك كسال الأنفس الإنسانية أن يكون عقلاً جرداً عن المادة ومن لواحق المادة. (البدأ وللماد لابن سنا/١٠٠) نفرذ الأمر والنّهي والاتفاقات الجميلة، هي نفرذ الأمر والنّهي والاتفاقات الجميلة، هي المستة عند النّاس سعادة. (تلخيص المشابة/٧٧)

[إنّ] سعادة كلّ قوّة بنيل ما هو مقتضى ذاتها من غير عاشق، وحصول كمالها من غير آلهة. (الحكة التمالية (١٢٦/، البدأ والعاد لصدرالذين (٣٦١)

اعلم أنَّ الرجود هو الخير والشعادة، والشعور بالرجود أيضاً خير وسعادة، لكنَّ الرجودات مضاضلة متفاوتة بالكال والتقص. فكلمّا كان الرجود أثم كان خلوصه عن العدم أكثر والشعادة فيه أوفر، وكلمّا كان أنقص كان غالطته بالشر والشّقاوة أكثر. (الحكة التعالة ١٢٦/٥)

إِنَّ الشَّرِفَ وَالسَّمَادَةَ بِالْحَقِيقَةَ إِنَّهَا يُصِلَّ لِلتَّهَٰسِ من جهة جزئها التَّظريُّ الَّذِي هو أصل ذاتها.... (نفس الصدر ١٣١/٠)

هاتان القفاوتان (أي شقاوة أهل الحبياب والخنوم على قلوبهم، وشقاوة أهل المقاب. وبمبارة أشرى: الجمهل البسيط والجمهل المركب) كلاهما شقاوة عقلية. (فض الصدر ١٣٤/٥)

وأقل مراتب التعادة المقلية للتفوس بأن يكتب هاهنا العلم بالأوّل ـ تعالى ـ ويعرف عو وجوده وعنايته وعلمه وإرادته وقدرته وسائر صفاته ... ومن فاز بهذه المعارف فقد فاز فرزاً عظهاً ، وفال سادة عقلية مرمدية ....

(۱۹۹۳) سعة الصدر هو أن لا تتأثّر التفس يجوم الحوادث بميث تحبّر، بل تستميل الواجب وإن عظم الوارد. (م. سلمشنخ العبيد ۱۲۱)

(٦٩٣) الشفسطة النالطة في مقابلة الحكة . (شرح الإلهيّات من كتاب الشّفاء/١٢٣) به القياس الشفسطي.

(٩٩٤) الشفل ما مالت إليه الأجمام الشَّقيله بالطَّبع. (الحدود والفروق / ٩٦ \_ ٦٠) ◄ الأسفل.

(٦٩٥) السكون هو الوقوف والقبات في مكان واحد بين زمانين. (رسائل إضوان الضفاء (177/7

عدم الحركة. (المقابسات /١٥٥، مقاصد الفلاسفة

هو عدم الحركة فها من شأنه أن يتحرُّك بأن يكون هو في حال واحدة؛ من الكمّ والكيف والأبن والوضع زماناً مّا فيـوجد عليه في آنبن. (الحدود لابن سينا /٢٣، رسائل ابن سينا /١٠٩، تافت الفلاسفة (r.t/

عدم الحركة ، فيا من شأنه أن يتحرّك . (التجاة من الغرق في بحر الضَّلالات /٢٧١، الحدود والغروق /١٦، المعتبر في الحكة ٣٠/٢، شرح الهداية الأثيريّة (٨٩) شرح حكمة الإشراق (٢٠١، شرح حكمة العين /١٥٧، شرح المواقف /٣١٨، كشَّاف اصطلاحات الفنون/٧٢٤) الشكون إشا ان يكون ضدأ للحركة أو عدم الحركة. (التحصيل/١٢٩)

عبارة عن انتفاء الحركة فيا يتصوّر فيه الحركة. (جموعة مصلفات شبخ إشراق ٧٠/٧)

هو عدم الشغير. (رسائل ابن رشد، كتاب الشماع الطبيعي (١٢)

هو عدم الحركة فها شأنه أن يتحرّك ، وعلى الجهة الَّتِي شَأْنَهُ أَنْ يَتَحَرَّكُ بِهَا . (نَفْسَ الْمُعْدِ/٧٩) عبارة عن انتفاء الحركة فيا يتصوّر فيه. (شرح حكمة الإشراق/١٩٨)

حصول الجوهر في الحير إمّا أن يستم بالنسبة إلى جوهر آخر أولا، والشَّاق إن كان ذلك الحمول مسبوقاً بحصوله في ذلك الحيّز فسكون.... (شرح المواقف/٣١٧)

الحركة هي موافاة حدود بالقوّة على الاتصال، والشكون هو أن تنقطع هذه الموافاة. (الحكة النمالية (41/1

سه الحركة.

(٦٩٦) السّلامة من كينيّة تقتضي صنوبة الششكل وسهولة التفرق. (حائبة الهاكمات/١٩٣)

(١٩٧٧) السَّلَب هو رفع الشِّيء عمَّا يمكن وجوده فيه وعماً لا يمكن . (رسائل الغارابي مسائل منفرقة (٢٣)

نني العقل لشيء عن شيء. (الحدود والفروق/٢٣) هو نني الشِّيء المسلوب بإطلاق. (تضير ما بعد الظبيمة/٣٢٠)

حکم بعدم صدق او بر آن (محمول به موضوع) و آنرا سلب خوانند. (١) (درة الثام ١/١٥) - الإيجاب، السّلب والإيجاب.

> (١٩٨٨) السلب والإيجاب ے تقابل السلب والإيهاب.

(۹۹۹) السّماء جوهر، مركّب، مستمايين، بتحرّك حركة شوق ذاتية دائماً. (المقابسات/٣٧٤) هو الجرم الذي عنزلة الهبط المنحرك على الاستدارة .

هو الجرم السبيط المتقدم على سائر الأجسام وليس

١ ــ الحكم بعدم صدقه ؛ أي الهمول على الموضوع يستى

طأ.

ف طباعها أن تتحرك على الاستقامة. (التحميل/٦٣٦)

> جسم خامس ناري، أو مركب من احتماع الحارّ واليابس. (في النفس/١٢٩)

> > (٧٠٠) السّمع **→ فرّة السّع**. ۖ

(٧٠١) السواد والبيناض كيفيتان حقيقيتان قاعمتان بالجسم في الخارج. (مطالع

> الأنظار/٨٩) ــه اللَّهن.

(٧٠٢) السوفسطائيون هم الذين لا يثبتون حقائق الأشياء. (مفاتيع العلوم/١٥١)

الشوفسطانين: من يَشراءي بالحكمة ويدعى أنَّه مبرهن، ولُيس كذلك . (شرح الإلهيّات من كتاب الشفاء/١٧٤)

(٧٠٣) ألسهو زواله الضورة عن المدركة مع بقائها في الحافظة. (شرح الموانف/٢٧٨)

هو غفلة القلب عن الشّيء بحيث يتنبّه بأدنى

زوال الضورة عن القوّة المدركة بـالحسّ المشترك مع بقائها في القوة الحافظة. (كشاف اصطلاحات الفنون / ٧٢٤)

ـ النسان.

(٧٠٤) السّياسة مي خسة أنواع:

السياسة النبوية هي معرفة كيفية وضم التواميس المرضية والسنن الزكية بالأقاويل الفصيحة، ومُداواةِ النَّفوس المربضة من الليانات الناسدة، والآراء السّخيفة، والعادات الرّديّة، والأفعال

الجائرة . . . .

الشياسة الملوكية هي معرفة حفظ الشريعة عني الأُمَّة، وإحياء السُّنَّة في اللَّمَّ بالأمر بالمعروف والتهى عن المنكر، بإقامة الجدود، وإنفاذ الأحكاء الَّتَى رَسَمُهَا صَاحِبُ الشَّرِيعَةِ ، وَرَدُّ النَّظَالُمِ، وَقَمْ الأعداء، وكف الأشرار ونصرة الأخيار.

الشياسة العامية: التي هي الرياسة على الجماعات؛ كريَّاسة الأمراء على البلدان والمدن، ورياسة الذهاقين على أهل القرى، ورياسة قادة الجيوش على العساكر، وما شاكلها، فهي معرفة طبقات المرؤوسين وحالاتهم وأنسابهم وصنائعهم ومذاهبهم وأخلاقهم، وترتبب مراتبهم....

السباسة الخاصية: هي مصرفة كل إنسان كيفية تدبير منزله وأمر معيشته، ومراعاة أمر خدّمه وغلمانه وأولاده ومماليكه وأقربائه، وعُشرته مع جيرانه، وصحبته مع إخوانه، وقضاء حقوقهم، وتفقد أسبابهم، والنظر في مصالحهم من أمور دنياهم وآخرتهم.

السباسة الذاتية هي معرفة كل إنسان نف وأخلاقه، وتفقد أفعاله وأقاويله في حال شهواته وغضبه ورضاه . (رماثل إخوان القيفاء ٢٧٣/١) إصلاح الأخيلاق بطريقة عالمية. (الحدود

آدمی را سه نوع از حکم ظاهر باشد؛ یکی بر نفس خود و آن را سیاست بدئی خوانند. و دؤم بر اهل خویش و آن را سیاست بیتی خوانند. سوم بر اهل شهر و ولايت او و آن را سيات

مدنى خوانند (١) (لطائف الحكة/١٦٥)

1 ـ تظهر للإنسان أنواع من الأحكام؛ فما كان منها على نفسه يسمَّى سياسة بعنيَّة، والنَّاني ما على أهله ويستى. سامة منشة.

والشالش؛ الذي كان على أهل مدينته وولايته هو الذي يه

#### التياسة الفاضلة/١٦٢

إِنَّ الدَنِيَّةَ قَدْ قَسَمْتَ إِلَى قَسَمِنَ : إِلَى مَا يَتَمَلَّقَ بِالْمَلِكُ وَبِسَمِّى عَلْمِ النِّيَاسَةَ ، وإِلَى مَا يَتَمَلَّقَ بِالنَّبِوَةَ وَالشَّرِيعَةَ وَبِسَمَى عَلْمِ النَّوَامِيسَ . (شرح حكة الإشراق/٣٢)

- علم السباسة.

(٧٠٥) الشياسة الفاضلة هي التي ينال السياسة الفيلة لا يكن أن يناله إلا السائس بها، وهي أكثر ما يمكن أن يناله الإنسان من الفضائل. (ضرر منزه/١٢)

(۱۰۹) السيلان عبارة عن حركات توجد في أجسام متفاصلة في نفس الأمر متصلة عند الحتى يدفع بعضها بعضاً، فيحصل الحركة بواسطة التفاق. (إيضاع القاصد من حكة عبن الفراء/١٨٥) عبارة عن حركات توجد في أجسام متفاصلة في الحتى يدفع بعض تلك الأجسام بعضها حتى لو وجد ذلك في التراب لكان مبالاً. (مطالع الأنظار /۸۵) شرح حكة المين (۱۸۰)

ب بستى سياسة معنية .



(٧٠٧) الشّارع الشّرع لابد لـه مـن واضع يقشّن تلك القوانين ويقرّرها على الوجه الّذي ينبغي . وهو الشّارع . (الإشارات والسّبات م الشّرح (۲۷۲/۳)

(٧٠٨) الشّبية الموهو في التوع إذا كان في الحُمْتِة الجُوهِ قِبل له «ماثل». وإذا كان في الكثبّة قبل له «مساو». وإذا كان في الكيفيّة قبل له «مسيه». (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطّبية/٢٠)

سه اغوهو.

(٧٠٩) الشَّجاعة أمّا الحكمّة فهي فضيلة القرَّة النَّطقيّة، وهي علم الأشياء الكليَّة بحقائقها، واستعمال ما يجب استعماله من الحقائق.

أمًا اللَّجِنة (الشَّجَاعة) فهي فضيلة الفَّرَة الفلِيَّة (النَّخِيَّة) وهي الاستهانة بالموت في أخذ ما يجب أخذه ودفع ما يجب دفعه. (رسائل الكندي الفلخية/۱۷۷)

هي فضيلة القوة الغضبية تساهد العقل على الشهوانية فتقاوم إخراء اللذة وعافة الألم. (الجمع بن رأي الحكيمين/١٤)

خُلق جميل تحصل بتوسط في الإقدام على الأشباء المـفـرعة والإحـجـام عنها. (رسائل الـفـارابيّ. التـبه/١١)

متوسطة بين التهور والجبن. (فعول مننزه\*٣٦) هي قوّة مركّبة بين المنز والنضب ، ندعو إلى شهوة الانتقام. (المنابسات/٣٦٧)

التُوسط بين الطَيْس والجِين. (الحدود والفروق/١٥) هي توسّط الفرّة النفسية فيا ينضب له ولا ينفس، بحسب الرأي القسميع. وهي متوسطة بين الجبن والقور. (مدرساله شيغ إشراق/١١٩) ففسلة مكن المد ما فتالاً للأفعال القالمة الكافسة

فضية يكون المره بها فقالاً للأفعال القاطة الثافة في الجمهاد على حسب ما تأمر به الشئة حتى يكون بفعله ذلك خادماً للشئة. (تلخيص الخلاة/١٤٥)

هي الخُلق الذي تصدر عنه الأفعال المتوسطة بين '' أفسال الشهور والجبن وهذان الظرفان رذيلان. (الباحث المشرفية ،٢٦٦/، شرح حكمة العين /٣٢٢،

الحكمة المتعالبة ١/١١٦)

عبدارة عن مطاوعة النّفس غريزتها الحكميّة في الإقدام والإحجام. (المباحث الشرقية ١٩١٥/٢، الحكمّة النعالية (١٢/٨)

هيئة القوّة الغضبيّة متوسطة بين التموّر الّذي هو إفراط هذه القوّة والجبن الّذي هو تـفـريط فيا . (شرم الواقف/٢٠٦)

قَوَة الغضب فيعبّر عن اعتدالها بالشّجاعة. (الحكمة النّابة ١٠/٥)

واسطه است میبانهٔ تهوّر و جین.<sup>(۱)</sup> (مجموعهٔ رسائیل نلشرواری/۱۸۶)

مه النهور، الجن، الحكة.

(۱۰۷) الشّخص كلّ لفظة يشاريها إلى موجود مفرد عن غيره من الموجودات مدرك باحدى الحوانل (الخمس). (رسائل إخوان الشفاء (۱۸۰/۱

كل جملة يشار إليها دون غيرها ، مميّزة من غيرها بالأنهال والشور. (نفس السمدر ٢٨٦/٣) المتقرّم من جواهر وأعراض جملتها لا توجد في غيره. (العدود وافروق/)

به التشغيس.

(٧١١) الشّرارة - الرّحة.

(٧١٣) الشَّرّ الأفعال الإراديّة الّتي تنفع في بلوخ السّعادة هي الأضال الجميلة.

والأفسال التي تعوَّق عن السَّعادة هي الشّرور وهني الأفنعال المُبينجة. (آراه أهل المنينة الناضلة/مه)

الخير بالحقيقة هو كمال الوجود. وهو واجب الوجود. والشرّ عدم ذلك الكمال. (رسائل الفارلين، كتاب التعليقات/١١)

الخير هو الذي يؤثر ذاته وأنّه هو الذي يؤثر غيره الأجله وأنّه هو الذي يشتؤته الكلّ من ذوي النهم والحسّ. والشيّر عكس ذلك. (تنفس السصدر، سائل عنوَنة/١٨)

كلّ مُا عاق عن السّعادة بوجه مّا فهو الشّرّ على . الإطلاق.

هو الَّذي يجرّق عن الشعادة. (نفس المعدر، الشيامات الدنيّة/٤٢)

التقص في الكمال يستى شراً:

ليس الشّرَّ سوى عدم الخير والسّمام والكمال. إنّه لنّا كانت هذه الكائنات يُبتدأ كونها من أنقص الوجود، وأضعف القوى مترقبة إلى أثمّ الحالات، وأكمل النايات بأسباب مينة لها على النّموه والنّمو، وببلغة إلى أكمل غاياتها بعناية من الله تعالى، سقيت تلك الأتهات خيرات. وكذلك كلّ سبب عارض بلوقها عن ذلك يستى شرًا. (ربانل إعران الشناء / ٢٥١٧)

كلّ شيء نهى عنه (الثاموس) أو زجر عنه يستى ذلك شرًا.

كلّ شيء إذا فعل منه ما ينبغني على الشّرائط الّتي تنبغي ، في المكان الّذي ينبغي ، في الوقت الّذي ينبغي ، من أجل ما ينبغي ، يستى ذلك خيراً .

ومتى نقص من هذه الشّرائط واحد يستّى ذلك الأمر شرّاً. (نفس المصدر ٤٨٠/٣)

هو ما يُهرب منه لأجل ذاته. (المقابسات/٣٦١) يدلّ في كلّ شيء بوجه مّا على عدم الكمال الّذي له. (إلهيّات الشّفاه/٢٠٦)

إِنَّ الشَّرِ يقال على وجوه: فيقال شرّ لمثل التقص الّذي هو الجهل والضّعف والتّثويه في

١ ــ هي الواسطة بين القهور والجبن.

الخلقة .

ويقال: شرّه لما هو مثل: الألم والغمّ الّذي يكون إدراك مَا بسبب، لا فقد سبب فقط. (نفس المعدر/١٤٥)

هو العدم . (القطيقات / ٢١، شرحي الإشارات للرازيّ /٧٩/٢)

هدم كمال الوجود. (القطيقات /٧٢، المباحث المشرقية (١٠٤/١)

الشّرّ لاذات له ، بل هو إنّا عدم جوهر وإنّا عدم صلاح حال لجوهر. (الهبدأ والماد لابن سيا١٠) عبارة صن السهالاك والشّفسان. (مشاصد اللاسنة/٢٢٩)

چیزی نیست موجود بلکه یا عدم چیزی است و یا عدم کمال چیزی.<sup>(۱)</sup> (مجموعهٔ مصلفات شیخ اشراق ۱۰/۳)

بحسب الشنن الغير السكتوبة هو الفعل الذي كلمًا تزيد الإنسان منه لحقته السفقة أزيد، أو الهوان أزيد، وذلك أيضاً إلى غير نهاية؛ مثل كفر الإحسان والإساءة إلى الأصنقاء. (تلغيم الخطان/٢١٩)

هر فقدان كمال الشّيء.

هو عدم وجود من حيث هو غير لائق به .

علم كمال الموجود من حيث هو غير لاثق به. (حاشية المحاكمات/128)

هو العدم من حيث أنَّه غير مؤثّر. (لفس المعدر/١٥٠)

هو الألم وما يكون وسيلة إليه (عند المشهور).

(نفس المصدر/10٧)

النصدر/١٢٨)

إِنَّ الخبر بالذَّات هو ما يؤثره كلّ واحد يبشهج به ويشتاقه. وهو الوجود بالعقبقة، والشّرّ ما يقابله. (تعلبقة على الشّفاء العمراللين/١٦)

يقال على وجوه. فيقال شر لمثل التقس الذي هو الجهل والضّعف، والتشويه في الخلقة.

هو المجهل والصحف ، والتسوية في المحلف . ويقال شرّ لما هو مشل الألم والبنم الّذي يكون هناك إدراك مّا بسبب لا قصد سبب فقط . (ننس

هو فقد ذات الشّيء أو فقد كمال من الكمالات الّتي يخصّه من حيث هو ذلك الشّيء بعينه. (العكمة المتعالبة ٩٨/٣)

عبارت است از فقدان ذات با فقدان كمالى از كسسالات لايسقه بــه آن ذات.<sup>(۱)</sup> (لــمــات الالهتة/۱۰۷)

ــه الألم، الخبر، الرّزائل.

(٧١٣) الشرور الإنسانية هي الفوى والملكات والأنعال الإدادية أتي إذا حسلت في الإنسان عاقب عن حصول الغرض المصود بوجود الابسسان في العبالم. (رسائل الفنزاي، مبائل عنوت/١٤)

مه الرّذائل.

(٧١٤) ألشّره المقة تحدث بتوسّط في مباشرة التساس اللّذة الّتي هي عن طمم ونكاح، والزّيادة في هذه اللّذة تكسب الشّره. (رمائل الغارات، التنيه/١١)

٢ ــ عبارة عن فقدان الدَّات أو فقدان كمال من الكالات اللائقة بها.

١ ـ مائيس موجود بل هو إنا عدم الشَيشَيَّة أو عدم الكَيشَيَّة أو عدم الكال.

أنقص (نصول منتزمة/٢٦)

والفروق / ۹۰ و ۸۹)

ــه العقة.

جسمی ایست گرم و لطیف که از آفتاب نقل كرده است به زمين. (۲) (نفس النصدر ۲۴۰/۳) اللُّمعان هو التور الَّذي به يستر ـ لون الجسم وهو أيضاً ذاتي وعرضي . والأوّل يستى شعاعاً والثَّاني كما للمرآة بستى بريقاً. (العكمة المتعالية

ــه التور.

(11/5

(و٧١م) الشّريعة إنّ سنى اللين في لغة المرب هو الطّاعة من جماعة لرئيس واحد، ولمّا كانت الطّاعة لا تتبيّن إلّا بالأوامر التواهي ، والأمر والشهى لا يُعرفان إلّا بالأحكام والحدود والشرائط في المعلومات، شميت هذه كلُّها شريعة الذين وسنس أحكامه . (رسائل إخوان الضفاء

العقة متوشطة بين الشره وبين عدم إحساس

باللَّذَة فأحدهما أزيد، وهو الشَّرو، والآخر

استرسال القوة الشهوانية وانبساطها. (العدود

الشهوة يعبّر عن إفراطها بالشّره. (العكمة المتعالبة

هيئة في آخر الذروة البشريّة، تصدر عن القوّة الإلهبة ليس لها هناك طبيعة ولا معادن حسبة. (المقابكات/٤٧٢)

هي عبارةٌ عن كلّ ما أتمى به الرّسول دصلَّى الله عليه وآله من الكتاب والسّنة ، وما استنبط منهما من الأحكام الفقهية على سبيل الاجتهاد، أو انعقد عليه إجماع العلماء متقرّع عليهما. (مقاتيح الغيب/١٨٥)

◄ الشارع.

(٧١٦) الشِّعباع نبور القَّبِينِ والسقيمير والكواكب الشيّارة في الهواه، نحو مركز الأرض. (رسائل إنبوان الضفاء ٢٨٨/٣)

عرضيست كه بمقابلة جسمى روشن در جسمى ديگر حاصل شود. (١) (مجموعة مصنفات شيخ إشراق

(٧١٧) الشّعور هو إدراك بغير استثبات، ولا تصور تام. (الماحث المشرفية ٢٦٨/١، الحكمة التعالية

چون ادراک بدون استنبات باشد آن را شعور خوانند. <sup>(٣)</sup> (درة التاج ٨٤/٣)

م الإدراكات.

(۷۱۸) الشّفاف الشق جرم ليس له في ذاته لون، ومن شأنه أن يُري بتوشطه لون ما وراه. (الحدود لابن سينا /٣٧، رسائل ابن سينا /١١٣، تباقت الفلاسفة (٣٠١)

الأجسام بالقسمه الأولى على قسمين:

جسم ليس من شأنه الحجب المذكور (أن يحجب تأثير المضيء في قابل التور مثل المواه)، وليُسمُّ الشفاف.

وجسم من شأنه هذا الحجب، كالجدار والجبل. والَّذِي مِن شَأْتِه هذا الحجب فحته ما مِن شَأْتِه أَنْ يُرى من غير حاجة إلى حضور شيء آخر بعد وجود المتوسط الثَّاف، وهذا هو المضيء، كالشَّمس

ومنه ما يمتاج إلى حضور شميء آخر يجعله بصفة.

١ ــ عرض يحصل في جسم عند مقابلته لجسم مضيء.

٧ ــ هو جسم حارّ لطيف انتفل عن الشَّمس نحو الأرض. ٣ \_ إذا تُعَفِّقُ الإدراك من دواء استداد: بستى شعوراً..

المبكة/١٣)

ــه الطَّلَّ ، الرهم .

(۷۲۳) الشَّكل ما أحاط به خطّ واحدٌ أو خطوط. (رسائل إخوان الضفاء (۱۰۳/۱)

هو صور جسمانيّة . (نفس الصدر ٢٦٣/٣)

الشُّكُلُ الأرضي: هو المكتب يحبط به سنَّة سطوح. الشُّكُلُ الفلكي: (هو جسم) يحيط به إلني عشر مطعاً.

الشَّكُل المَانِيِّ: (هو جسم) يُحبط به عشرون سطحاً.

الشّكل النّاريّ: هو جسم بحيط به أربعة سطوح. الشّكل الهوائيّ: يحيط به ثمانية سطوح. (نفس الصدر ٣٩٨/٣)

إِنَّ فِي الأَجِسَامِ حَدُوداً وَشَيْناً ذَا حَدُود، لَهُ هَيْنَةً عُسِبَ الْحَدُود، وَذَلَـكُ الشَّـيءَ هُـو الشَّكُلَ. (الشَّحْسِلُ ٢٩١/)

ما أحاط به خطّ أو خطوط، وهو الّذي به يـفان في الشّيء: إنّه مربّع أو مستدير، أو غير ذلك من الأشكال. (الحدو والفرق/١٣)

هو بسيط، ورسم، ونهاية لجسم. (ني النفس/١١) (هرقفه القداماه) بأنه ما أحاط به حمد واحد أو حدود. (إيضاح الفاصد من حكمة مين الفوامد ٢٦٢/، شرح الإنهات من كتاب الشفاء /٥٥، عاشبة الهاكمات (٦٢)

هيئة إحاطة الحد أو الحدود بالجسم. (نفس المعدر/١٠٠)

ما يحيط به حدّ أو حدود ؛ كالشّلّت، والمرتبع. الهيشة الحاصلة من وجود الحدّ والهدود على نسبة مّا ؛ كالشّليث والشّربيع. (شرح مكنّة الدين /٦٣ و

١ - التعمديق إذا لم يكن جازماً ، فإن كان الشرقد بين الظرفين على المشواء يستى شكاً.

وهذا هو الملؤن. (طبيعيّات القفاء، الفنّ التادس/٨٠)

الأجسام بالشقسيم الأؤل على قسمين:

جسم ليس من شأنه أن يمجب ما وراءه. وهو الشَّفَاف؛ مثل الحواه.

وجسم من شأنه أن يحجب ما وراده. والذي من شأنه أن يحجب ما وراده فإشا أن يُرى من غير حاجة إلى حضور شيء آخر بعد وجود الموشط الشاف، وهذا هو المفسيء؛ كالشمس ومنه ما يحتاج إلى حضور شيء مفيء حتى يُرى، وهذا هو الملان. (الحصول/١٧٨)

(٧١٩) الشَّفقة

🖚 الرّحة .

(٧٢٠) الشّقاوة مه الشعادة.

(٧٢١) الشكر هو ملاحظة النّفس لا نالت ممّن أنهم عليها ؛ من إعطاء ما ينبغي لها ودفع ما لا ينبغي - كان من كمالات النّفس أو البدال وتحريك الآلة المشهرة لإخبار الشّوع بقلك . (مه رساله شيخ إشرة/١٤٢/)

(٧٣٧) الشَّكْ هو الوقوف على حدّ الظرفيْن من الظّنّ، مع نُهمة ذلك الظّنّ. (رسائل الكندي الظمقة/١٧٥)

همو تمود المنقفس بين الإنسيسات والمنتني. (المابسات/٢٦١)

إدخال شبهة على الشّيء بعد القطع عليه بالبيان. (الحدود والفروق/٣٦)

اگر تصدیق جازم نبود، نبردد میان هیر دو طرف اگر علیالشواء بود آن را شک خوانند.<sup>(۱)</sup> (لطانف

(1)

الحلقة عبارة عن مجموع القبكل واللؤن. وهي تمرض أولاً للجسم القبيمية. فإنه ما لم يكن جسم طبيعي . فإنه ما لم يكن من أمرين ؛ من الشكل وهو من الكيفية المختصة بالمقدار، ومن اللؤن وهو من الكيفية الهسوسة ... والشكل هو ما أحاط به حد أو حدود إحاطة عند النقطة ... (الحكة المعالجة ١٩٢/) و ١٩٢/) عند النقطة ... (الحكة المعالجة ١٩٢/) و ١٩٢/)

تحقق في العلم الطبيعيّ ان الجسم في نفسه غير مئوّن؛ بل معني أنّه مئوّن أنّ سطحه مئوّن.

فالحلقة تبلتنم من شيء حامله الشطع بذاته، أو ما يحيط به السطع، وهذا التيء هو الشكل، وشيء حامله السطع ولكن عند كونه نهاية بلسم فا طبعي، وهذا التيء هو اللون، فإذن الحلقة تلتم من أمرين حاملها الأول هو الكم، وبسببه بقال على الجسم. (نفس الصدر ١٦٢/١)

ــه الصورة.

(٧٢٤) الشَّمّ - فؤة الشَّمِّ.

(٣٢٥) الشَّمس هو أعظم الكواكب كلّها جرماً وأشتها ضوءاً. ومكانه الطّبيميّ في الكرة الرّابعة. (الحدود لابن سبنا /٢٧، وسائل ابن سبنا /٣٠٠، بانت اللاصفة /٣٠٧)

إِنَّ جوهر الشّمس من أحرام صغار تاريّة تجتمع من البخار، ويكون من اجتماعها الشّمس، أو محاب بستنجر. (إن اللغس/١٣٤)

رو٧٩٩ الشّعوق المشق الحقيق هو الابناج بتصور ذات ذا. والشّوق هو الحركة إلى تتميم هذا الابتهاج إذا كانت القسورة متمشّلة من وجه. (الإشارات والشبيهات /١٤١، شرعي الإشارات للرّازي ١٨٨١، الإشارات والشبيهات مع الشّرح للقوسي /٢٥١/٣ حال تابعة للإحسان ، لأنّ المستحسن أبداً يشتاق. (الحدود والفروق/٢٠)

الهبّة هي الابتهاج بتصوّر حضرة ذات مًا. والشّوق هي الحركة إلى تتميم هذه البهجة. (-- رساله شيخ اشراق (١٢٢، ١٧١)

العشق هو الابتهاج بتصوّر حضرة ذات مًا. والشّوق هــو الحـركــة إلى تــتــمي هــفا الابتهــاج. (نفس الصدر/١٧١)

هـو الحُـركة إلى تتميم كمـال تـا عـقليّ أو ظلّي أو غيرهما . (جموعة مصنفات شيخ إشراق ١١/١)

القزة التزومية هي القزة ألتي بها ينزع الحيوان إلى الملائم ويستفر عن المؤذي. وهذا السنزع إن كان إلى الملذ سني شوقاً. (رسائل ابن رشد، كتاب النفس/٨)

القرّة الّتي تستى شوقاً هي الحركة للعبوان حركة الانتقال. الشوق ضرب من الحركة ومن الفعل. (في النشر/٨٣)

هـو طلب كمال ما هـو حـاصل بوجه، غير حاصل برجه. (الحكة التعالية ٢٣٧/٧)

هو استدعاء إكمال هذا التصور (تصور حضرة ذات ما) والحركة إلى تشميم هذا الإبتهاج. (المبدأ والماد لمدرالتين/١٤٧)

عبارت است از اجماع و تصميم عزم. <sup>(۱)</sup> (لمات الإنمنة/۲۸۷)

مه الشَّهوة، العزم، العشق، القوّة الشَّوقيّة، القوّة التروعيّة،

١ ــ هو عبارة عن إجاع العزم وتصميمه.

(٧٢٧) الشَّوق الإرادي والطبيعي الشَّوق الإراديّ ميل الجسم المتشفس بالاعتبار إلى اللَّـفيد والنّافع.

والشَّوق الطبيعي ميل الجسم غير المتنفَّس إلى مكانه الخاصّ به ليشحفُظ به ذاته. (الحدود والنروق/10)

# (٧٢٨) الشّوق القلبيميّ ـ النّوق الإراديّ.

(٣٩٩) الشههاب المتحلّل البابس المتصدّد لاكتساب الحرارة؛ أمني الدخان المرتفع من الأرض إنما بعلو البخار... فإذا ابلغ الجوّ الأقصى الحارّ بالفعل... اشتعل طرف العالي أوّلاً ثمّ ذهب الاشتمال فيه إلى آخره فرقي الاشتمال عبداً على سمت الدخان إلى طرفه الآخر وهو المُستى بالشّهاب. (الإشارات والتنبيات مع الترح ٢٨٤/٢) للتحال إذا أرتفع من الأرض يعلو البخار لأنّ حفظه للحرارة المهتمة أكرا؛ فإذا بلغ الطبقة الحارة من الهواء وقع فيه شعلة من الثار وانعكسبت عنظم للمحرارة المهتمة أينا وقع فيرى كأنّ كركباً التقش. وهو المستى بالشّهاب. (سائسة القالمات) ١٩٠٠)

(٣٣٠) الشّهوة هي مطلوب الفرّة المُحبِية، وعلّة تكاملها النّبيّة. هي إرادةُ نحو الهُسوسات.

هو التشوق على طريق الانضعال إلى استرداد ما

يشقص مشا في البدن وإلى نقص ما زاد فيه. والانفمال شيء يجري على خلاف ما يجري به الأمر الذي هو بالفكر والتميز. (القابمات/٣٦٩) الإحساس بالشمول. (الحدود والفروق/٨٥)

اً الشَّوق في الحُبوان هو من قِبَل الحسّ الّذي يُمِيّز اللّذيذ وبدرك. وهذا الشّوق هو المستى شهوة. (نسيره بعد الطبية/١٩٥٦)

هي تشرّق إلى اللّذات. (تلخيص الخطابة/١٧٠) الشّهوة هي ضرب من اللّغوق. (في النفس/٨٨) هي شوق ينبمث عن ذلك التّصور (تصوّر ذات مّا)؛ إمّا نحو جذب إن كان ذلك الشّيء للنِياأ أو

نافعاً، يقبناً أو ظناً. (مطالع الأنظار/٢٨) جذب الملائم هو الشهوة، (حاشبة الهاكمات/٣٧٤) كيفتية نفسانية يتبعها حركة الروح إلى الظاهر جذباً للملائم طلباً للشلذذ، (الهكة النسانية ١٥٠/١) ميل إلى ما يوافقك يستى شهوة ونفرة عمّا يخالفك

يسمّى كراهة. (المبدأ والماد لصدرالذبن/٢١٣)

ــه الشُّوق، الكراهة.

(٣٣١) الشيء يقال على كلّ ماله ماهيّة تا كيف كان؛ كان خارج السّفس، أو كان متصوّراً على أيّ جهة كان؛ منقسمة أو غير منقسمة. (المرف/١٢٨)

هو اللَّذي يخبر عنه ويعلم. (رسائل إخوان الشفا ( ١٨٠/٠ م ٥٨/٢ )

هو الَّذِي يصبح عنه الجَبر. (إلهبَّات الشَّفاء /٣٠، تعلِّقة صدر الحكاد على الشَّفاء (٢٩٧)

لفظة الشّيء تقال: على كلّ ما تقال عليه لفظة الرجود.

وقد تقال أيضاً على أصم ما تقال عليه لفظة الموجود، وهو كلل معنى متعكر في النقص، و سواء كان خارج اللقس أو لم يكن. (رسائل ابن رند، كاب ما بعد الظيمة /١٧ و ١٨)

الشيء الأوّل والشّيء النّاني/ ١٧٠

هو الَّذي يخبر عنـه. (شرح الإهبّات من كـتاب الشّقاء/٢٤١)

ــه الموجود.

ربه الشّـي ع الأول والشّـي ع ع الثّاني الشيء الأول هي القورة التي تنقوم بها غيول تقوم الإمكان بالمكن والفقر بالفقر. والشيء الناني هو الشيء الذي يقاس إليه الهيول لكونها إمكاناً بالقياس إليه. (رسالة حدوث العالم ١٩١٤)

> (٧٣٣) الشّيء الثّاني سه النّيء الأوّل.

(٧٣٤) الشّيء في حيّز العدم ما يقال: إنّه ليس بشيء أصلاً....

يريدون أنّه ليس له ذات أصلاً وأنّه ليس داخلاً تحت نوع ولا جنس أصلاً ، فإنّه لذلك جمهول الذّات أصلاً ، لا يكن أحداً أن يجيب عنه ما هو. (الحرف/٢٢٦)

(٧٣٥) الشَّبِئِيَّة إِنَّ النَّيْنِيَّة للسمكن يكون على وجهين: شيئيَّة الوجود وشيئيَّة الماهيَّة. وهي الميرَّة عدهم بالنَّبوت.

. فالأولى عبارة عن ظهور الممكن في مرتبة من المراتب وعالم من العوالم.

والثّانية عبارة عن نفس معلوميّة الماهيّة وظهورها عند المقل بنور الوجود وانتزاعها منه. (الهكة النمالية ١٣٤٨/٧)

إِنَّ الشَّيئيَّة على قسمين: شيئيَّة وجوديَّة. هو<sup>(1)</sup> ظهور الشِّيء بالوجود المينيِّ في مرتبة من الراتب

۱ و۲ \_ كذا في المبدر، والصّحبح «هي».

وعالم من العوالم.

والشَّينَيْةِ النَّبوتِيَّةِ ، هو<sup>(۱)</sup> نبوت الشَّيء في انعلم لا في الحسارج . (رسائل فسلمني ملاً نظــر عل الجيلا*تي(١١٣)* 

(٧٣٦) الفَيئية النَّبوتية النَّبوتية

(٧٣٧) شيئية الماهية م الفيئية.

(۷۳۸) شيئية الوجود (الشيئية الوجودية) الوجودية) \_ الفيئية .

(٧٣٩) الشّيطان (الشّياطين) شباطين الانس هي التفوس المتجسدة الشّريرة آنستُ بالأجاد.

وشباطين الجنّ هي النّفوس الشّريرة المفارقة للأجسام المحتجبة عن الأبصار الشّياطين التجمّدة الشّريرة هي شياطين بالقوّة. فإذا قارقت أجسادها كانت شياطين بالفعل. (رسائل إخوان الضّفاء (٨/٢)

الشَّياطين ما الغالب عليها التّرابيَّة والتّاريَّة. (نفس المستر ٢٨٨/٣)

شياطين الإنس هم أهل الآراء الفاسدة الظّاهرة التي ألِفُوها وأنشُواها.

وشياطين الجنّ هم أهل الآراء الفاسعة الباطنة التي أسرّوها واستجنّوا بها . (نفس العدم ٥٣٤/٠) الجواهر الغائبة . إنما أن تكون مؤثّرة في الأجسام أو مدبّرة لها أولا مؤثّرة ولا مدبّرة، والقالث ينقسم

إلى خيّر بالذّات وهم الملائكه، وشرّبر بالذّات وهم الشّباطين. (مطالع الأنظار/١٣٠)

# ١٧١/القيطان

والشّيطان عبارة عن خَلق شأنه ضدّ ذلك. وهو الوعد بالشّر والشخويف عند الهمّ في الحيّر بالفقر. (نفس الصدر/۲۰۱)

والقيطان عبارةً عن جوهر روحاني ظلماني شأنه الوحد بالشرّ والأمر بالمنكر والتخويف عند الهمّ بالخبر، بالغفر ونموه. (مناتيع النيب/١٠٥٠) هـ الجن، الملك. لأنوار القلب وظلماته سببان غتلفان؛ فسبب الخواطر الذاعة إلى الخيريستي في عرف الشريعة مَلَكاً، وسبب الخاطر الذاعي إلى الشَرَيستي شيطاناً. (البدأ والعاد لعدرالذين/٢٠٠)

شيطاناً. (المدا والمدرالذين/٢٠٠) المُمَلِّكُ في الشِّريعة عبارة عن خلق خلقه الله يتعالى شأنه. إفاضة الخير وإفاضة العلم وكشف الحق والوعد بالمروف. وقد خلقه وسخّره لذلك.





(٧٤٠) الصادق الموجود بُقال على كلّ متصور ومنخبال في الشفس وعلى كل معقول كان خارج النّفس، وهو بعيت كما هو في النّفس، وهذا معنى أنَّه صادق. (الحروف/١١٦)

هو أن يكون المتصور هو يعينه خارج التيفس كيا تُصُور. (نفس المدر/١١٧)

هو الذي ليس بكاذب. (تفسر ما بعد انظيمة/٤٥٤) هو الَّـذي يكون من خارج الشَّفس على ما هو عليه في النقفس، والمكاذب ضلة ذليك، (نفس الصدر/٥٥١)

ب الضدق، الكاذب

(٧٤١) الصر هو النبات في حال الشدائد بلا جزع لما يرجى من محمود العاقبة ، (رماثل إنوان القبقاء ٢٧٢/٤

عبارت از ضبط نفس است از لذّات و شهوات حسمانیّه که زیاده از مقدار واجب باشند.(۱)

عبارت است از کیفشتی که بدن (حتی) به آن به حیثتی باشد که افعالی که لایق باشد به او از او

(أنوارية/٢٢٩)

هو ضبط القوّة الخضيية عن شدة الشّأثر بالمكروه النازل الذي يوجب العقل احتماله وهدم الجزع عنه، أو ضبطها عن حبّ مشهّى يوجب العقلُّ اجتنابه . (سه رساله شيخ إشراق/١٢٠)

(٧٤٧) الصحة أمّا ف الأعضاء المتشابة الأجزاء، فاعتدال مزاجها، وأمّا في الأعضاء الآلبة ، فاعتدال تركيبها . (رمائل ابن رشد/١٠٤) إنها هيئة بها يكون بدن الإنسان في مزاجه وتركيبه بحيث تصدر عنه الأفعال كلها صحيحة وسليمة.

إنَّها ملكة في الجسم الحيوانيُّ تصدر عنها لأجلها الأفعال الطبيعية وغيرها على الجمرى الطبيعي غير مأوفة . (الباحث المثرقية ٢٩٩/١)

إنّها ملكة أو حالة تصدر عنها الأفعال من الموضوع لما سليمة (الشِّيخ الرِّئيس). (نفس المعدد ٢٩٩/١، الحكة المتمالية ١٤١/١، كشَّاف اصطلاحات الفنون

> ١ \_ عبارة عن ضبط النّفي عن اللّذات والشّهوات اجسمانية التي زادت من الحد الواجب.

سليم صادر شود. (١) (درة اللج ٦٧٣) حالة أو ملكة تصدر عنها الأفحال من الموضوع لها سليمة . (إيضاع المقاصد من حكة عين القواعد /٢١٠، شرع حكة العين (٣٣٣، شرح المواقف /٣١٠)

حالة أو ملكة بها تصدر الأفعال عن موضوعها سليمة. (مطالع الأنظار/١٠٠)

قال الشيخ في الشفاء: إنها ملكة في الجسم الحيواني يصدر عنه الأجلها أفعاله القليمية وغيرها، صليمة غير مأوقة. (الحكة التعالية /١٤٤/) إنّ القسمة عيشة بها يكون بدن الإنسان في مزاجه

إن القبضة هيئة بها يكون بدن الإنسان في مزاجه وتركيبه بحيث يصدر عنه الأفعال كلّها صحيحة سليمة . (نفس العدر (١٤٠/١)

أعني اعتدال الزاج لها عرض يتحدد بطرفي إفراط وتفريط. (حاشية الحاكمات/٤٢٠)

ـه المرض.

رمام المصدى هو صوت يحدث بندوج الهواء الذي هو النّموج النّاني أو هو لازم الخرّج المواء الأول المنعطف النّابي نَبْواً. (طبيعيات النّفاء، الذرّ السّادس/٥٠)

إِنَّه بحدث من تسرّج يوجبه هذا الشمّرج. فإنَّ هذا الشمرّج إذا قاومه شيء من الأشباء؛ كجبلٍ أو جدار حتى دفعه، ازم أن ينضغط أيضاً بين هذا الشمرّج المسرّجة إلى فرع الحالط أو الجبل وبين ما يقرعه، هواء آخر برده ذلك ويصرفه إلى خلف مانضفاطه. (الخمسير/٧٠٠)

القدى إنّما يكون من جوّ واحد، من أجل الإناء الّذي حجز، ومنعه أن يتبلد، فيرجع مدفوعاً بمنزلة الكرة. (في النفس/١٨)

صوت يحصل من انصراف هواء مسموّج عن جبل

 ١ ــ مبارة عن كبنية في بدن الحي بحبث تصدر عنه الأفعال اللأثقة به، مليمة.

أو جسم أملس. (مطالع الأنظار/٩١)

(٧٤٤) الصدق القرآ الموجب ما هو. والتالِثُ ما ليس هو. وهو أيضاً إقا إثبات شيء ليس هوء وإقا نني شيء هن شيء هوله. (٦) (رمائل الكندي الفلخية/١٩٨)

إيجاب صفة لوصوف هي له، أو سلب صفة عن موصوف ليست له. (رمائل إخوان الضفاه ٢٧٧/٣) هو قوّة مركّبة من الحقّ والحبر يقصد بهما العدل أو الحقّ. (القابسات/٣١٧)

مطابقة القول لما علبه الأمر.

الإخبار عن الشّيء بما هو عشيه. (نفس المدر/٢٧١)

وصف الشّيء بالحال الّتي هو علها , (الحدود والغروق/٣٤)

هو موافقة الآلة المعتبرة للقسير، بحيث يشوافقان إيجاباً وسلباً. وصدقها هو موافقتها للأمر في نفسه . ويوازيه الكذب (س رساله شيخ إشراف/١١٨) آن است كه حكم توبه چيزى بر چيزى؛ خواه اثبات و خواه نقى، مطابق آن باشد كه در نفس

> امر است. (<sup>(۲)</sup> (درّة النّاج ۸۰/۳) - الخبر، الصّادق، الكذب.

(مالا) الشراط هو القريق المستقيم القاصد إلى الله تعالى (رسائل إخوان الضغاء ۱۹۸۴) أن حقق والله عمر جميع وإنّ عليه ممرّ جميع الملقق (المستوق) والمكن التعالمية ١٨٥٥) طريق الحق ودين الشوحيد الذي جمع الأنبياء والرسل عليهم الشلام. ومنابسهم. (الطاهر

ع. كذا في الصدر، والظاهر أنّ فيه تناقضاً.
 ع. الشرقة، هم أن يكن حكمك للشرو

٣ ـــ الشدق هو أن يكون حكمك للشيء على الشيء
 بالإثبات أو اللني مطابقاً لما في نفس الأمر.

الإلمينة/٧٧)

ومعنويه (٧٤٦) ا**لصّغسات الأضسافسيّة** الذّات؛ ك

والحقيقية الضفات الحقيقية هي التي تعقلها المعتول عند مقايسات غيره به ، وكلها ثمامة في المعقل موقوفة على وجود الغير، على المقايسة بينه وبين الغير؛ مثلاً الحياة تعقل عند اعتبار صحة القدرة والعلم له وليست بالإضافة إلى شيء يكون بإزائه فهذه مقايسة بالعلم والفدرة.

وأَمَّا الإضافيّة فهي شيء آخر وكأنّه بحناج فيها إلى شيء زائد على القابسة المذكورة؛ ككونه خالفاً ورازقاً. فإنّها يعقلان بالإضافة إلى علوق ومربوب يكونون بإزائه. (شرح سألة العلم/١٤)

(۷۷۷) الصفات الشنزيية صفات تقديسته عبارت است از صفاق كه مفاد آنها نقديس و نزيه است و مآل آنها سلب تصورات و نقصانات است. (۱۱ (لمات إغته/۲۲۷)

صفات نتریهیه آن است که در ما سوی مانند ندارد. با آینش در فترسین یافت می شود چون قدوسیّت. (۲) (امرار الحکم (۱۹)

(٧٤٨) الصفات النبوتية الضنة النبوتية تنقسم إلى قسمن:

ففسيَّة، وهيَّ الَّتِي تَدُل على الذَّات دونُ معنى زائد عليها؛ ككونها جوهراً أو موجوداً، أو ذَاتاً أو ششاً.

وقد يقال: هي ما لا يحتاج وصف الذَّات به إلى

نمقّل أمر زائد عليها . ومعنويّة ، وهي الّـ

ومعنويّة، وهي الّتي تـدّل عل معنى زائد عل الذّات؛ كالشحيّز.

وقد يقال بعبارة أخرى: هي ما يحتاج وصف الذّات به إلى تعقّل أمر زائد عليها (الأشاعرة). وقال بعض (من الأشاعرة): القسفة النفسيّة ما لا يقسع نوقم ارتفاعه عن الـذّات والممنويّة تقابلها. (غرم الوافف/١٩٠)

الشفة النّبوتيّة تنقسم عندهم (المعزلة) إلى أقسام أربعة:

الأول الضفة المتفسية: وهمي التي بها يمقع التماثل بين المتماثلين والتخالف بين المتخالفين؛ كالسوادية والبياضية.

النَّاني الصّفة العنويّة: هي الصّفة المطّلة؛ بعنى زائد على ذات الموصوف؛ ككون الواحد منّا عالمًا قادراً.

وقبيل: همي الضفة الجائزة؛ أي غير الكازمة الثّبوت لموصوفها.

القسم الثَّالث: الصَّفة الحاصلة بالفاعل، وهي عندهم الحدوث.

القسم الرّابع: القسفة الثابعة للمحدوث. وهي ألّتي لا تحقّق لها في حالة المحدم، ولا يـُتُصف بها المحكن إلّا بعد وجوده، ولا تأثير للفاصل فيا. (نفس المحدر/١٩١)

عبارت است از معانی وجودیّه و مفهومات ثبوتیه که از برای ذات اقدس ثابتند و تعبیر از آنها به نعوت کمالیّه و صفات جمالیّهٔ است. (۳) (لمعات (۱۳۲/۲۳)

صفات ثبوتیهٔ دو قسم اند: یکی حقیقیه و دیگری

 ع في عبارة عن معان وجوديّة ومفهومات ثبوتيّة ثابعة للذّات الأقدس، ويعبّر عنها بالتموت الكاتائيّة والشفات الحماليّة.  ١ ــ القشفات التقدسية عبارة عن صفات مفادها الشفديس والذية ومألما سلب القصورات والتواقس.
 ٢ ــ هي مالا بوحد مشلها في ما سواه. أو هي ما توجد آيها في الشفيسن؛ مار صفة المقدسية.

#### صفات الجلال والجمال/١٧٩

اضافیّة. به عبارت دیگر؛ یکی ذاتیّة و دیگری فعلیّة.

اؤل عبارت است از صفاتی که در مرتبه ذات متحقق باشند به این معنی که با قطع نظر از جمع امور خارجه از مرتبهٔ ذات اقصاف به آن صفات متحقق باشد.

دوم آن است که در صورت زیادتی صفات، قیام را مدخلیت در اتساف است، نه ایجاد و اصدار اگرچه مصدر آن صفات موصوف، و مبدا آن نموت حقیقت منموت باشد. (۱۱) (نفس المعد/۲۳۳) صفات ثبوتیة خدا سه قسم است: یکی حقیقیة عضه، و دوم حقیقیة ذات اضافه و سیّم اضافیه

اشا صفات ثبوتیة حقیقیة عضه آن است که نه اضافه است در مفهومش و نه ملزومیة اضافه؛ چون حیات و علم ذات به ذات، و محبت و عشق ذات به ذات.

اثا حقیقیّه ذات اضافه آن است که اگرچه اضافه نیست ولی صاحب اضافه است و لازمش اضافتی افتاده؛ چون قدرت و علم به غیر ذات خود، و ارادت و عبّت به غیر ذات خود.

و امّا اضافیه محضه نفس اضافات است؛ چون خالفیّت و رازقیّت....(۲۲) (اسرار الحکم ۱۰/ و

الشفات الثيوتية على قسمين: أحدهما حقيقيً والآخر إضافي. وبيبارة أخرى: أحدهما ذاتي والآخر ضي. فالأقرل صبارة عن الشفات المسحقةة في حد الثات بعنى تحقق انصاف الذات بها مع قطع النظر عن كل ماهو خارج من مرتبة الذات.

والثاني هو في ذات القفات من المدّان؛ مايكون لقيامها بها مدخل في الاتصاف دون الإيجاد والإصدار، وإن كان مصدر تلك الضفات هو الموصوف، ومبدأ تلك الشعوت هو خفيقة المنعوت.

٢ ـــ إِنَّ صَمَّاتَ اللَّهُ ــتَعَالَى النَّبِوتِيَّةُ عَلَى ثَلَاثُهُ أَفْسَامٍ :

(ta

الضفة النفسائية والمعرية.

(۷۱۹) صفات الجلال والجمال صفات جلال آن است که تجلیل و تمجید ذات اقدس به آنها کننند؛ چون سنبوج قدوس ربّ الملاتکة والزمج.

صفات جمال آن است که تجتمل و بهاء ذات به آنها است چون عملم و ارادت و فدرت.<sup>(۱۲)</sup> (اسرار الحکم/ه))

> (۷۵۰)، صفات الجمال - معنات الجلال.

(٧٥١) الصّفات الحقيقيّة - الصّفات الإصافيّة.

(٧٥٢) الصّفة عرض حالٌ في الجوهر لا

إحداما حقيقية عضة، والثّانية حقيقيّة ذات إضافة، والثّانة إضافيّة عضة. أنّا الضفات النّبونيّة المقينة المُضة فهي الّتي ليست في

الله القبقات الدونية الحقيقية الهفية قهي التي ليست في مفهومها إضافة، ولاملزوميّة إضافة، مثل الحياة وعلم ذات الله بذاته وعشقه بذاته .

وأتما الشفات الحقيقيّة ذات الإضافة فهي وإن لم تكن اضافة لكتيها ذات إضافة وتستنزمها الإضافة؛ مثل القدرة وعضه تعالى بفير ذاته وعجنه بغيره.

وأثنا الإضافية الهضة فهي نفس الإضافات؛ مثل الخالفيّة والزارقيّة .

 حسفات جلال هي مايقع التجليل والقمجيد الذات الأقدس بها و مشل الشترح ، والقلوس ، رب الملائكة والزوح .

وصفات الجمال هي هابها بهاؤ ذاته وجاله؛ مثل العلم والإرادة والفدرة.

كالجزء منه . (رمائل إخوان الشفاء ٣٨٥/٣)

هر چیزی که وجود او در چیزی باشد، چنانکه همگی این با آن شجامع و شلاق بود...، او را صفت نام کنیم. (مجدومة معلقات شیخ اشراق ۳/۵)

أمر بعقل المشيء ولا يمكن أن يعقل إلا معه وله. (شرح سألة العلم/٧٤)

آن است که وجود فینضه آن هین وجود آن باشد در غیر، خواه وجود فینضهاش وجود خارجی باشد یا وجود عقل (۱۱ (لمات المیته/۲۲۱)

ـه العرض.

(٧٥٣) الصّفة التّفسانيّة والمعنويّة أعني بالتّفسِّة الّتي توصف بها الذّات لنفسها لا لتبام معنى فيها زائد على الذّات.

والمعنويّة الّـتي تـوصف بها الـذّات لمعنى قائم فيها . (فلسفة ابن رشد/٨٤)

- الضفات الثبوتية.

(٧٥١) الصّفة المعنويّة

ــه الصَّفة النَّفسانيَّة والمعنويَّة.

(٧٥٥) الصلابة الأشياء الكثيفة إذا وجد لأجزائها اتحاد واتمال بضها بعض باحكام، حدثت منها الصلابة. (رسائل الفارابي، المائل المترتة)))

عبارة عن الاستعداد الشَّديد تحو الانفعال.

هي الكيفيّة الّتي بها يكون الجسم مستعداً لعدم الإنفعال عن الشّكل الحاضر. (عرسي الإشارات للرّاق (١٠٠/)

١ هي أن يكون الوجود في نفسه عين الوجود في غيره إ
 سواء كان الوجود في نفسه وجوداً خارجيّاً أم وجوداً حقليّاً.

إنه (الآين) كيفية تقتضي فبول الغمز إلى الباطن، ويكون للقيء بها قوام غير سيال، فينتقل عن وضعه، ولا يتنة كثيراً، ولا يتنزق بسهولة، وإنها يكون قبول الفمز من الرطوبة، وأماسكه من البيوسة، والضلابة ما يقابلها. (الإشارات والتبيات مع الشرح للقلوسي ٢٤٧/٢)

وقيل كيفيّة تعتضي عدم قبول الفسز إلى الباطن ويكون للجسم بها قوام غير سيّال فلا ينتقل عن وضعم ولا يمثد ولا يتضرق بسهولة. (طالع الأظار/٨٨)

هي الكيفيّة الّي يكون الجسم مستعدّاً لعدم الانفسال عن الشّكل الحاضر. (حاشبة الاتكات/١٩٢)

هي كيفيّة بها ممانحة الفامزة أي كيفيّة بها يكون الجسم ممانحة للمضامز. (كشّاف اصطلاحات الفون(٨١٠)

🕳 اللَّيْن.

(٧٥٦) الصلب هو الجرم الذي لا يقبل دفع سطحه إلى داخله إلاّ بعسر. (اخدود لاين سنا (٣٠، الرّسائل لابن سينا /١١٢، تهافت الفلاسقة (٣٠٤/)

هو الَّذِي لا يتطامن سطحه إلَّا بمسر. (طبيئات الشّغاء، النن الثاني (١٤٠، المباحث الشرقة ١٧١/٢) اللّيّن هو الَّذِي يتطامن تحت الضمز. والصّلب بخلاف ذلك . (ربائل ابن رشد/١٧)

هو الّذي لا ينطامن تحت الإصبع. (شرسي الإشارات للزاري ١٠٠/١)

هو اللَّذي لا ينغمز. (شرح مطالع الأنظار/٨٨) - اللَّذِين.

(٧٥٧) الصناعة بالإطلاق هي قوة للتفس

#### الصنائع العلمية والتظرية /١٧٨

فاعلة بإمعان، مع تشكّر ورويّة في موضوع من المخدراض. المسوضسوعسات نحسو غسرض مسن الأغسراض. (المناسات/٢٦٧)

هي صورة الصنيوع في التقس. (الشَّفَا في الالتَّقَاب. (الشَّفَا في الالتَّات/٢٨٢)

قرّة موجودةٌ في النّفس شأنها أن يفعل بترئيب في موضوع نحـو عسرض من الأعسراض. (الحـدود والغروة/١)

إنّها تعلم كلّ ما فيها بتعليم لا تعلم شيشاً من الأشياء. (تفسير ما بعد الطبيعة/١٥٦)

عبارة عن وجود صورة المصنوع في التفس على وجه يكون ملكة راسخة يصدر بها من التفس صورته المالرجية منى شاء من غير كلفة. (تسبفة على الشفاء المدرالذين/٢٠٠)

(٧٥٨) الصنائع العسمسلية والشطرية الفيائع المائية الما

والضنائع النظريّة هي الّتي غاينها المعرفة نقط. (رسائل ابن رشد كتاب ما بعد الطبعة/٢)

(٧٥٩) الصنائع النظرية -

(٧٦٠) الصنائع الشطرية الجزئية والكلية المنائع الطرية الجزئية مي التي تنظر في الموجود عال ما.

والضغائع المنظرتية الكلميّية هي الّي تنظر في الموجود باطلاق. وفي اللّواحق الذّاتيّة له. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطبعة/٢)

(٧٦١) الصنائع القطرية الكلية ما الصنائم الطرية الجزئية.

(٧٦٢) صناعة المنطق ــه علم النطق.

(٧٦٣) المُصَنع في اصطلاح الفلاسفة عنص بالممكن الَّذي يكون وجوده مسبوقاً بادَّة وزمان. (شرحي الإشارات الزازي ٢١٤/١)

إيجاد الشيء مسيوقاً بالعدم. (الإشارات والتنبيات مع الشرع للظرسيّ /١٧/، شرحي الإشارات للشوسي /٢١٤/، كشاف اصطلاحات الفنون /١٣٤، حاشية الهاكمات /٣٣٣)

إفاضة الوجود من بعد اتعدم الضريح الغير المتقدّر. (القيمات/٤)

ـه الإبداع، الإحداث.

(٧٦٤) الصّنعة هي إخراج الصّائع ما في نفسه من الصّور وتقشها في الهيولي. (رسائل إخواذ الضماء ٣٥٨/٣)

هو إخراج القبائع من فكره ووضعه في الهيول. (نفس المصد ٣٨٦/٣) سه الصناعة.

(٧٦٥) الصوت هي الأعراض الحادثة من الجواهر. (رمائل إخوان الضفاء ١٠٠/٢) الجواهر. الشعودة هـ الأصحات الحجائشة. وهم

الأصوات الفهومة هي الأصوات الحيوانيّة. وغير المفهومة أصوات سائر الأجسام؛ مثل الحجر والمدر وسائر المعدنيّات. (نفس العدر ١٠١/٣)

هي قرع يحدث في الهواء من تصادم الأجرام. وعمـــــر حلقــــوا الحيـــــوان: (نفس الصدر ٣/ ١٠٢)

اعلم أنّ أصل الأصوات هو ما حدث من تصادم الأجرام وحركات الأجام.

قرع بحدث من الهواء إذا صعمت الأجسام بعضها بعضاً، فتحدث بن ذييك الجسمين حركة عرضة

تسمّى صوتاً، بأيّ حركة تحرّكت، ولأيّ جسم صدمت، ومن أيّ شيء كانت. (نفس الصدر ۱۹/۲)

قرع في الحواء من تصادم الأجسام. (نفس العمر. #rav/r و ٢٩٦ و ٢٩٧)

هو حركة هواء تحسنه الألذن عند انضمام جسمين شملين أملسين انضماماً سريعاً وانقلات الهواء عنما بسنها وقرعه الألذن وتحريك، الهواء الممدّ في آلة السّمع. (رسائل ابن سهنا/۱۸۳)

أمر يحدث من تمقيج الجسم التنبيّال الرّطب؛ كالهواء والماء منضغطاً بين جسمين متصاكّين متقاوين. (التحميل/٧٠٠)

عبارة عن الكيفيّة الّتي يجملها الهواء المتموّج . ببب القرع (الباحث الشرقية ٢٦٢/٧)

هر ما يدرك بحاشة التمع أنّا بحصل بتدرّج المواء بقلع أو قرع عنيف فينضغط منه الحواء فينتمي تموّجه إلى الهواء الزاكد في القساخ وتموّجه بشكل تفسه فيقع على جلدة مفروشة على عصبة مقمدة. (شرع حكة الإشراق/عه)

يمدت عن تمقيح المواه، وليس المراد من التموج حركة انتقائية من هواه واحد بعينه بل ما يشبه تسمقيح الماء. (إيضاح المقاصد من حكة عن التراهد/١٨١)

كيفيَّة قائمة بالهواه يمعلها الهواه إلى القساخ فبسمع القسوت اوصوله إلى الشامعة لا لتعلَّق حاشة الشمع به ؛ أي بالقوت مع كونه بعيداً عن الحاشة . (شرح الوافف/٢٦١)

كيفيّة قائمة بالهواء تحدث بسبب تموّجه بالقرع أو القلم يحملها الهواء إلى القسماخ. (كشّاف اصطلاحات الفنون(٨١٢)

کیفتی است که حاصل شود از تموجی که حادث باشد از امساس عنیف، یعنی شدید و با تفریق عنیف بشرط مقاومت ممسوس یا ماس و

مقاومت مفرّق با مفرّق. (١) (لمات إخبّة/١٣٧) - الفرع والقلع.

(٢٩٦) الصورة النّيء الذي به النّيء هو ما هو. (رسائل الكندي الفلسنة /١٩٦٦ و ١٩٦٧) صورة النّيء النّي بها هو ما هو، ومبنداً حركة النّيء النّي هي علّت، وما من أجله فُمّل الفاعل مفعوله. (نفس المعدر/١٦١)

كلّ شيء يكون بالفعل يستى صورة. (رمائل الفارايق، الثعليقات/١١)

هي المبدأ الذي يعينن الهيمول ويعطيها ماهية خاصة ويجعلها شبئاً واحداً. (الجمع بين رأيس الحكيمن/٢٨)

هي هيشة الشّيء وشكله الّتي ينصوّر الهيولى بها ، وبها يتمّ الجسم . (مفاتبح الطوم/١٣٦)

يعنون به كل شكلٍ ونقش يقبله الجوهر. (رسائل إخوان الضفاء ١٦/٢)

هي الّتي بها النّبيء ما هو. (نفس المصدر ١٨٣/٣. المتابسات /٣٦٤)

الَّتِي صَارِت بِهَا الْهَيُولُ جِسَماً طَوِيلاً عَرَيْضاً عَمِيْفاً. (رَسَائِل إِنْوَانَ الصَّفَاء ٣٣٤/٣)

ماهيّة الشّيء وله الاسم والقمل والقيامة. (نفس المدر ٢٨٥/٣)

إِنَّ الصَّورة المُعَرِّمةُ لذَاتِ الشَّيءَ هي الَّتِي إِذَا فارقت هيولاها بطل وجدان ذلك الثَّيء. (نفس المُحدر ٩٣/٢)

اسم مشترك يقال على معان: على النوع وعلى كلّ ماهيّة لشيء كييف كان وعلى الكمال الذي به يستكمل النوع استكمالانه الثواني.

١ - كيفيّة حاصلة من تموّج حادث من إمساس عنيف شدي، أو تفريق عنيف بسبب مقاومة المسوس مع الماسّ والفرّق مع الفركة.

وعلى الحقيقة الّتي تقوّم الحلّ الّذي لها، وعلى الحقيقة الّتي نقوّم النّوع.

فحد الصّورة بالممنى الأوّل وهو النّوع أنّه المقول على . كثيرين في جواب ما هو.

وحده بالمعنى الثّاني كلّ موجود في شيء لا كجزء منه ولا يقسح قوامه دونه كيف كان.

وحد القورة بالمنى الثالث أنّه الموجود في الشّيء لا كجزء منه ولا يقسح قوامه دونه ولأجله وجد الشّىء؛ مثل العلوم والفضائل للإنسان.

وحد القمورة بالمعنى الرابع أنّه الموجود في شيء آخر لا كجزء منه ولا يقسع وجوده مفارقاً له ولكن وجود ما هو فيه بالفمل خاصاً به؛ مثل صورة التار في هيولى التار أنّا تقوم بالفعل بصورة الشار أو بصورة أخرى حكها حكم صورة الثار.

وحد القروة بالمنى الخامس أنه الموجود في شيء لا كجزء منه ولا يضح قوامه مفارقاً له ويقسع قوام ما فيه دونه إلاّ أنّ الشوع الطبيعيّ يحصل به كصورة الإنسانية والحيوانيّة في الجسم الطبيعيّ الموضوع له. وربيًا قيل صورة للكال المفارق مثل الشمس، فحده أنه جزء غير جسمانيّ مفارق يتمّ به وبجزء جسمانيّ نوع طبيعيّ. (الحدود لابن سينا /11، رسائل ابن سنا /11)

قد يقال صورة لكل معنى بالفعل يصلح أن يفعل حتى تكون الجواهر الفارقة صُوراً بنذا الهني.

ويقال صورة لكلّ هيشة وفعل يكون في قابل وحداثي أو بالتّركيب حتّى تكون الحركات والأعراض صُوراً.

ويقال صورة لما تكل به الماذة وإن لم تكن متقوّمة بها بالفصل؛ مشل الشورة وما يتحرّك بها إليها بالطبع .... (الهيّات الشفاء/٢٨٢)

إِنَّ السَّبِ للشِّيء لا يخلو إِنَّا أَن يكون داخلاً في ا قوامه وجزءاً من وجوده... أو يكون الجزء المذي

وجوده هو صيرورته بالفعل وهو الصورة. (نفس الصدر/۲۰۸)

التيء الذي يدركه الحس الباطن والحس الظاهر مماً، لكن الحس الظاهر يدركه أولاً، ويؤدبه إلى الحس الباطن ... والمني هو التيء الذي تدركه الشخص من الهسوس من غير أن يمدركه الحس الظاهر أولاً. (طبيات الشغاء، كاب النض/٣٠) هو التيء الذي تدركه النفس الباطنة والحس الظاهر مماً. (اللباة من النون في بمر الشلالات/٣٣٧) قد يكون التيء في الحمل ويكون مع ذلك جوهراً لا في موضوع إذا كان الحل القريب الذي هر فيه متقراً به ليس متقراًا بذاته، ثم يكون مقوماً له ونستيه صورة. (نفس الصد/٢١٧)

هي تُأليفُ المفلمات على نوع من الشرقيب غصوص، ولابد من معرفته. (نهافت اللاصفة/١٣٠) هو النوع يطلق ويرادبه النوع الذي تحت الجنس. الكمال الذي به يستكل النوع استكماله الثاني.

ماهيّـة الشّيء كيف كان. الحقيقة الّـقي تقوّم الحلّ بها.

الضورة الّـتي تقوّم النوع. الكال المفارق. (نفس الصدر/٢٩٧)

هي التي بهما هو الشيء منا هو؛ كالأبيض ببياضه. (المتبرق الحكة ١٩/٢)

هي الّتي بها الجسم موضوع لوجود أقطار فيه متبدّلة عليه في زيادتها ونقصانها أو زيادة بعضها ونقصان البعض. (نفس الصدر ١٩٦/٢)

هي بمينها القمورة التي تُمقرِم نوعيته إلا أنها باهتبار كونها مبدأ للآثار تستى طبيعة وباهتبار تقويم وجود المادة وتحقيق حقيقة الترع تستى صورة. (مجموعة مصنفات شبخ إشراق ٢١٤/١)

عوره، بريمر هو الذي يسأل عنه بحرف ما هو. (تفسير ما بعد الظبينة/٣٥)

هي كلمة تذل على كبنونة الشيء، وأجنامه؛

مثل ما ينسب نسبة الاثنين إلى الواحد. (نفس المدر/١٨١)

الوجودات الحسومة فيها شيء غير متغيّر بالذّات بل ثابت، وهي الصّورة. (نفس الصدر/13)

الصّور هي الّتي بها صارت الركّبات من الصّورة والمادّة واحدة، وصارت هويّة تما؛ أي موجودة. (نفس الصدر/١٠١٧)

إِنَّ كَانِ مَتغَيْر فَإِنَّا يَتغَيْر مِن شيء وإلى شيء وعن شيء. فأتا الذي عنه يتغيْر فهو التحرّك ، وأمّا ما منه يتحرّك فهو الهبولى، وأمّا ما إليه يتحرّك فهو الشورة. (نفس المصدر/١٤٤٨)

نقال على أوجه منها صور الأجسام البسائط وهي غير الآلية. منهما صدور الأجسام آلالية وهي التغوس...

وقد بقال الشورة على الكيفيّة والكيّبة الحاصلة في المسترج بما هو ممتزج. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطبيعة/٢٣)

أَمَّا المَادَّةَ فَهِي الشَّيءَ الَّذِي هُو بِالقَوَّةَ، الشَّيءَ الَّذِي سِبَكُونَ بِالفَعِلِ والحَدِّ.

وأتما القبورة فهني النفصل والمناهيّة. (نفس المدر/١٥)

هي جوهر لا جسم له ، وهي في ذاتها لا قوام لها ، لكتها تعطي المناصر التي لا صورة لها ، صوراً ، وتكون علّة لتصبيرها مبصرة . (في اللفس/١١٥) الجوهر إن كان حالاً فهو الشورة . (شرح المدابة الأبريّة /٢٦١، عاشية الهاكمات /٢٠٠)

الحال الذي نتبذل هويّة الحلّ المتقوّم بتبذله وهو الصّدورة. (الإشارات والشنبهات مع الشّرع ٢٧٤/٢. شرحي الإشارات للقوس (١٩٣/)

صورت او (جسم) ماهیّت او است که به آن ماهیّت او او است. <sup>(۱)</sup> (درّة التاج ۱۹/۱)

علّت ناقصه منقسم می شود به آن که جزئی باشد از معلول و به آن که جزئی نباشد از آن, و جزم یا آن باشد که شیء به او بالفسل باشد و آن صورت است. <sup>(۱)</sup> (نفس السدر ۱۱۲)

إن كان الهلل غنيتاً من الحالة فيه مطلقاً ستي موضوعاً ، وستي الحال فيه عَرَضاً . وإن كان له حاجة من وجه يستى هيول والحال فيه صورة . (إيضاع القاصد من سكة مين القواهد/١٢٤)

الجوهر أن كان حالاً في علل فهو الضووة. (فس الصدر ۱۳۹/، مطالع الأنظار (۱۰۹، شرع حكمة الدين (۱۳۱۲، شرح المواقف (۳۰۰، كشّاف اصطلاحات الفنون (۲۰۰/)

حال لا يستخنى عنه الحل ولا يقوم دونه. (شرح حكة العن/٢١٠)

جزء الشّيء إن كان به الشّيء بالفعل كالهيئة للسرير فهو الصورة. (شرح الواقف/١٦٨)

الجوهر إمّا له الأبعاد الشّلائة فجسم أولا، وإذا لم يكن جسماً فإمّا جزؤه وإمّا ليس كذلك، فإن كان جزؤه فإن كان الجسم به ! أي بذلك الجزء حاصلاً بالفعل فصورة... (نفي المدر/٣٥)

كل جسم طبيعي من حيث كونه مبدأ اللآثار يستى قوة، ومن حيث أنه مبدأ للحركة والسكون الذّاتين يستى طبيعية، ومن حيث كونه مقوماً للمادة المجستة يستى صورة. (تعليقة على الشّفاء لمعراللان/٧٠)

إِنَّ الصَّورة قد يقال على الماهيَّة السُّوعيَّة ، وقد يقال على الأمر الحال في الحلّ الَّذي لا يستقرّم وجوده ولا يستم نوعيَّته إلَّا بما حلّ فيه . (نفس المصرر/۲۷)

٢ ــ العلّة الناقصة تنقسم إلى ما هو جزء من المطول وما
 ليس جزء منه . والجزء إمّا الدّي يكون الشّيء به بالفحل
 وهو الشروة ... .

١ ــ صورة الجسم عبارة عن ماعيَّته ١ بها الشِّيء هو هو.

ما به يكون شيء موجوداً بالفعل. (نفس المدر/٢٢٢)

الجرهر إن كان قابلاً للأبعاد الشلاثة فهو الجسم ، وإلاّ فإن كان جزءاً منه هو به بالفعل ؛ سواء كان في جنسه أو في نوعه فصورةً. (الحكمة المتعالبة (۲۲۵/)

هو الجزء الذي به يتحمَّق الحصول والفعالية ولا دخل للشورة في القابلية. (نفس المعدر ١١٤/١) أن من المعارفة في القابلية . (نفس المعدر ١١٤/١)

أمر عضل بالفعل به يصير الشّيء شبشاً ، (نفس المصدر ۲۳/۷)

هو الشّيء الّذي يحصل الشّيء به بالفعل. (نفس المصدر ٢٤٦/٧)

إنّ النّفس لها حيثيات متعلدة فتسمّى بحسيها بأسام مختلفة: وهي القرّة والكال والقسورة فهي ... بالقياس إلى المادة الّتي تحلّها ليجتمع منها جوهر نباتي أو حيوانيّ صورةً.... (نفس المعدر ٧/)

قال (استيقورس) المسادئ إثنان الحنلأ والقورة ؛ أمّا الحلاً فكان فارغ. وأمّا القورة فهو فوق المكان والحلاً. (الرمائل لعدرالدين/١٩)

هي التي يلزم منها وجود الشّيء فمعها يكون الشّيء بالضعل كصورة السّريس، (الشّراهد الزّبوبة/11)

هي ماهيّة الشّيء موجودة بوجود آخر غير المئارج؛ كما يحصل في المرأة صورة الإنسان بوجود ظلّي غير وجوده الأصليّ (عند الفلاسفة). (مفاتيح النبس/١٠١)

عبارة عمّا لا بعقل من الحقائق المجردة الغببيّة ولا تظهر إلّا يها. (كلمات مكنونة/١٢٥)

صورة الشيء عبارة إنما عن شبحه ومثاله كها هو مذهب الفائدلين بالأشباح ، وإنما عبارة عن ماهيّة معرى عن الوجود الحارجي نحواً من الشعربة التي يذهالها المعقل : كما هو مذهب انحقّتين بحصول

الأشياء أنضها في الذّمن. (أمل الأمول/) كَفِيَّة تُمَصَل في العَمَّل هي ألّه ومراّة لمشاهدة ذي الضّورة. ما يتميّز به الشّيء مطلقاً؛ سواء كان في الحارج ويسمّى صورة تحارجيّة، أو في الدُّهن ويسمّى صورة ذهمنميّة. (كشّاف اصطلاحات الفنول/٨٢٨)

عبارت است از جزئی که به او شيء بالفعل باشد. (۱) (لمات إلمية ۱۰۲) - المادة، الهل، الموضوع.

(٧٦٧) الصورة بالقوّة مي الإمكان المدّرن العدم الصورة في الموضوع الميّنن. (الحكمة النمالية (١٩٤/)

(٧٦٨) القسورة الجسومية التي مسي الاتصال القابل للأبعاد الشلانة مقترمة خقيقة الجسم بما هو جسم ومقترمة لوجود الهيولى. (شرج المدابة الأفرية/٧٧)

ـه الأنصال.

(۷۹۹) الشورة الجسمية هو البُعد المقرم للجسم الشيعي، لبس توامها بالحسوسات فتكون عسوسة، بل هي مبدأ الحسوسات, (رسائل الغازان، الشليقات/٢٥)

إنَّ أحد الجسمين لو خالف الأخر بالضغر والكبر فلا يخالفه فيا لا يتنفير من قبول الأبعاد الشلائة على الإطلاق، بسل فيا يختلسف من الأصغرية والأكبرية، فالمنتقى السغير المتبدل هو الضورة الجسمية، (شرح الإطات من كتاب الشفاء/٥٠)

(٧٧٠) الصورة الحبوانية صورة الركب إمّا

١ \_ عبارة عن الجزء اللذي به يكون الشِّيء بالفعل.

أن لا يكون لها تُشُوه وفاه ... أو يكون ، وحينشة لا يخلو إنا أن لا يكون لها حسّ وحركة ... أو يكون . وهي القسورة الحسيوانسيّة . (حاشسة الهاكسات ٢٠٠٠)

> (٧٧١) الصّورة الحاصّة - الطل الخاصة والعامّة.

(۷۷۲) الصورة الله هنية صورة مساوية لمورة المدرك التي بها هو هو في الماهية، ومغايرة لها بالمعدد، ويحصل في ذات المدرك أو في آلة إدراكه. (شرح مسألة العام/٧)

ــه الموجود القاهنيّ.

(٧٧٣) الصورة العاقمة ــه العلل الخاصة والعاقمة.

وبعه الصورة المقلية هي آثار المثل الكلّي في اثنار المثل الكلّي في التفس الكلّي نفيوها منه وكوبا بالقرب منه ، وهي أنوار مفيئة تخرج من حد الوصف بالمبارة الجسمائية من حيث التركيب ؛ إذ كانت في غاية البساطة والتجريد ، إلى الأمور الحسوسة ، فهي صورة في الحبول تدركها الحواس بالمباشرة لها وتنفعل منها بخاشة الفوّة فيا . (ربائل إخوان الضفاه ٩٨/٢)

(٧٧٥) الصّورة العنصريّة مع الصورة الفكية.

(٧٧٦) الضورة الفلكيّة القورة إنا صورة البسيط إنا أن البسيط أن أن محورة المركّب، فصورة البسيط إنا أن تكون مع الشعورة الفلكيّة، أولا تنكسون وهسي السعنصسريّة، (حساسية

المحاكمات/٢٠٠)

(۷۷۷) الصورة الماقية كل جوهر ليس في موضوع ، فلا يخلو إذا أن لا يكون في على أصلاً أو يكون في على أصلاً أو يكون في على الإيستغنى في القوام عنه ذلك الهل ، فإن كان في على لا يستغنى في القوام عنه ذلك الهل فيأنا نستنبه صورة ماقية .... (التباة من الغرف في بحر القبلالات /١٤) معامع المعامع /١٤) الجوهر إقبا أن يكون في عمل أولا يكون فيه ، والكائن في الهل هو القسورة الماقية . (المكت

ــه الهيول .

(٧٧٨) الضورة المعدنية والتباتية صورة المرتب فإشا أن لا يكون لها نشوه وضاء وهي الضورة المعدنية أو يكون. وحينئة لا يخلو إثا أن لا يكون لها حس وحركة وهي الشبائية. (حاشة الهاكمنات (٢٠٠/)

الظبيمة ، النفس النبائية ,

(٧٧٩) الشورة المفارقة كلّ جوهر ليس في موضوع فلا يخلو إنا أن لا يكون في عل أصلاً أو يكون في على أصلاً أو يكون في على لا يستغنى في القوام عنه ذلك الحلّ فإنّ نمان عمل لا يستغنى في القوام عنه ذلك على أصلاً فإنّ أن يكون عملاً بنفسه لا تركيب فيه أو يكون. فإن كان عملاً بنفسه لا تركيب فيه فيأن نسبت الحيول المطلقة ، وإن لم يكن ؛ فإنا أن يكون مركباً ويستى الجسم ؛ مثل أجساسنا المركبة من مادة وصورة جسمية ، وإذا أن لا يكون ونحن نسبته صورة مفارقة ؛ كالمقل والنفس.

وأثما إذا كَان الشّيء في عملٌ هو موضوع فاتّا نسمُ به عمرضاً. (السّجاة من الخبرة في عمر

الصّورة الموجودة في غير مادّة/ ١٨٤

الفلالات/١٤٩)

هي جوهر الضورة الحسوسة. (تنضرما بعد الطبيعة / ١٣٩٢)

(٧٨٠) الصورة الموجودة في غير مادة الضورة في مادة وغير مادة.

(٧٨١) الصّورة الموجودة في مالاة وغير ماكة الصورة بمنى «الأمر بالفسل» إنا أن يفتقر في وجودها الخارجي إلى ماذة جسمانيّة وهي جزء الجسم، أو في وجودها العقليّ إلى مادّة عقليّة وهي العلم بقسب (الشصوري والتصديقيّ) فإنّه يفتقر إلى موضوع عقليّ هي النّفس، أو لا يفتـفر في شيء من الوجودين إلى شيء من الماذتين، وهي الذوات الجردة ؛ كالعقول وغيرها . (شرح الإلميّات من كتاب الشفاء/٥٣)

← الضورة.

(٧٨٢) الصورة الثانثة الصورة المدنية والنبائية.

# (٧٨٣) الصورة السوعية مي جوهر يتوم

طبيعته نوع الجسم. (حاشية الهاكمات/٢١٧) إنّ مخصصات الأجسام والموادّ منها ما هي كمالات نستكل بها المادة وتتوجّه إليها الطبيعة من وجود الأدنى الأخير إلى الوجـود الأقـوى الأشرف، ومنها ما هي لواحق غير كماليَّـة لا تصلح أن يكون غايات أخبرة ولا متوسطة بل تكاد أن تكون من اللَّوَازَمُ الضَّرُورِيَّةُ للأَمْرِ العامِّ أَوْ مِنَ السَّوَابِعِ الاتفاقية. فالضّرب الأؤل عندنا وعند المتبرين من المشَّائين هي القسماة بالضور النَّوعيَّة والطبائم الجسميَّة والضَّرب الثاني هي الموارض الحارجيَّة.

القوَّة الَّتي يصدر عنها فعل واحد من غير أن يكون هَا بِهِ شُعُورٌ وَذَلِكَ عَلَى قَسَمَىٰ : وَإِنَّهَا إِمَّا أَنْ تَكُونَ صورة مقوّمة ، وإمّا أن تكون عرضاً ؛ فان كانت صورة مقوّمة فإمّا أن تكون في الأجسام البسيطة فتسمى طبيعة ؛ مثل النّار والمائية وإمّا أن تكون في الأجسام المركبة فتسمّى صورة نوعيّة. (نفس (137/)346) مه الظبيعة.

(تطبقة على انشفاء لصدرالابن/٧٢)



(٧٨٤) الضّارّ هو الّذي يتسبّب منه الشّر. (المتر في الحكة ١٠/٣)

هو السّبب الموصل لذاته إلى الشَّـرّ.

الشَّرَ والفَسرَة عَبَارة عمًا به يقع تأدية إلى الشَرَ للتبب المُرْدي إليه وهو الشَّارَ. (تعليقة على الشَّفاء لمدرالذي(17)

عبارت باشد از سببی که موصل باشد بالذات بسوی شر عبارت است از چیزی که حاصل شود به آن ایصال به شر. (۱) (لمات اغتهٔ/۱۰۰)

(٧٨٥) الضّباب هو البغار الرَّطب يثور من وجه الأرض بِعقِب الأمطار. (رسائل إعوان الضفاء ٢٨٨/٣)

كلًا حصل منه (ما في الهواء) جزء له مقدار مًا ، يمفظ صورته في الهواء انحدر حتى بتي ذلك الغيم ، أو يهق منه ما لا يمكن فيه أن يستحيل ماءاً هو القياب . (رسائل ابن رشد كتاب الأثار العلوتية/٢١)

١ عبارة عن الشب الوصل بالذّات إلى الشّرّ.
 عبارة عنّا به يحصل الإيصال إلى الشّرّ.

البعد عبيدي يعرب المعادد والفرق/13) تأثيرها ، بلذيذ . (الحدود والفرق/13) هو انفعال نفساني تابع لانفعال آخر تبابع لإدراك

هو اهمان تعمالي فيع و عمان المرسيع و قوات الأشياء التادرة وذلك الانضمال الآخر هو التعبّب, (شرح حكة البين/١٨٣)

ها التعبّب.

(٧٨٧) الطّبقة إنّ الفّلة مباين للشّيء. هو كلّ ما كان مع ذلك (أن يكون مبايناً للشيء) معانداً، شأنه أن يبطل كل واحد منها الآخر ويفسده إذا اجتمعا ويكون شأن كلّ واحد منها أنّه أن يوجد حيث الأخر فيه موجود يعدم الآخر ويعدم من حيث هو موجود فيه لوجود الآخر في الشّيء الذي كان فيه الأوّل. (أزاء أهل المينا الفاضلة/٣))

هو موجود حصل مع الشفاء الشّيء. (مقاصد الثلامة/١١٧)

### الضَّدَان/١٨٩

(هو) سلب خاص بجنس من الأجناس. (نفسير ما بعد الطبيعة/١٠٤)

الضَّــَّةُ الحَقِيقِيُّ هو العدم. (نفس الصدر/١٦٢٠) هو النذي يلسرم من وجوده عدم الضَّــَّةُ الآخـر. (الباحث الشرقيّـة (١٠٩/)

(۷۸۸) الضّدان أن يكون كلّ واحد منها يبطل الآخر إذا التقيا أو اجتمعا. (نسول منزه/۸۰)

هما اللّذان موضوعها واحد وهما ذاتان يستحيل أن يجتمعا فيه ولا يستحيل أن يتعاقبا عليه، وبينها غايمة الحسلاف, (الستجناة من المفرق في بحبر الشلالات(٢١٨/٢)

هبارة عن المتعاقبين على موضوع واحد بشرط أن يكسون بينها غـــــاية الحلاف. (مقاصد النلاحة (١١٨/)

هُمَا الذَّاتَانَ المُتَمَاقَبَانَ عَلَى مُوضُوعِ وَاحَدُ وَبِينَهَا غَايَةً الحَلَافَ. (مَهُ رَسَالُهُ شَيْعُ اشْرَاقُ/١٤١)

عبارة عن ذاتين متعاقبتين على موضوع واحد وببنها غاية الخلاف والبُّعد (الحكماء). (بجمومة مصنفات شنخ إشراق (٦/)

هما المذّاتان الغير المجتمعين اللّذان من شأنها التعاقب على موضوع واحدٍ وبينها غابة الحلاف. (نفس الصدر (۲۷۷/)

هما الذّاتان المتماقبتان على موضوع واحد لا يتصوّر اجتماعهما فيه وبينها غاية الخلاف. (نفس الصدر (۲۱٤/)

هما اللّذان يوجدان في جنس واحد، وهما في غاية الخالفة والتباعد. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد القيمة/١١١)

منقابلان اگر هر دو وجودی باشند و ماهیت یکی مقول باشد بشیاس با آن دیگر، اپشان را مضافان خوانند چون آبوت وبنوت والا ضدان

باشند. (١) (درّة التاج ٢١/٣)

دو موجود باشند در غایت تخالف در تحت یک جنس قریب، که ممکن باشد که متعاقب شوند بر موضوعی و مرتفع شوند ازو بس.<sup>(۱)</sup> (نفس الصدر ۲۳/۲)

التقابلان هما اللّذان لا يجتمعان في ذات واحدة من جمهة واحدة في زمان واحد وإن كاتا وجودتين، فبإن كان تحقّل كل واحد منها بالقباس إلى الآخر فها التضايفان وإلاّ فالضّدان.

(إيضاح المقاصد من حكمة عين القواعد/٦١)

إن كان المتقابلان وجوديّن... إن لم يعقل أحدهما بالـقـيــاس إلى الآخــر فــها الفَسدَان. (نـفس انمدر/١٥)

التقابلان إن امتنع اجتماعها في موضوع واحد من جهة واحدة في زمان واحد فإن كمان وجودتين وأمكن نمقّل أحدهما بالذهول عن الآخر فضدّان؛ كالشواد والبياض.... (مطالع الأنظار/10)

أمران ينشبان إلى موضيع ولا يمكن أن بجتمها فيه ؛ مواء كانا وجودتين أو أحدهما فقط وجودتياً ، أو كان بينها غاية الشخالف أو لم يكن . (شرح حكة الدن/١٢٧)

هما معنيان يستحيل لذانيها اجتماعهما في عل واحد من جهة واحدة. (شرح الواقف/١٦١)

هما الموجودان؛ أي الوجوديّان ... غير المتضابفين؛ سواء كنان بينها غاية التّباعد والحخلاف؛ كالشواد والبياض، أو لم يكن كذلك؛ كالحمرة والضفرة.

١ — المقابلات إن كانا وجويين بميث يشال أحدها بالقياس إلى الآخر بستهان بالمضافين مثل الأبؤة والبنؤة وإلا فها القسدان.

٢ ــ ما أن يكون الموجودان في غاية القطائف تحت جنس قريب بحبث يمكن أن يتحاقبا على موضوع ويبرتفعا حته نشا

(شرح المداية الأثبريّة/٢٢٧)

أمران وجودتان يتعاقبان على موضوع واحد وبينها غاية الحلاف ويكونان داخلين تحت جنس قريب. (شرم النظومة للعكيم النيزواري/11)

حه تقابل الضَّدّين، تقابل المتضافِين، المتضابفات، المتضابفات، المقابلان.

(٧٨٩) الضَّدَّيَّة احتلاف تام با هي ضدية. (١٣٠٦)

هي خلاف القالف بالقورة، وتكون هذه للَّتِي في جنس هـو هـو فـقط (أرسطـاطالـيس). (نفس المدر١٣٦٤)

> (۷۹۰) الضّرر سه الضّادّ.

(٧٩١) الضرورة عبلة تستعمل المبادئ والاسطقتات (الباذ قليس).

إِنَّ جوهبر الضَّرُورَة هو مَرَّة المنصر، ومرَّة الوصلة التي بين المفاعل وبين العنصر (إفلاطن). (في النفر/١٣٢)

هي من الأشياء الَّتِي في غاية القوّة، لأنّها تقوى على الكلّ . (نفس الصدر/١٢٠)

إنَّ كلُّ صفة يجب وجودها للموصوف حين الاتّصاف يا ، من حيث الاتّصاف يا هذا هو الوجوب اللّاحق المسمّى بالضّرورة بحسب الهيول (الحكة السالة ۲۲/۲)

ــه المنصر.

(٧٩٢) الضّرورة بحسب المحمول - الفرورة.

(٧٩٣م الضروري إن الذي لا مكن أن

يقرض معدوماً .

يرس سرا المرابع المرابع المرابع المرابع كان عالم المرابع المر

الضروري أحد ثلاثة أمور:

إن أمر لابد من وجوده حتى نوجد الغاية على أنّه علّـة للفاية بوجه ؛ مثل صلابة الحديد حتّى يتمّ القطع به .

وإمّا أمر لابدٌ من وجوده حشى نوجد الغابة لا على أنّه علّـة للغابة بل على أنّه أمر لازم لعلّـة.

وإنها أمر لابد من وجوده لازماً للعلَّة الغائبَة نفسها ؛ مثل أنَّ العلَّة الغائبَة في التزويج مثلاً التوليد . (إليات الشَّفاء/٢٨٨)

مالم بمكن النَّسي تبرُّخه ولم يكن له بدّ من استعماله. (الحدود والفروق/٢٧)

ما لا يمكن عدمه ، أو ما يستحيل فرض عدمه . (شرح الإفيات من كتاب الشفاء/٢٨٠) - ه الواجب ، المعتبع المحال.

رومه المضعف الاشتداد هو اعتبار اغل الوحد النابت إلى حال فيه غير قار تنبذل نوعيته إذا قيس ما يوجد منها في آن منا إلى ما يوجد في آن من الى موجد في يين ما يوجد في الناب ميطان بذلك الآن، ويتجدد هجيمها على ذلك الحمل المتقوم دونها من حبث هو متوجه بنلك التجذدات إلى غاية منا.

ومعنى الشَّمَف هو ذلك الدَّن بعينه إلَّا أَنَّه يؤخذ من حيث هو منصرف بها هن تلك الغابة. (الإثارات والشَّبِيات مع الشَّرِع ٢٧٣/٢)

الكيفيّات الاستمداديّة إن كان استعداداً نمو القبول يسفى ضعفاً ولا قوّة.

(هي) إن كان استعداداً شديداً تحو القبول

### الضّغد (الضّغط) والكسر/١٨٨

والانفعال يستى ضعفاً. (مطالع الأنظار ۱۰۰)
إنّ مفهوم لفظ القرّة يقال بالاشتراك الاستي على
أمور كثيرة ويقع فيها بقول كثير ولكنها وضعت
أوّل ما وضعت للمنى المرجود في الحيوان الذي به
يمكنه أن يكون مصدراً لأفعال شاقة من باب
الحركات والتحريكات ليست بأكثرية الوجود
التوحيّة ، سواءً كانت بحسب الكيّة أو بحسب
الكيّميّة ويستى ضد هذا المنى الضّعف. (تطبة
على الشّفاء اصعرالانين منذ هذا المنى الضّعف. (تطبة

القوّة موضوعة للمعنى الذي في الحيوان الذي يحكم به أن يكنون مصدراً لأفعال شاقّة من باب الحركات ليست بأكثريّة الوجود ويسمّى ضدّه الضّعف (الحكة المالة ٢/٢)

ـ الاشنداد، الفؤة والكا فؤة.

(٧٩٥) الضّغيين (الضّغط) والكسر الكسر انفعال الميولى بأقدام كثيرة صغية القدر

والضّغد (۱) انضمام أجزاء المبول لملّتين: إمّا أن تكون أجزاؤها غير متمكثة للثقارب، فإذا عرض لها عارض تقارب أجزاؤها.

أو لأن يكون كالوعاء مملوًا فينضّم أجزاؤها . يستى ذلك عصراً .

ـه الانكسار,

(٧٩٦) الضّبوء انخصال في الشّابل من المُضيء، أو حصول أثر منه من واهب المُقور. (رسائل الناراي، التُطيقات /٧، التُطيقات لابن سِنا (۱۷)

هو كيفيّة هي كمال بذاتها للشّفّاف من حيث هو شقّاف وهو أيضاً كيفيّة ما للميصر بذاته لا

١ ــ يجرز أن تكون للة في «ضلط» أو تحريفاً عنها.

بعلة غيره . (طبيئات الفئاء الغن النادس/٢٢) الكيفيّة التي يدركها البصر في الشّمس والثار من غير أن يقال إنّه سواد أو بياض أو حرة أو شيء من هذه الألموان . (طبيعميّات الشّفاء، كسّاب اللّفور/٧٧)

قد يظنّ أنّ الضّوء ضد الظلمة ، إنّ الظّلمة عدم جدة الضّوء من الصّبيقل. ولا عالة إنّ حضوره هو الضّوه.

إِنَّهُ لَوْلُ الصَّفَاءَ إِذَا صَارَ بِالفَعَلِ . (فِي النَّفَسَ /10 و. 23)

الأمر الذي يسطع من هذا الشّيء فيتخيّل أنّه يقع على الأجسام. (نفس الصعر/٧٩)

إِنَّه كَيْفَيَّة هي كمال بِفَاتِهَا لَلشِّفَافَ مَن حَيْث هو شَفَّافَ..

إنه الكيفية التي لا يتوقف الإبصار بها على الإبصار بشيء آخر. (الماحت الفرقة 101/1) كيفية قافة بالجسم مغايرة للألوان، وهي عسوسة، وهي كمال للشفاف من حيث أنه شفاف. (إيضاح المقامد من حكة من التواهد/٨٨٨) الكيفية التي لا يتوقف إبصارها على إيصار شيء آخر. (شرح حكة العن/٢١٣)

كمال أوّل للشّفّاف من حيث هو شفّاف. أو كيفيّة لا يتوقّف إبصارها على إبصار شيء -

آخر. (شرح الواقف/٢٠٣) ضوه المضي، إن كان من ذاته لا بأن ينيض عليه من مقابله؛ كما للقسس يستى ضياها، وإلا

من مقابله؛ كما للقسس يستى ضياءاً، والآ فمرض كالقسر، ويستى نوراً آخذاً من قوله متعالى: «والذي جعل القسس ضياءً والقسر توراً». (المكة الصالية ١٩٠/)

الثور، الظلل.

(٧٩٧) الصَّوء الأُوّل، والشَّاني الضَوء إِنّا أن يكون حاصلاً من الفيء لذاته وهو الفَوه

# ١٨٩/الغياء

الأوّل، أو من المضيء بواسطة غيره وهو الضّوه الأوّل. الثاني (يضاح المّاسد من حكة من الفراعد/١٨٨) (٧٩٨) الضّعة الثّافي ما الضّعاء ما الضّعاء الصّوه.







(ه.۸۰ **الظاعة** هي الانقباد لأمر الآمر ونهي التاهي . (رسائل إخوان القسفاء ۲۹۲/۳) الباع عبوب الأمر (الحدود والغروق/۵)

(٨٠٩) القلب مهنة قاصدة لإشفاء أبدان الناس بالزُيادة والتقص وحفظها على الضخة. (رسائل الكندي الفلسفية/١٧١)

المستخرج والمستنبط المستوسط والمعتدل في الأغذية والأدوية على أي نحسو كسان، هسو الظلبسيب. والقسساعة التي يستخرج بها ذلك هي الظلب. (نصل منزعة/٢٧)

حدّ الطّبّ، أمّا من فِبَل الغاية: حفظ صحّة موجودة، وردّ صحّة مفتودة.

ومن الموضوع: معرفة الأشياء الفحنخية والمرضية. والأشياء التي حالها ليست بصحة ولا مرض. (الحدود والفروق/٨٣)

الضناعة الفاعلة للضخة.

هي صورة الصّحّة الوجودة في نفس الطّبيب. (تشير ما بعد الطّبية/١٤٩١)

إِنَّ لَجْمَيْعِ مَا هُوَ صَحَّيْ ؛ أي منسوب إلى الصَّحَّة

ومتعلَق بها من الأمزجة والأعضاء والقُوى والأركان والأفعال علماً واحداً هو الطّب. (شع الإنمّات من كتاب الشفاء/٢٧٩)

🗻 علم الظبّ.

 (٨٠٢) القلب الجسسدانسي والرّوحاني القب الجسداني هو القب المروف.

وانظت الرّوحانيّ هو الإنتاع بالحجج والبراهين في تعديل أفعاله هذه النّفوس لشّلا تقصرٌ عشا أريد بها، ولشّلا تجاوزه. (رسائل ظعفية للزانيّ/٢٧)

(1.4.) الطّبع هو كلّ هيئة يستكل بها نوع من الأنواع؛ كانت فعلماتة أو انفعائية. فكأنّها أعمّ من الطّبعة. وقد يكون الشّيء عن الطّبيعة وئيس عن الطّبع؛ عثل الإصبع الزّائدة، ويشبه أن يكون هو بالطّبع بحسب الطّبعة الشّخصيّة وليس

بالظيم بحسب الظبيمة الكلّيّة. (الحدود لابن سبنا (٢٣)، رسائل ابن سبنا (٩٨)

هو كلّ هبئة يستكل بها نوع من الأنواع، فعلبّة أو انفعاليّة، وكمأنّها أعمّ من الطبيعة. (تهافت الغلاسة/٢٩٨)

- الظبيمة.

(٨٠٥) القلبيب من اغرف البندة عن الاعتدال من مزاجه، فالذي يرده إلى الاعتدال ويخفظه عليه هو القليب.

المالج للأبدان هو الطبيب. (نصول منزعة/٢) المستخرج والمستنبط للمتوسط والمتدل في الأغذيّة والأدوية على أيّ نحو كان، هو الطبيب. (نفس الصدر٢٩)

هو خادم الطّبيعة يناولها ما تحتاج إليه في وقت الحاجة. (رسائل إنوان الضفاء ١٢٤/٢)

ب الظبّ.

(٨٠٨) االقلبيعة إبتداء حركة وسكود عن حركة وهو أوّل قوى التفس. (رسائل الكندي لللمنة/١٩٥٠)

هي قوّة تشفذ في الأجسام وتسديّرها . (رسائل فلسفيّة، تحقد بن زكريًا الزازي/١١٨)

المادة والقسورة كل واحد منها يستسى بالظبيعة. (رسائل الفاراني، الشياسات المدنية/٨)

هي قوة من قوى النفس الكلّية ، مُنبِّقة مها في جيم الأجسام التي دون فلك القمر سارية في جيم الجزائها كلّها. تستمي باللّفظ الشّرعي الملائكة الوكلين بحفظ العالم وتدبير الخليقة ، بإذن الله وتسمى باللّفظ الفليق تُحوى طبيعيّة . (رسائل إخوان الشفاء ١٣/٢)

هي قوّة النّفس الكُلّبَة الفلكيّة، وهي ساريةٌ في جميع الأجسام الّتي دون فلك القسر من لذن كُرّة

الأثير إلى منتهى مركز الأثير. (نفس العدر ١٣٢/٢) صورة عنصريّة ذات قوّتين، متوسّطة بين النّفس والجرم، لها بده حـركة وسكـون عن حركة. (القابسا-٣٧٣)

مبدأ أوّل بالذّات لحركة ما هي فيه بالذّات وسكونه بالذّات وبالجملة لكلّ تغيّر وثبات ذاتّي. (الحدود لابن سينا /٢١، رسائل ابن سينا /١٧)

فَوَةَ مُوجُودَةً فِي الشّيءَ شَأَنَهَا تَحْرِيكُهُ وَسَكِينَهُ وهي في ذاته أَوْلاً لا بطريق العرض. (الحدود والغرق/١٤)

يقال طبيعة: على الكيفية الغالبة من الكيفيّات المتفادة في الفيء المعزج.

يُقال فها يغلب عليه الحرارة: إنَّ طبعه حارً، أو طبيعته حارّة.

طبيعته حارّة . يقال : طبع وطبيحة وطباع ؛ على الاستعداد الـفوى في النّـي ء .

. وهو الَّذِي يظهر فيه بتيسير الأسباب؛ كما يقال في المتعلّم الجيّد: إنّه مطبوع وله طبع.

يقال على كل ما يهتدي إليه الفاعل بغير تعليم: إنّه بانظيم والظبيمة.

يقال طبيعة مطلقاً على ما يصدر عن القيء من ذته ولا يرجع فيه إلى سبب خارج؛ كالحجر إذا هيط لا إذا صد. (العبر في الحكة ٢٠٥)

هي الغزة الّتي تصدر <sup>(١)</sup>عنها تغيّره أو سكونه الّذي يكون عن ذاته. (التحمين/٥٨٧)

قد تقال ويعني بها حقيقةُ الشّيء.

قد تقال ويُعشى بها صيداً كان تغير وثبات ذاتي للجسم وهي بعينها القورة الّتي تُشْوع نوعبَةً إلّا أنّها باعتبار كونها ميداً للآثار تُستى طبيعةً. (مجموعة مستفات شيخ اشراق ١٩٤/١)

هي مبدأ الشَّغيّر في الأشباء المتغيّرة نفسها ومبدأ

١ \_ هكذا في المدر، والطَّاهر «يصدر».

والرّابع ما يصدر عنه الأثر لا على ترتيب واحد لا مع الشّعور وهو القرّة النّباتيّة . (شرعي الإشارات للرّازي /w/)

إنّ التحرّك يتحرّك إنّا على نهج واحد أو لا على نهج واحد، وكلاها ببارادة أو من إرادة فبدأ الحركة على نبج واحد من غير إرادة هو القليمة، وبارادة هو القرّة النائية، وبارادة هو القرّة النائية، وبارادة هو القرّة النائية، وبارادة هو فهذا منى القليمة، وأمّا القرّة فإنّه مبدأ التُغيّر من شيء في غيره من حبث هو غيره، (نفس المصر للطّري، (نفس المصر للطّري، (نفس المصر للطّري، (نفس المصر

طبیعت او قوقی است که صادر می شود از آن نغیر او با سکون او که از ذات او باشد. (۱) (درة التاج ۱/۱)

إنها مبدأ قريب لحركات ما هيي فيه وسكناته ، بالذّات . (ايضاع القاصد من حكة مين القواهد/١٣١) مبدأ أوّل لحركة ما يكون فيه وسكونه بالذّات لا بالعرض . (عاشة الهاكمات/١٥٥)

لفظ الطبيعة كها ذكره الشَّيخ في رسالة الحدود والرّسوم يطلق بالاشتراك على معان:

منها الغزة التي هي مبدأ أول لحركة ما هي فيه وسكونه بالذّات لا بالمعرض وقلك الغزة هي عن القورة النّوئية في بعض الأجسام السبطة والمركّبة وغيرها في دوات النّفوس من الأجسام؛ لأنّ صورها النّوعيّة نفوسها كها هو السّحقيق دون طبائعها

ومنها ماهيّة الشّيء وصورته الدّاتيّة.

ومنها الحركة الشّيء عن الطبيعة...

عبارة عن مجموع الشّيء الحادث حدوثاً ذاتبًا أو

هي مبدأ الحركة في الأشياء المتحرّكة. (رسائل ابن رشد، السّاء وانعالم/٣)

هي الَّتِي لَمَا في نفسها مبدأ حركة وسكون. (نفس المصدر كتاب الشاء الطبيعي/١٢)

تقال على: جميع أصناف الشّغيّرات الأربع الّتي هي الكون والفساد والشّفة والنموّ والاستحاله.

وتقال أَيْضاً على: القدور الَّتِي هَــي مبـداً هذه الحركات.

وقد يطلق أيضاً على: الأسطفتات التي تركّب منها النّبيء. (نفس الصدر كتاب ما بعد الظبية/٢٠) هي عبداً الحركة والتسكون فيا ذلك فيه على الأمر الأوّل، لا بَعسرَض (أرسطاطالسيس). (ني النّفر/٢٠)

ليس لشيء من الموات طبيعة ولكن اختلاط فقط وابتدال الأشباء الختلفة، وهذا هو المسنى عند اكتاس طبيعة.

أَنَّهَا استزاج، يعني كوناً وفساداً (انفساغورس). (نفس الصدر/١٣٤)

فنقرل: كل حال في عل يصدر عنه أثر في ذلك الحل الما أن يكون له شعور بما يصدر عنه أو لك يكون له شعور بما يصدر عنه أو لا يكون، وكل واحد من هذين القسمين فإنه إنما أن يصدر عنه الأثر على ترتيب واحد أولا على ترتيب واحد أولا الما الما أربعة أقسام:

الأوّل أن يصدر عنه الأثر على نرتيب واحد لا مع شعور وهو الطبيعة .

والثَّاني ما يصدر عنه الأثر مع الشَّــور وهو النَّـهُس. الغنكيَّـة.

والنَّالَث مَا يَصَدَرُ عَنْهُ الأَثْرُ لَا عَلَى تَرْتَبُبُ وَاحَدُ مَمُ الشَّمُورُ وَهُو الْقَوْةُ الْحُيُوانِيَّةُ .

١ ــ طبيعة الشيء قارة بصدر صا تغيّره أو مكونه الذي يكون من ذاته.

## الطبيعة الأولى/١٩٤

زمانيًا عن الماذة الجسمانيّة. (تعليفة على الشّفاء الصدرالذين/١٦)

كل جسم طبيعي فن حيث كونه مبدأ للآثار يسمّى قوّة، ومن حيث أنّه مبدأ لحركة وسكون ذاتينن يستى طبيعة. (نفس الصدر٧٠)

القرة التي يصدر عنها فعل واحد من غير أن يكون لها شمورٌ وذلك على قسمين؛ فإنها إنها أن تكون صورة مقرقة وإتما أن تكون عَرَضاً فإن كانت صورة مقوقة فإنما أن تكون في الأجسام السبطة فنستى طبيعة ، وإنما أن تكون في الأجسام المركمة فنستى طبيعة ، وإنما أن تكون في الأجسام المركمة فنستى طبيعة ، وإنما أن تكون لي الأجسام المركمة

هي جوهر يتقوم به الجسم ويتحصّل به نوعاً.

هي كمان أوّل لجسم طبيعيّ من حيث هو بالفعل موجود (الحكة التعالية ٦٢/٤)

مبدأ كلّ فعل بلا روتية .

كل قوّة يصدر عنها فعل بلا إرادة. (نفس الصدر ٢٠٠/٦)

هي قوة من قوى التفس التي تفعل يتوسطها يعض الأدعل هي غير الطبيعة الموجودة في عناصر البيدن وأمشاجه بالعبدد. (رسالة حدوث العالم المبدالد (١٩٦٧)

كل جسم متحرك الابد له من مبدأ غير الجسية المشتركة بين الأجسام الشاكنة والمتحركة ... فهذا المبدأ الضاعلي إن كان في الجسم البسيط؛ والحركة، كان قانة به في قائمة فيسمتى طبيعة، والحركة، إيّاء على سبيل المساشرة والششوق والاستكال فيسمتى نفسأ فلكية، والحركة، نفسائية فلكية، وإلى لم يكن كذلك، بل على سبيل الششوق والإمداد فالمبدأ عقلي والحركة عبادة إلهتة.

وإن كان في الجسمُّ الرُكْب؛ فإن لم يكن ذا فنون الحركات فيسمّى صورة معدنيَّة، وإن كان متفلّناً؛ فلا يخلو إنّا أن يكون صدور الحركة منه

يقصد واعتبار لم لا، النّاني النّفس النباتية. والأوّل إنّا أن يكون من شأنه أن يتقرّب إلى الله منال. وملكوته الأعل في حركته وسلوكه أم لا، النّاني هو النّفس الحيوانيّة، والأوّل هو النّفس الإنسانيّة. (الميا والعاد السدرالدين/١٦٤)

تطلق على الفرّة الّتي هي صِداً أَوْل لحركة ما هي فيه وسكونه بالذّات.

وعل مجموع الشيء الحادث حدوثًا ذاتبناً أو زمانياً. عن المادّة الجسميّة والطبيعيّة بالمعنى الأوّل والأعراض.

وعلى ماهيّة الشّيء وصورته الذّائيّة والحركة الّتي عن الطّبيعة والعناية الإلهيّة وما عليه نظام الوجود ويستقيم أمره عنده.

وعلى المزاج والحرارة الغريزية والقوة النباتية عند الأطياء. (شرح الإلهات من كتاب الشفاء/١٦٤)

عبارة عن نفس التُجدد والانقضاء. (بحموعة رسائل الحكيم السبزواري/٥٥٨)

مه العَدورة، الفَوّة، الفَوّة الطّبيعيّة، امَادّة، النّفس الكفّية،

(٨٠٧) القلبيعة الأولى هي جوهر الأشياء التي لها ابتداء حركة فيها على كنهها. (تنسر ما بعد اللبية /٥١٤، ٥٠٠)

(٨٠٨) الطبيعة الجزئية والكلية أعني بالطبيعة الجزئية الفؤة الخاضة القدير بشخص واحد.

وأعني الظبيعة الكليّة الغوّة القابضة من جواهر الشماويّات كشيء واحد وهي المدترة لكلّيّة ما في الكون. (إلهـّات الشفاء/٢٩١)

(٨٠٩) الطبيعة الكلّبة
 الطبيعة الجزئية والكلّبة.

( ٨١٠) الظبيعي وغير الظبيعي كلّا ظهر فيه شيء من حد الظبيعة حكم عليه أنّه طبيعيّ وغير الظبيعي ما لم يظهر فيه شيء من ذلك . (ضير ما بند الظبية (٩٢)

(٨١١) الطبيعيّات هي معرفة جواهر

الأجسام وما يعرض لها من الأعراض. (رمائل إعوان الضفاء (٧٩/١)

هي الأشياء الواقعة تحت الحواش من الأجسام وأحوالها وما يصدر عنها من حركاتها، وأفعالها، وما يضعل ذلك فها و من قوى وذوات غير محسوسة. (المتد في الحكة ٦/٢)

(٨٦٣) **القلعم** كيفيّة يشاثّوبها اللّسان من الشّيء الّذي يلمّاه من كيفيّات الطّعوم الغالبة على الشّيء. (الحدود والغروف/١٦)

هو اختلاط الجوهر اليابس بالجوهر الرّطب بضرب من النّضج بعندبه. (رسائل ابن رشد، كتاب النّض(٢٢)

(A1**۳) الطّوفان** هو غلبة من أحد العناصر الأربعة على الرّبع المعمور كلّه أو بعضه. (طبيعيّات الشّفاء، الفرّ الخاس/v)

(٨١٤) **القلول** الامتداد في جهة واحدة. (مقاصد الفلاسفة/٨٣)

ما كان من العظم متصلاً بجهة واحدة فهو طول. (تفسير ما بعد الظبيمة/٩٩٦)

البُّعد كميَّة فإذا فرض ابتداءاً وأنَّه أطول بالنَّسية . إلى امتداد آخر فهو طول . (مطالع الأنظار/٢٧)

يُطلق تارة للخطّ كيف كان ؟ كها وقع في كتاب أقليدس ، والأعظم الخطّن الحسطين بالتسطيع مقداراً ، ولأعظم الأبعاد المتقاطعة خطّاً كانت أو غيره ، وللبعد المفروض أوّلاً ، وللبعد المفروض بين رأس الحيوان ومقابله من القدم أو الذّنب ، وللبعد المفروض بين الشهاء والأرض. (الحكمة المتالية ١٨٨) المفروض بين الشهاء والأرض. (الحكمة المتالية ١٨٨)





(٨١**٥) الظَّرَفَ** هو خُلق جيل يحدث بتوسطِ في استعمال الهزل.

الهزل هو مننا الاستكثار منه مللةً أو غير مؤذ، والشّوشط فيه يكسب الظّرفُ. (رسائل الفارايُّ، كتاب الشنيه/١١)

متوشط في الهزل واللَّـعب، وما جانسهها بين المجون والحلاعة وبين الغدامة . (فسول منتزعة/٣٦)

(٨١٨) الظّلل إنّ اللّهور الطنق هو القوه والحقاء المطلق هو الظّلمة والتوسّط بينها الظّل. (الحكة المعالمة ١/١٠)
حد الظّلمة.

(۸۱۷) الظّلم هو ما كان من شرارة لا من جهل. (تلخيص الخلابة/۲۲۳)

هو غالفة للشّريعة طوعاً. (نفس المدبر٢٥٦) هو وضع الشّيء في غير موضعه. (رسائل فلــني ملّا نظر على گيلاني\٢٨٦)

ــه العدائة، العدل.

(A۱۸) الظَّلمة عدم التور عن الذَّات القابلة للتّور. (رسائل إخوان الضَّفاء ٢٨٦/٢)

عدم الضّوء فيا من شأنه أن يستنبر وهو شيء الّذي يُرى. (طبيبات النفاء في الغن النادس /٨٨٠ النحصيل /١٩١/)

عبارةً عن الأخلاق الرّديشة والرّذيلة. (رسانة انوارية (١٦/

عبارت است از عدم نور عمّا من شانه أن يكون منؤراً. (۱) (نفس المعدر/۲۲)

عبارة عن عدم النور عشا من شأنه أن يستنبر. (شرح حكة الإشراق/۲۸۱)

عدم القَموء عمّا من شأته أن يصبر مستضيئاً. (إيضاح القامد من حكمة عين القراعد(١٨٨)

عدم الضّوه عمّا من شأنه أن يكون مضياءاً. (نفس المصدر ١٨٨٨، شرع الواقف (٢٥٦٧)

عبارة عن عدم الشور! أي عدم الضّوء عمّا من شأته الضّوه، فبانّ الشّيء الّذي انتق عنه الصّوء صار مظلّماً. (مطالع الأنظار/١٠)

١ ــ عبارة عن عدم التور عثا من شأنه أن يكون مسوراً.

إنَّ الظُّهُورُ الطُّلقُ هُو الضُّوءُ وَالْخَفَاءُ الطُّلقُ هُو ا الظَّلمة (الحكة التعالية ١٩١/)

هي عدم النور عشا من شأنه أن يتنور. (كلمات (10/2020)

سه الغيوم، التور.

(٨١٩) الطَّنِّ هو القضاء على الشَّبيء من الظَّاهِر، ويفال لا من الحقيقة والتَّبيِّسَ من غير دلائل ولا برهان، ممكنٌ عند القاضي بها زوال

قضيته . (رسائل الكندي الفلسفية / ١٧١)

هو الحكم على المحسوسات بما هني كذلك . (الجمع بن رأيي الحكيمن (٨)

الرأى هو الاعتقاد الجزوم به، والظَّنُّ هو الاعتقاد الميل إليه مع تجويز الظرف الثَّاني. (طبيعيَّات الشَّفاء لعن الشادس/١٨٥)

قرّة وهم لا دعامة له في المقل، ولا أياد (خ:

باد) له من العباث. (القابسات/١٧١)

القضاء على أحد طرق التقيض من ظاهره.

(الحدود والفروق/٢٧)

اگر تصدیق جازم نبود نردد میان هر دو طرف اگر علىالشواء بنود آن را شک خوانند و اگر ته على الشواء بنود پس راجع را ظن خوانند....(١) (لطائف الحكة/١٣)

عبارة عن اعتقاد راجع غير جازم. (حاشبة انحاكمات/١٢)

هو الاعتقاد المميل إليه العمل مع تجويز الظرف الآخر. (الحكمة التعالبة ٨٣/٥)

هو الاعتقاد الرّاجح، وهو متفاوت الدّرجات قوّة وضعفاً. (نفس المعدر ١٧/٤ه، مفاتيح الغيب (١٤٠) ــه الرّأي، الشُّكَّ، الوهم.

١ \_ التصميق إن لم يكن جارماً فإن كان الثراد بين طرق الحكم على الشواء يستى شكَّما وإلَّا يستى الرَّاجع منها ظناً ....



(۸۲۰) العابد

ــه العارف .

(٨٢١) العاجز

برابار). ← القادر.

(۸۲۸ المعادة كل خابة ليست هي ناية الحركة وسيدؤها شوق تخيلي غير فكريّ فإمّا أن يكون التخيّل وحده مبدأ الشّوق، أو التخيّل مع طبيعة أو مزاج مثل التنمس وحركة الربض، أو الشخيل مع تُحلق وملكة نفسانيّة داعية إل ذلك

العادة بلا رويّة كاللّعب باللّحية . ونكون اللّعب باللّحية أسباب كثيرة :

فإن كان الشخيّل وحده سُتمي ذلك الفعل جزافاً، وكان الصبث مع تطابق المشوّق الشخيدي وما ننتي إليه الحركة معاً.

وإن كان تغييل مع طبيعة؛ كانشنفس سُني . ذلك الفعل قصداً ضروريّاً أو طبيعيّاً.

وإن كان تحيّلةً مع خُـلق وملكـة نفسانيّـة شـتي. ذلك الفعل عادة.

وستعلم أنَّ الخُلق ينقرر باستعمال الأفعال. فا يصدر عن ذلك الخُلق يستى عادة.... (التحصيل / ٩٤٨. نعلية على الشفاء لصدرالذين / ٩٤٨)

- القصد الضروري والقلبمي.

(ATM) العادل الضاعيل للأمر الأفضل. (الحدود والتروق/17) - ما العدل.

(ATE) العارض هو غير العرض، وغير ما بالعرض.

والعارض يُقال على كيفيّات ما توجد في شيء ما إذا كانت قلينة المكث فيه سريعة الزّوال؛ مثل الغضب وغيره. فما كان منها في الأجمام ستبيت عوارض جمسمانيّة. وما كان منها في هو كلّ حادث سريع الزّوال. (نفس المعدر/ه))

النفس ستيت عوارض نفسائية. (الحرف(11) الفرق بين المسارض والعرضيي غير قلبيل؛ إذ المنارض على منا هو المشهور بين الجمهور هو ما يكون عرضاً وتابعاً ي وجوده لوحود معروض.

والعرضي ما يكون خارجاً عن حقيقة ما يصدق هو عليه. فربّ عرضيّ يكون جوهراً؛ كالجنس بالنسبة إلى الفصل. وربّ عارض وعرض يكون ذاتياً لأفراده؛ كالسواد بالنسبة إلى أفراده. (اسل الأمرار١٠)

ـ الانفعال، المقولات الأول.

(٨٢٥) عارض الماهيّة عبارة عن شي ه يكون عبن الماهيّة في الوجود؛ أي يكون وجوده وجود الماهيّة، ولا يكون له وجود بالأات ولا بالإصالة وليس له حكم؛ بل الحكم للمعروض. (شرع رسالة المشاعر/١٣٣)

(A73) العمارف إنَّ للممارفين مقامات ودرجات يختون با في حياتهم الذنبا دون غيرهم. فكأنَّهم وهم في جلابيب من أبدائهم قد نضَّوها وتَحِرُدوا عنها إلى عالَّم القدس....

المعرض عن متاع الدنيا وطبياتها يخص باسم الألفد

والمواظب على نفل العبادات من القيام والشيام ونحوها يخص باسم العابد.

والنصرف بفكره إلى قدس الجيروت مستدياً لشروق نور الحق في سرة مجمعت باسم العارف. وقد يتركب بعض هذه مع بعض. (الإشارات والشبيات /١٠١، شرعى الإشارات /١٠٤/

العارف هو المستغرق في محبّة الله ومعرفته . (شرحي ا الإشارات للزازئ ٢٠٤/٢)

> (٨٢٧) العاقل ← النّشل.

(AYA) العالم الأجسام سنة أجناس: الجسم الشماوي، والحيوان الناطق والحيوان غير الناطق،

والثبات، والجسم للمدنيّ، والأسطقسات الأربع، والجملة المجتمعة من هذه الأجناس الشقة من الأجسام هي العالم. (رسائل الفارابيّ، انتباسات المنتهام)

هو إشارة إلى جميع الأجسام الموجودة وما يتعلّق بها من القسفات. (رسائل إخوان القسفاء (١٤٦/) هو إشارة إلى الفلك المجيط وما يحويه من سائر الأفلاك والكواكب، والبروج، والأركان الأربعة ومولداتها التي هي الجيوان والمعادن. (نفس المعدر

جميع الموجودات المتكونات الَّتِي يحويها الفلك. (نفس المعدر ٢٨٧/٣)

(TYE/T

هو بحدوع الأجدام الطبيعية البسيطة كلها. ويقال: عالم لكل جلة موجودات متجانسة ؛ كقولهم: عالم الطبيعة وعالم النقس وعالم العقل. (الحدود لابن سينا /٢٨، وسائل ابن سينا /١٠٠)

كُلِّ عَالَمْ فَإِنَّا هُو مَا هُو بِصُورَتُهُ ، فَإِذَا حَصَلَتُ صُورِتُه لشيء على ما هُو عليه فَذَلَكُ الشِّيء في نفسه عالَم. (البدأ والعاد لابن سِنا/١٧)

هو مجموع الأجسام الطبيعيّة البسيطة كلّها. (تافت الفلاسفة/٣٠٦)

هرچه هست آفریده است، به جز حق تعالی از آسمان و زمین و غیبوها آن را عاقمٔ خوانند. <sup>(۱)</sup> (بمویهٔ معتمات شیخ إشراق ۲۸۷/۳)

أوّل من سمّى الشّيء الحيط بالكلّ عالَماً «يوناغورث»، لما فيه من الترتيب. ومعناه في لغة اليونانين «رتيبة». وسمّاه بهذا الاسم، لما فيه من الترتيب. (في التفس/١٧٩)

عبارةٌ عمدًا سوى الله تعالى. (شرح حكمة

 ١ - كل ما وجد وهـ و ما سوى الله تعالى من الشهاء والأرض يستى عالماً.

الإشراق/ ٣٩١)

اسم لکل موجود سوی الله تمالی. (شرح حکمهٔ انسین/۲۱۹)

(٩٢٩م) هالم الآخوة والدنيها إنَّ شدارين النتين إحداها هي الدنيا الَّتِي هي عالم الأجسام ومسكِنُّ الأجرام، والأُخرى هي دار الآخرة الَّتِي هي عالم الأرواح وعملَّ النفوس. (رسائل إعران الشفاء ٣٩٧/٣)

الذنيا هي مدّة بشاء النفس مع الجسد إلى وقت افتراقها الّذي يسمّى الموت. والآخرة هي نشّوه ثان بعد الموت. (نفس الصدر ٢٩٧/٢)

**ے الماد** ،

( ١٩٣٠) عالم الأهر باعتبار تأثيرها في ما نحتها تأثير الكلام الأهر الأعلامي في الخاطب تستمى بالأهر. هي أنوار قاهرة مؤثرة فيها تحتى بتأثير الله تعالى كما أن ذواتها موجودة بوجوده للغائها في التوحيد. ( الحكة التالية ٢٤/٨)

(۸۳۱) عالم الجبروت والملكوت عالم عقل ذواتى اند مجرد از مادّت و جهست و آن را عالم جبوت خوانند.

عالم نفس ذواتی اند بجرد از مادت ولیکن متصرف باشند در ماذت و آن را عالم ملکوت کوچک خوانند, (۱) (جموعهٔ مصنفات شیخ اشراق ۱۹۸۳) هی صورة صفة جباریة الله وهی قضاء الله وأمره وکلام الله وکلماند. ((طکنه المتمالية ۲۹/۸) انبدا

١ - عالم العقل هي الدُّوات الجرَّدة عن المادَة والجهة.
 وتستى عالم الجروت.

وعالم ائتنس هي الذَّوات الجُرِّدة عن المادَّة، ولكنَّها متصرَّفة في المادّة. ونستى عالم الملكوت الضَّغير.

والماد لصدرالذين ( ۱۳۰ ، المفاهر الإلمية ( ۲۸) وهذا العالم ؛ أي عالم لوح القدر هو عالم الملكوت العشالة بإذن الله \_تعالى\_\_\_ (المبدأ والمماد لصدرالذين(۲۲)

(٣٣٨) المعالكم الجسماني والروحاني العالم الجسماني هو العلك المحيط وما يحويه من سائر الأخلاك والكواكب والأركان والمولدات الذيلانة. والعالم الروحاني هو عالم العقل وما يحويه من الشفس والضور التي ليست بأجسام ذوات الأبهاد الشلانة التي هي ظِلِّ ذي ثلاث شعب. (رسائل إردم)

(ATT) عالَم الدّنيا - عالم الآخرة والدنيا.

(484) عمالُم الرَّبوبيَّة هو عالَم الملل والمبادئ الأوَّل. (المتبر في المكن ٢٠/٣)

> (ATO) العالم الرّوحانيّ - العالم الجسمانيّ والرّوحانيّ.

(٣٦٨) المعالم الشفلي والقلوي جعل البدي تعالى عالم الأجسام قسين النين: أحدها علي ومو عالم الأفلاك وما فيها من أصناف الأكر والكواكب، والآخر شفلي وهو عالم الأركان وما فيها من أجناس الخلائق. (رمائل إعراد) الشفاء ٣٢/٢)

العالَم العلوي صُور عاليةً عن الموادّ، خاليةً عن العَوْدُ، خاليةً عن العَوْدُ والاستعداد. (لمات إغيّة/٢٤٦)

الموام القلوية هي نغوس الأفلاك وعقولها، وما فيها من الكواكب وغيرها. (بجسومة رسائل الإمام الغزائي (١٠٩/)

## عالَم الطّبيعة/٢٠٢

(٨٣٧) عالم الطبيعة هو عالم المعقولات التي تجب عن المعقولات ولا تنسبب المعقولات عنها (النبر في المكن ٢٠/٣)

ــه المعفولات الأول.

(٨٣٨**) عالَم العقل والنَّفس** عالَم العقل. هو عالم البدايات والمُثْمِّل الأوليَّات.

وعالم النفس هو الجامع بين ما يتسبّب علمه من خُوجود وبين ما يتسبّب الوجود من جلمه (المتبر في الحكمة ٢٠/٣)

المشل الإفلاطونية.

(۸۳۹) المعالم العقبلي إن العالم المعلل الممبر عنه بالقلم على الفضاء. فالعالم التفساني الشماوي على قدرته متعالى ولوح قضائه. (المدا والماد لصدراغير(۲۲)

⇒ عالم العقل والتفس.

(٨٤٠) عالم العقول المحضة
 → العقورة المفار والنفس.

(٨٤١) العالم العُملويّ - العالم الشفليّ والمُملويّ.

> (٨٤٢) عالَم المثال + المُثُل.

(۸۲۳) عالم الملكوت - عالم الجبروت والملكوت.

(Att) عالَم النّفس به عالَم العقل والنّفس.

(٨٤٥) العالَم الكفسانيُّ - العالَم العلنَ، عالم العلل والتفس.

(٨٤٦) عالم التفوس الحيوانية مي الصور المثالية والأشباح الجردة. (المكة المندالة ١٠٠/٤)

(٨٤٧) العالِم + العلم.

(۸۹۸) المعاقمة هم الذين يقتصرون، أو الذين سبيلهم أن يقتصرهم في معلوماتهم الشغرية، على ما يوجبه بادئ الرأي المشرك. (رسائل الذاران، تصبل الشعادة/٣٧)

(٨٩٨) ألعبادة المبادة عند غير العارف معاملة ما كأنه يعمل في الذنيا لأجرة يأخذها في الآنوا لأجرة يأخذها في الآخرة هي الأجر والقواب. وعند العارف رياضة ما لهممه وقوى نفسه المتؤهمة والمتخيلة ليجرها بالشعويد عن جناب الغروو إلى جناب الحق. (الإشارات والتنبيات /١٠١/، شرى الإشارات للزازي /١٠١/، الإشارات والتنبيات /١٠١/،

الامتناع من كثير من الشهوات البدنيّة. (اخدود والغروق/٥١)

شرحى الإشارات للطوسى ١٠٤/٧)

(٥٠٠) العبث كلّ نابة تنتي إليا الحركة وتكون هي بعينا الغاية المتنوقة التخيلية ولا تكون المتشوقة بحسب الفكرة فهي التي تستى العبث. (نطبة على التقاء المعرالاين/١٤١)

إذا طابق ا انتهت إليه الحركة المشتاق التعنيلي ولم يطابقه الشُّوق الفكريّ فهو العبت. (الحكمة المتعالية (۲۰۲/۷)

(Aa) ألعبد النّاس منهم من له جودة الزويّة وقرّة العزية على ما أوجبته الزويّة فذلك وقرّة العزية عادتنا أن نسمته الحرّ باستهال. ومن لم تكن له هاتان فني عادتنا نستيه الإسان الهيمني، ومن كانت له جودة الزويّة فقط دول قرّة العزية ستيناه العبد بالقليم. (رسائل الفارائي، القديم)

(Ae**v) العبوديّة هي عب**ارة عن دوام حضور العبد من الحقّ تعالى بلا شمور الغير، بل مع الذهول عن كلّ ما مواه. (بمسومة رسائل النزائيّ 149/1)

(٨٥٣) العُجب إنه من أجل عبة كل إنسان النفسه بكون استحسانه المحسّن منها فوق حقه، واستقباحه للقبيح منها دون حقّه.

إذا كانت للإنسان ادنى فضيلة عظمت عند نفسه وأحب أن يُسدح عليها فوق استحضاقه، وإذا تأكّدت فيه هذه الحالة صار لحجياً. (رسائل ظننيّة لحقد بن ركزة الزارة)

هو ظنّ الإنسان بنفسه أنّه على الحال الّتي يجب أنّ يكنون عليها ، من غير أنّ يكنون عليها . (القاسات/٢٦٨)

تصوّر النّفس النّاطقة ذاتها بأكثر منّا هي عليه. (احدود والفروق/٤٧)

(٨٥٤) العجز نقيمة للقفس بها يضاة الضبر والنبات على ما يوجبه الرَّأي. (الحدود والفروق/١٠) عرض موجود مضاة للقدرة.

عبارةً عن إلَمَة تعرض للأعضاء. عدم القدرة (قول أبي هاشم). (شرع الوانف/٢٩٦) النفدرة هي كون الحييوان بجيث يصدر هنه الفعل إذا شاء ولا يصدر عنه الفعل إذا لم بشأ. وضدً

ذلك هو العجل (الحكة المتدالية ١٩٢١، ١٩٢١) عبد القدرة.

(٨٥٥) العجلة هو المعنى الرّاتب في القلب الساعث على الإقدام على الأمر بأوّل خاطر دون التوقف. (عبومة رسائل الإدام النزائي ٢٠/٦) - العجول.

(A0A) العجول الذي يتبع ما يتخبّل في وهمه تخبّلاً ضميفاً، من غير نظر ولا فحص. (التاسات/٣١٧)

(٨٥٧) العدالة هي أن نرة للغير ما يجب

قبل: إنَّ العدالة هي نفع الأصدقاء ومضرّة الأعداء. الأعداء.

وقيل: إنَّ العدالة هي ما فيه نفع الأقوى؛ أي نفر الحاكم.

لهم الحارج . هي خضوع الرّعيّة لقوانين الشلطان.

قبل: إِنَّ العدالة هي قواتين فَرْضها خوفُ التَظَامُ. (الجم بن رأيي خكيمز/١٦)

معنى المدالة أن تشوشط الشفس بين الأخلاق النضادة فها تشتهي ولا تشتهي ، وفها تغضب ولا تفضب ، وفها تدبّر به الحياة ولا تدبّر. (المدأ والماد لابن سنا ١٠١/)

اعتدال قوى النّفس النّفوس الشّلاث. (الحدود والغروف/1)

ــه العدل.

(AAA) العقدد إنّ العدد كثرة مؤلّفة من وحدات أو من آحاد . (انقفاء أن الإنتبات (AAA) تعلقة على الشقاء العدرالذين (٤٣٠) الأعداد بجملتها هي الني تركّبت منها الموجودات .

إنَّ الأعداد هي صور.

إنّها طبيعة متوسّطة بين القسور والمحسوسات (عند القدماء). (تفسير ما بعد الطبعة/٧٨)

يقال: إنّها الاعداد، أواثـل الأشياء. وصورها هي من العناصر. (في النّفس/١٠)

كَتَبَّةَ مَنْفَصِلَةَ ذَاتَ تَرَنِينِ. (تَعَلَّبُةُ عَلَى الشَّفَاءُ الصدرالذين/١٣٠)

(٨٥٩) العدل هو استعمال الإنسان أضال النفيلة في بينه وبن غيره، أي فضيلة كانت. (ضول منزعة/١٤)

الَّذي ما نقص عنه كان ضعفاً، وما زاد عليه كان إسرافاً.

العدل في الطّلب هو مالم يَسِل إلى الإلحاح في السّالة، ولا إلى الابتهال والخضوع.

والعدل في الشياسة مالم يمل إلى عبوس موحش ولا مَلَـق مدهش.

والحدل في البلاغة مائم يقصر عن درك البُغية وإصابة المعنى وقصد الغرض. (رسائل إحوان الضغاء ١٢٠/٣)

عبارت است از وضع هر شيء در موضع خود کها ينبغي وعلي ما ينبغي.

عبارت از عطا کردن به هر صاحب حق، حقّ او را، کها ینبعی وعلی ما ینبغی.

عبارت است ار عطا کردن به هر قابل آنچه را که قابل او است به اندازهٔ حوصله و استحقاق و به نهج قابلیت و استحقاق بحب جبلت اول و امکان ذاتی باشد و پیا به اعتبار فطرت ثانیه و امکان استعدادی، نسبت بکالات اولیّه باشد و یا نسبت بکالات اولیّه باشد و یا نسبت بکالات اولیّه باشد و یا نسبت بکالات اعدادی، دایم نیم نیم به اعدادی اندادی، دادی اندادی، نیم نیم نیم نیم در دادی، اعداد (دار (نام نمات الجته/۱۵))

عبارت است از وضع هر شيء در مونهم خود كها

ینبغی وعلی ما ینبغی. (۱) (نفس الصدر/۱۷)
عدل در واجب الوجود عبارت است از افاضهٔ
فیوضات و خیرات و افادهٔ وجودات و کمالات،
اوّلته بوده باشند با ثانویه، دنیویه بوده باشند و یا
اخرویه بر هیاکل ماهیات و قوابل ممکنات کها
ینبغی وعلی ما ینبغی. (۱) (نفس الصد(۱۷۷)
وضع هر شيء است در موضع لایق به خود. (۱)
(اسرار الحکم ۱۳۲۷، محسود، رسائل حکم سیزواري

ــه العادل، العدالة.

(111/

(٨٦٠) المعدم هو لا وجود منا شبأته أن يُوجد، ولا يمكن أن يكون له وجود بالقوة ولا على غو من الأنحاء. (آراء أه الدية الناصلة/١٠) هو رفع النّميء عن أمر موجود شأن ذلك المرفوع عنه أن يوجد فيه أو في نوعه أو في جنسه إمّا باضطرار أو بإمكان.

١ ـ عبارة عن وضع كل شيء في موضعه كها بنبغي وعلى
 ما ينبغي .
 عببارة عن إعطاء كل ذي حق حق حقم كما ينبغى وعلى ما

عبــارة عـن إعطاء كلّ ذي حقّ حقّه كما يـنيني وعل ما ينبغي .

عبارة من الإمطاء لكن قامل ما يقبله يقدر الطاقة والاستحاق وعلى نج القابلية والاستعاد؛ سواء كانت القابلية والاستعاد عسب طبيعه الأولى وإمكانه الذائي أو بذعبار فطرته الثانية وإمكانه الاستعادي، وسواء كانت القابلية بالإضافة إلى كمالانه الأولية أو الثانية على نحو الإغاف والإيجاد ويطريق الثهية والإعداد.

بيغي وعل بيغي وعل ما وتبغي وغل موضعه كما ينبغي وعل ما ينبغي.
 الدال في الراجب الوجود مارة عن إقاضة الفيضات والجيرات وأوليتة كانت أم الجيرات وأوليتة كانت أم الحروبة. على هياكل الموجودات وقلال الملكات كما ينبغي وعل ماينغي.

١ ـــ هو وضع كلّ شي ، في موضعه اللائق به .

هو رفع الشّيء عن أمر موجود وإنّ لم يكن من وانفروق/ شأن الشّىء أنّ يوجد فيه أصلاً لا في كلّه ولا في العدم ا

> بعضه . (رَسَائِل الفارابيّ ، مسائل متفرّقه/٢٢) (هو) ليسٌّ . (رسائل إخوان الضفاء ٣٨٥/٣)

> > (الشعليمات/٣٠)

يقال على وجهين: عدم له نحو من الوجود. وهو ما .

يكون بالقرّة فيخرج إلى الفعل. وعدم لا صورة له البئة. وهو ما يكون بالظبع.

انعدم عدمان: عدم على الإطلاق هو عدم الفناء في التفوس، وعدمُ ملكة وهو عدم شيء فيا من شأنه أن يكون لموضوعه عن موضوعه، أو لشوعه أو

وقد يقال لما من شأنه أن يكون الأمر مَا وليس من شأنه أن يكون الأمر آخر، فيكون مسلوباً عنه إ كالزؤية في الصوت. (نفس الصدر/١١٤)

هو أن لا يكون ذلك الشّيء الّذي هو المعقول بنفسه التّابت بذاته فيا من شأنه أن يكون. (المنّات انتّفاء/١٢٥)

أنَّ المدم يقال على وجوه: فيقال لما من شأنه آن يكون لوجود ما وليس له.

رويقال لما من شأنه أن يكون لجنس الشيء وليس للشيء ولا من شأنه أن يكون له جنساً قريباً أو بعداً.

ويُقال لما من شأنه أن يكون لنوع الشّيء ولبس من شأنه أن يكون لشخصه كالأنولة. وبقال عدم لكل فقد بالقسر.

ويقال عدم لما يكنون قد فقد الشَّىء لا يتمامه. (نفس الهدر/٢٠٩)

الَّذِي هو أحد المبادئ هو أن لا يكون في شيء ذات شيء من شأنه أن يقبله ويكون فيه. (الحدود لامن سينا /٣٠٣، رسائل ابن سينا /١٠٩١، تهافت العلامة /٣٠٣)

فقد الشورة من الموضوع الَّذي شأنه قبولها . (الحدود

وانفروق/11) العدم القدر (عند ضناء انعالم) الّذي هو لا حق يتصور أن يصبر سابقاً. (تهافت الفلاسفة/11) عبارةً عن عدم الشّيء عن الموضوع فقط لا عن وجود شي، آخر.

هو انتفاء الشيء (مقاصد الفلاسفة/٨١٧)

انتفاء أمر عمّا فيه إمكان وجوده, أو في بعض ذائيّاته. (مجمود مصنفات شبخ إشراق ۲۸/۱)

يقال بنوع واحد إذا لم يكن له شيء مثنا في طبعه أن يكون لشيء وإن كان هو ليس نه طبع ذلك . (تفسير ما بعد الطبيعة/٦٤٤)

هو نني عن طبيعة محدودة. (نفس الصد/٢٣٠) هو الشالبة التي لبس فيها قرة على الإيجاب إذا أخذت مع قابل خاص. (نفس الصدر/١٣١٣) بقال على ثلاثة أصناف:

أن لا يوجد في الشّيء ما شأنه أن يوجد له في الوقت الّذي شأنه أن يوجد له من غبر أن يمكن وجوده له في المستغبل؛ مثل العمى .

أن يكون مع هذا يكن وجوده له في المستقبل؛ كالفقر.

أن لا يوجد في الموضوع ما شأنه أن يوجد فيه على الحالة التي شأنه أن يوجد فيه ؟ كالجول في المين . (رسائل ابن المسائلة / ٢٠/ أن لا يوجد في الشيء ما شائه أن يوجد في الموجود بإطلاق ؟ كفولنا في الله : إنّه لا مائت ولا

قاسد. ألّا يوجد في الشّيء ما شأنه أن يوجد في جنسه؛ كقولنا في الحمار: إنّه لا ناطق.

أَنَّ لَا يُوجِدُ فِي الشَّيِءَ مَا شَأْنَهُ أَنْ يُوجِدُ فِي تُوعِهِ ؛ كَفُولُنَا فِي اللَّمَاءُ : إِنَّهَا لَا ذَكَرِ.

منها أن لا يوجد في الشَّبيء ما شأنه أن بوجد في وقت آخر؛ كقولمنا في القسبيّ : إنَّه لا عاقل. (نفس الصدر٢٦)

### العدم الإضافي/٢٠٦

وفع الشّيء عمّا شأنه أن يوجد له في وقت آخر. رفع الشّيء عمّا شأنه أن يوجد لغيره. (نفس الصدر /٨١/ ٨٥)

ليس إلا بطلان الشّيء المستى بالمعدوم. (نطبقة على الشّفاء لصدرالةين/٢٩)

هو رفع الوجود المنحقق في وعاء الوقع بعد اعتبار وقوعه وتحققه عن موضوع بجسب ما هو فيه من الجهات والاعتبارات الزمانية والكانية والوصفية. (وهذا) ممتنع على كاقمة الممكنات امتناعاً وصفياً لا ذائياً. (احكمة التعالية ٢٧٨/٣)

(A11) العدم الإضافي الوجود الإضافي هو كونه سبباً لوجود أخر أكار من العدم الإضافي الذي هو الشَّرَ؛ أي كونه سبأ لعدم آخر. (حشها عاكمات(211)

← الوجود الإضافي.

(٨٦٢) العدم الثام المدم الذي هو عدم نام هو الذي هو مدم عض ليس مقترناً بوجود أصلاً. (نفسر ما بعد الظيمة/١٣١١)

(ATP) العدم الحقيقيّ موم عدم كلّ منى وجوديّ بكون مكناً لشيء إنّا بحبب حنسه أو نومه أو شخصه ، قبل الوقت أو فيه . (الباحث المرتبة (۱۰۰/)

هو عدم كلّ معنى وجوديّ يكنون ممكناً للشّيء بحسب الأمور الأربعة (الشّخص والنّوع والجنس انقريب والبعيد) أو بالنّسبة إلى الموضوع القابل للأمر الوحوديّ. (شرح حكة المن/١٢٧)

هو انتفاء أمر عمّـا فيه إمكان وجوده، أو في بعض مقوّماته . (الشُّواهد الزبوبيّة/٦٤)

(٨٦٤) العدم الزَّمانيّ موكود القيء

الزماني غبر متخصص الوجود بزمان ما مسبوق من جمهة المبدأ بزمان المدنم، بل مستمر الحصول في امتداد الزمان كله . (الفست/۱۸)

(٨٦٥) العدم القسريّ الذي هو رفع الشيء عدّا شأنه أن يوجد فيه. (رسائل ابن رفد، كتاب ما مد الطبعة/٨٢)

(٨٦٦) عدم الملكة العدم عدمان: عدم على الإطلاق، وهو عدم الفناء في التقوس.

وعدم ملكة ، وهو عدم شيء فيا من شأنه أن يكون لوضوعه عن موضوعه ، أو لنوعه ، أو جنسه . وقد يقال لما من شأنه أن يكون لأمر تا ، وليس من شأنه أن يكون لأمر آخر ، فيكون مسلوباً عنه ؛ كالمروية في القموت فالنها تسلب عنه . (التعليفات ١١١٤)

انعدام ملکه باشد از موضوع در وقت امکان او چون عمی، <sup>(1)</sup> (درّهٔ اللج ۲۳/۳)

العدم (عدم الملكة) فقد الصورة من الموضوع الّذي شأته قبولها. (الحدود والعروق/٤٤)

هو المقول بنفسه النّابت بذاته ، وأمّا العدم فهو أنّ لا يكون ذلك الشّيء الّذي هو المعقول بمنفسه الشّابت بذاته فيا من شأنه أن يكون فيكون إنّا يعقل ويحدّ بالمكة . (الجنات الشّناء/١٣٨)

متقابلان اگر یکی وجودی باشد و دیگری عدمی یا نظر به عدم و وجود کننند به شرط وجود موضوعی مستملاً قبول آن ایجاب را به حسب شخص او، یا نوع او، یا جنس قریب یا بعید، و آن عدم و ملکه است چون عمی و بصر....(1)

(دزة التاج ١١/٣)

آن است که او را در موضوعی بیبابند فی وقت تا و ممکن باشد که منعدم شود ازو و نیابند بعد از آن چون ابھار (۱) (نفس الصدر ۱۳/۳)

إنّ المتقابلين إمّا أن يكون أحدهما عدماً للآخر أولاً، والأوّل إنّ اعتبر فيه نسبتها إلى قابلٍ مًا أضيف إليه العلم، فعدم وملكة. (الحكة النمالية (١٠٣/٧)

هما أمران يكون أحدهما وجودياً والآخر معنياً ؛ أي عدماً لذلك الوجودي ؛ سواء كان بحسب شخصه في الوقت أو في غير الوقت أو بحسب التوج أو بحسب الجنس قريباً كان أو بعيداً. (نفس المدر ١١١/٧)

الملكة في المشهور هو القدرة للشيء على ما من شأده أن يكون له «متى شاء» كالمقدرة على الإيمار والمعدم انتفاؤها مع بطلان الاستعداد في الوقت الذي من شأته أن يكون فيه ؛ كالممى [والبعر]. (القواهد الزورة/17)

هما أمران يكون أحدهما وجودياً والآخر عدمياً أي عدماً لذلك الوجودي سواء كان بحسب شخصه في الوقت أو في غير الوقت أو بحسب الجنس قريباً كان أو بعيداً لكن يعتبر فيها موضوع قابل لذلك الوجود كالبصر والممى . (شرح المداية الأبرية/٢٢٨) حو تقابل المدم والملكة .

> (٨٦٧) العدم والملكة المشهوريّان. - العدم والملكة الحفيقيّان والمشهوريّان.

 لقبول هذا الإنجاب بحسب شخصه أو توعه أو جنسه الترب أو البعد (وإنا أن لا ينظر هكذا) والأؤل هو العدم والملكة و كالعمي والبعر....

١ - هي ما وجد في موضوع وقتاً شا، ويمكن أن ينعدم
 عنه ولا يوجد بعده؛ كالإيصار.

(٨٦٨) العدم والملكة الحقيقيّان

والمشهوريان إن كان أحدها (المتقابلان) وجودياً والآخر عدمياً فإمّا أن يعتبر التقابل بينها بالتسبة إلى موضوع قابل للوجودي منها ؛ إمّا بحسب شخص ذلك الموضوع أو بحسب جنسه القريب أو البعيد فها العدم والملكة الحقيقيات. أو يعتبر قبول الموضوع بحسب الوقت الذي يكن حصوله فيه وصما العدم والملكة المشهوريان. (يضاع المقاصد من حكة من الفراعد/ه/)

التقابلان إن كانا أحدهما وجوديّاً والآخر عدميّاً قان اعتبر كون الموضوع مستحدًا للاتّمماف بالوجودي بحسب شخصه أو نوعه أو جنسه ! كالبصر والعمى فعدم ومنكة حقيقيّان، وإن اعتبر فيه وجود الموضوع في وقت يكن اتّصافه به فلكة وعدم مشهوريّان. (طالم الأطار/٥٠)

الإثنان إن كان أحدها وجودياً فقط ؛ فإن اعتبر التقابل للأمر التقابل للأمر التقابل للأمر الوجودي فإما بحسب شخصه أو بحسب نوعه أو بحسب نوعه أو بحسب نوعه أو بحسب خصه والملكة الحقيقيان. فالعدم الحقيقي هو عدم كل منى وجودي يكون عكناً للشيء بحسب الأمور أمني وجودي يكون عكناً للشيء بحسب الأمور

أو بالنّسبة إلى الموضوع القابل للأمر الوجودي بمسب الوقت الّذي يمكن حصوله فيه فهما المدم والمكة الشهوريّان, (شرح حكة البن /٢٧\_١٧٧)

(٨٦٩) **العلميّ** هو الّذي في قوّته أن يصير شيئياً آخر، أو أن يصير له شـيء لـيــ لـه في الحال. (التعلقات/١١٤)

(A۷۰) ألعذر ضعف النفس على القبر على الكروه أو عن الحيوب. (الحدود والغروق/٢٤)

(AV1) المعرض فالشيء الواصف للشيء بإعطائه اسمه وحده، هو من طبيعة موسوفه ! فإن كان موسوفه جوهراً فهو جوهر، وإن كان موسوف عرضاً فهو عرض.

والذي لا يعف موصوفه باسمه وحدة ليس طبيعته طبيعة موصوفه . وما طبيعته ليست طبيعة موصوفه . فهو غريب في موصوفه . فالغريب في موصوفه هو الذي تستيه عرضاً في موصوفه ، لأنّه ليس من ذاته ، بسل عسرض فسيسه . (رسائل الكسندي الفلفية/١٩٧٠)

حقيقة العرض هو أنّه في موضوع. (رسائل الفاراي. الدّماوي القلينة/٨)

هو الَّذِي في موضوع . (الحروف /٩٣، مقاصد الفلاسنة /٨٨ و ١٤٢، المعتبر في الحكة ٧٣/، مجموعة مصنفات شيخ إشراق ٧١/، مطالع الأنظار /٧١)

عند جمهور الحرب يقال على كلّ ما كان نافعاً في هذه الحياة الذنيا فقط.

وقد يقال أيضاً على كلّ ما سـوى النتراهم والذنانير وما قام مقامهها.

وقد بقال أيضاً على كل ما وافت كونه أو فساد الغريبة.

وقد يقال أيضاً على كلّ ما يقال عليه العارض. وهو كلّ حادث سريع الزّوال.

وفي الفلسفة بقال على كلّ صفة وُصف بها أمر منا ، ولم تكن الشفة محمولاً حل على الموضوع ، أو لم يكن المحمول داخلاً في ماهيّة الأمر الموضوع أصلاً ، بل كان يعرّف منه ما هو خارج عن ذاته وماهيّته . (خروف/10)

المرض يقابله ما هو القيء على الإطلاق، فإن كان يحمل على القيء حل ما هو، ولا يحمل أصلاً عليه ولا على شيء آخر حلاً يعرف به ما هو خارج عن ذاته، فإنه مقابل ما هو عرض. (نفس المعد/١٦)

ما يتميّز به القّيء عن القّيء لا في ذاته. (مثاليع الطوم/١٤٢)

هـو شيء، لا يقـوم بنفسه. (رسائل إخوان انضعاء ٣٧//٣)

اسم مشترك فيقال عرض لكلّ موجود في علّ. ويقال عرض لكلّ موجود في موضوع.

ويقال عرض للمعنى المفرد الكَّلِّي المحمول على كثرين هلاً غير مقوّم وهو العرضي .

ويقال عرض لكل معني موجود لنشيء خارجاً عن طبعه

ويـقال عرض لـكلّ معنى يمــــل على الشّيء لأجل وجوده في آخر يقارنه .

ويقـال عرض لكـلل معنى وجـوده في أوّل الأمر لا يكون. (الحدود لابن سِنا/٢٠)

كلّ ذات قوامها في موضوع فهو عرض. (التحاة من الغرق في بمر الضّلالات /٤٩٧، معارع العمارع /١٤) إنّ الموجود بالذّات ينقسم إلى قسمين:

أحدهما الوجود في شيء آخر وذلك الشيء الآخر متحضل القوام والثيع في نفسه وجوداً لا كوجود جزء منه من غير أن تقسع مفارقت لذلك الشيء. وهو الموجود في موضوع، وهو المرض. (الميات الشفاء /٥٠، التحصيل /٢١٤، تعليفة على الشفاء لصدرالين (٢٧)

الأمور الممكنة إذا وجدت فإنما أن يكون وجودها في موضوع أولا يكون في موضوعه والموجود في موضوع هو المدجود في موضوع هو المستمى باسم العرض. (التحميل/٥٨٥) كان بات له بذاته. (الحميد والفرق/م) عكن موجود به وجود خارج... اگر حال است و شايع است در شيء بالكلية مانند بياض در عاج آن را عرض و هيأت مرگونيم. (ا) (أنوارته/١١)

١ لمحكن الموجود في الخارج... إن كان حافاً في
 الشيء بالكليد؛ كالبياض في العاج فيقال له العرض حه

هو الحوجود في محلّ . (مجموعة مصنفات شيخ إشراق الإشاران ٢٢٠/١ و ٢/ و ٦/٢٠) مطالع الأنظار ٣٦/ تطبقة على شيء م

الشَّفاء لصدرالذين / ٤٥)

هر چیزی که بکلّی در چیزی شایع است آن را عرض و هیأت خوانند. (۱) (هممومهٔ مصنّفات شیخ إشراق ۲۲،۰۳۳)

هرچه به خود قائم نیست او را عرض گویند و گویند که عرض به جوهر قائم است.<sup>(۲)</sup> (نفی المدر ۲۸۰/۲)

هو كلّ ما حمل على شيء مّا بطبيعته ولكن ليس هو جوهراً للشّي الّذي يحمل عليه. (تفسير ما بعد الطّبية/ ٦٩٠)

ما كمان من البيظم مشمملاً بجهشين فهو عرض. (نفس المدر/١٩٦)

الَّذي هـر موجود لشيء وهو موجـود لـه بالحقيقة ، ولكن وجـوده لـه لـيس بضروريّ ولا على الأكثر. (المدر/١٩٣)

يقال على ما لا يعرف من المشار إليه الذي لبس في موضوع ماهيته وهو ضربان: ضرب لا يعرف من شيء ذاته، وهو شخصه. والتّأني ما يعرف من شخصه ذاته، وهو كليته.

هو الشّيء الشريع الزّوال. (عنــد الجمهور غير أهل الفلسفة), (رسائل ان رشد كتاب ما بعد الطبيعة/١٤)

إنَّه الَّذي يقال في موضوع , (نفس المصدر/٢٨)

هو الموجود في شيء غير متقوّم به لا كجزء منه ولا يصّح قوامه دون ما هو فيه. (المباحث المشرقيّة ١٣٨/١، الحكة التعالية ١/٩٣٧)

هو غاية فعل فاعل يوصف بالاختيار. (شرعي

الإشارات للظوسى ٦/٢)

شيء يوجد في موضوع لا يمكن أن يوجد إلّا فيه. (شرح سألة السلم/11)

القائم بالمتحيّر. (مصارع الصارع/٨).

آنچه در این کتاب اصطلاح کرده شد برای آن که جوهر آن است که قانم باشد به ذات خود و عرض آنچه ما عدای آن است.

ماهبَتی اُست که چون او را در اعیان بیابند وجود او در موضوع باشد. (۲) (درّة النام ۱۹/۳)

الموجود إمّا أن يكون في موضوع وهو العرض. (عاشية الهاكمات/١٠٠)

ما لووجد في الخارج كان في موضوع. (نفس المدر/١٣١)

كل ما ينعير بتغيّره جواب ما هو، فهو جوهر، وإلاّ فهو عرض. (تعليقة على الشفاء المدرالابن/٧٧) هو الوجود في شيء لا كجزء منه ولا يصمحّ قوامه مفارقاً عنه. (نفس المعدر1٠١٤)

إِنَّ الشَّيء إِذَا تَعَقَّلتَ ذَاتَه وَظَرَتَ إِلِيهَا فَإِنْ لَمْ يوجد لها موضوع ألبَّتَ كَانتَ فِي نفسها جوهراً » وإن وجدت في ألف شيء لا في موضوع بعد أن توجد في شيء واحد على نحو وجود الشّيء في الموضوع فعي في نفسها عرض. (الحكة التمالة ٢١/٨)

حال يستغني عنه الحل ويقوم دونه. (شرح حكة العرر/٢١٠)

انّه الموجود في الموضوع. (إيضاح المقاصد من حكمة عين القواعد (١٢٠/ ، إلميّات الشّغاء (٧١)

إن كمان الحمل خنياً عن الحال فيه مطلقاً ستي موضوعاً، وستسي الحال فميه عرضاً. (نفس المعدر/١٢٤)

٣ ــ الجوهر هو القائم بقاته، والعرض هو ما عداه.
 هو ماهية متى وجدت في الأعبان كانت في الموضوع.

والميشة .

۱ - كل شيء حل في شيء آشر بشعامه يستى عرضاً.
 ٢ - كل مالايقوم بنفسه يستى عرضاً، ويقال إن العرض قائم بالجوهر.

العرض الخاص والعامّ/٢١٠

الحال في المتحيّر هو العرض. (شرع المواقف/٨٣) موجودٌ قائم بمتحيّر.

ما كان صفة لغيره (الأشاعرة).

ما لو وجد تقام بالمتحيّنز (معتزله).

ماهيّة إذا وجدت في الحارج كانت في موضع ؛ أي في على مقوّم لما حل فيه . (نفس الممدر/١٩٢) ماهيّة إذا وجدت في الأعيبان كانت لا<sup>(١)</sup> في موضوع (عند الحكاء).

موجود متحيّز بالذّات (عند المشكلّمين). (نفس المدر/٢٥٠)

الموجود بالذّات إمّا جوهر وهو ذو ماهيّة ، حقّ وجودها الخارجيّ أن لا يكون في موضوع وإمّا عرض وهبو ما يقابله (الجوهر) . (الشّوامد الزونة/٢١)

هو الوجود في الموضوع .

هُو الماهَيَّةُ الَّتِي إِذَا وجدت في الحَّارِج كَانَت في . موضوع . (شرح الهداية الأثبريّة/٢٦٠)

(هر) المكن الوجود في موضوع؛ أي عل مقوم له حل في مقوم له حل فيه . (نفس المدر/٢٠٥)

هو ما يقابل الجوهر.

يُطلق إيضاً على الكلّميّ المحمول على الشّيء الخارج عنه ويسمّى عرضيّاً. (نفس العدر/١٨٦) - الحال والحلّ، الجوهر، المنحيّز، الموجود،

> (٩٧٢) القرّض + النفد.

الموضوع ,

(٨٧٣) العرض الخناص والعمام العرض الحاص كلّية تحمل عل ما تحت حقيقة واحدة فقط حلاً غير ذاتيّ.

١ - كذا في المعدر، والظّاهر أنَّ «الا» زائدة.

والمعرض العام كلّي يطلق على حقائق مختلفة. (تبافت الفلاسفة /١٠٦ و ١٠٧)

ے الحاصة.

(٨٧٤) العرض الذّاقي هو الذي يكون موضوعه ماهيته أو جزء ماهيته ، أو توجب ماهية موضوعه أن يوجد له على الشعو الذي توجب ماهية أمر تا أن يوجد له عرض نا ، فبال ذلك المرض إذا حدّ أخذ ذلك الأمر في حدّ العرض. فما كان من الأعراض هكذا فإنّه يقال: إنّه عرض ذاتي . (الحريف/١٠)

الَّذِي مِنا أَحَدُ منوضوعَه في حَبَدُه. (اختود والغروق/٢٥)

ما بلحق القيء لذاته أو لأمر يساويه. (تعليقة على الشفاء لصدراللبن/٦)

ما لا يتوقف عروضه للشيء على أن يتخصص ؛ أي لا يكون له واسطة أخف في العروض بأن يعرف بتوسط عروضه له أؤلاً. (شرح الإلمات من كتاب الشفاء/٧٧)

> (٨٧٥) العرض العامّ - العرض الخاص.

(٨٧٦) العرض غير الدَّاقي هو الذي لا يدخل موضوعه في شيء من ماهبت، وماهبَة موضوعه لا توجب أن يوجد له ذلك العرض. (الحرون/١٥)

ــه العرض الذَّاني .

(۸۷۷) العرضيّ - العارض.

(۸۷۸) العرضيّات

ـ الذاتيان.

(٩٧٩) المعرضيّة عبارةً عن نسبة الشّيء بالحلول إلى الموضوع. (البّاحث الشرقة ١٥٠/١) هي عبارةً عن الحلول في الهلّ التقوّم. (نفس الصدر ٢٦٢/١

هي عبارةً عن الوجود المتعلَّق بالموضوع. (نطيفة على الشفاء الصدرالذين/٨٢)

-4 العرض.

(AA+) **العروض** كون الشيء موجوداً لغيره. (شرح رسالة المشاعر/10)

(AA1) ألمصرَم ثبات الرَّأَي على الفعل. (رسائل الكندي اللسنية (١٩٧١، القابات (٢٦٦) هو تقوية القصد وتنشيطه. (جمعوة رسائل الإمام النزائي ١١٠/٢)

الإجاع هو العزم الذي ينجزم بعد التردد في الفس والترك . (الإشارات والنسيات مع الشرح ۱۱۱/۳) هو جزم الإرادة بعد الشردد الحاصل من الدواعي المختلفة المسيمنة من الآراء المقلية والشهوات والمتفرات الشمائية فإن لم ينترجع أحد المطفين حصل الشعير، وإن ترجع حصل المزم. (شم المزف /۲۰۰۷ كذف اصطلاحات الفود /۱۰۵۲) الإوادة.

(AA**۲) ألعشق إ**فراط الهيّـة. (رسائـل الكنديّ الفلسفيّـة/۱۷۹)

من الحكماء من قد ذكر العشق وذقه ... وزعم أنّه رفيلة . ومنهم من قال: العشق فضيلة نفسانيّة . إنّه مرض نفسانگ .

منهم من قال: إنَّه جنون إلهيَّ .

مهم من زمم: أنَّه همَّة نفسَ فارغة .

منهم من زحم أنه قبل البطالين الفارغي الهمه الدين لا شغل هم . (رسائل إحوان الففاء ٢٧٠/٢) هو إقراط المجتمة وشدة الميل إلى ندع من الموجودات دون ساشر الأسواء وإلى شيء دون سائر الإشياء، بكشرة الذكر له، وشدة الاهتمام به أكثر مثا يتبغى . (نفس الصدر ٢٧٠/٣)

هو هوق غالب في النفس نحو طبع مشاكل في الجند أو نحو صورة مماثلة في الجنس.

هو شدة الشّوق إلى الاقتحاد . (نفس الصدر ٢٧٧/٣) نشرّق إلى كمال مّا بمركة دالّة على صبوة ذي شكل إلى شكله . (الكابيات/١٠٤)

مرض وسواسي شبه بالماليخوليا. حركة الفكر في استحمان بعض القور، والباعث للفكرة على الحركة قوة الشهوة البدئية. طمع يتولد في القلب وبنسمي وينصب إليه مواذ من الحرص. جذبة روحانية من جوهر إلى جوهر بوسائط الشعلقات الجمسائية وغير ذلك . (الحدود والفروق/٢٠)

هو الابتهاج بتصور حضرة ذات قسا. (الإشارات والتسبهات /۱۹۶، ۱۳۰ رسالة شيخ إشراق /۱۹، ۱۹۷، الإشارات والشنبهات مع الشرع ۲۹۸۴، شرحي الإشارات /۱۸۶، البدأ والعاد تصدرالذين (۱۹۹۲)

الإصارات ۱۹۷۱ به البيد والعدد تصوراتيين (۱۹۵) هو الابتهاج يتصدور موجود كمامل من حيث هو كامل . (شرحي الإشارات الزائزي ۱۰۰/۲) فرط الحبتة هو العشق . (حاشية الهاكمات/۲۷۶)

مود عبة الله وصفاته وأفعاله من حيث هي أفعاله. (الحكة التعالية ١٧٤/٣)

هو الشَّمور بالكال. (المبدأ والماد اصدرالدين/١١٧) - الشَّرق، الحبَّة.

(AAP) العشق الحيواني هو الذي يكون مبدأه شهوة حيوانية وطلب لذة بهميّة ويكون أكثر إعجاب العاشق بعمورة المعثوق وخالفته ولونه

#### العشق التفساني/٢١٢

وتخاطيط أعضائه. (الإشارات وانتسبهات مع الشرح ١٨٥/٣، شرحى إلاشارات تلقوسي ١١٧/٢)

هو الذي يكون مبدأه شهوة بدنيّة وطلب لذّة بهميّة ويكون أكثر إعجاب العاشق بظاهر المشرق ولونه وأشكال أعضائه، لأنّها أمور بدنيّة. (الحكة التعالى 1۷۶/۳)

(۸۸٤) العشق التّضائيّ مو الّذي يكون مبدأه مشاكلة نفس العاشق ليضول في الجوهر ويكون أكثر إعجابه بتسائل المعترق. (الإشارات والتنبيسات مع الشّرة ، ١٨٥/٣، شرحي الإسسارات الطوسسي ٢ /١١٧، الحكة التالية ٣/

(AAA) العصب الأعصاب أجمام تنبت من القصاغ أو السّخاع، يَتِفُّ لونه، لَتِبَنة في الانعطاف، صلة في الانعصال، خلقت لتأدية الحسّ والحركة الإرادية إلى الأعضاء الحسّاسة. (شرح حكة العن/١٨٠٠)

(٨٨٦) العصيمة ملكة نفسائية تستنع عن الفجور وتتوقّف على العلم بمثالب الماصي ومناقب الطّاعات. (مطالع الأنظار/٢١١)

خولی است که منع کند صاحبش را از خطاء از آن جهت که علم دارد. بمثالب معاصی و مناقب طاعات.

عصمت بودن شخصی است به حیثیتی که ممتنع باشد که از او گناه، سر زند بسبب خاصیتی که

در نفس قدمیّه او است با در بدن او.<sup>(۱)</sup> (آسرار اخکم /۲۰۳ ، رسائل حکم سزواري /۲۱۳)

(AAV) العضلة عضو مركب من المعب ومن جسم يشبه بالمعب ينبت من أطراف المظام يسمّى رباطأ وعقباً، ومن لحم احتشى به القُرج التي بين الأجزاء الحاصلة باشتباك المعمب والرّباط ومن غشاء يخلّلها . (المبدأ والمعاد لعدراللان/٢٣٣)

(AAA) العقة هي تناول الأشياء التي بجب تناولها لتربية أبدانها وحفظها بعد الثمام والنمار امتثالها والإمساك من تناول غير ذلك . (رمائل الكندن الغلغية/١٧٧)

فضيلة القوى الشهوانيّة تلظف الأهواء فتنوك انتقس هادثة والمقتل حزاً. (الحسع بن رأيسي الحكيمين/١٤)

تحدث بتوسط في مماشرة النماس اللّـذة التي هي عن طعم ونكاح . (رسائل الفاراي، الشبيه/١١) إنّها متوسّطة بين الشّره وبين عدم الإحساس باللّـذة . (صول منزمة/٣٧)

فضيلة للشفس الطبيعية، وهي النوسط بين الشره والكلال. (الحدود والفرق/١٠)

هي توسط القوّة الشّهوائيّة فيا تشتهي ولا تشهي بحسب الزّأي الصّحيح وهي متوسّطة بن الشّبق والحدود. (مه رمالة شبغ إشراق/١١٩)

هي الخُلق الَّذي تصدر عنه الأفعال المتوسّطة بين أقمال الفجور والخسود وهذان الظرفان رفيلان.

١ ــ هي خصلة تمنع صاحبا عن الخطأ الأجل علمه بثالب الماصي ومناقب القامات.

مي كون القَحْصُ بَعِثُ مِنتعَ أَنْ تَقْعَ هَنهُ المعنية بسبب خاصَيةٍ في نفسه القدميّة أو خاصيّة في بدنه.

(المباحث المشرقبة ٣٨٦/١، شرع حكمة العين /٣٢٢، الحكمة التعالية ١١٦/١)

هيئة للقوّة الشّهويّة متوسّطة بين الفجور الّذي هو إفراط هذه القوّة والحدود الّذي هو تفريطها. (شرح المؤنّف/٣٠٦)

أمًا الشَّهوة فيعبّر عن اعتدالها بالقفة. (الحكة التعالية (٩٠/)

اقتصاد است میانهٔ شره و خود.<sup>(۱)</sup> (جمعومهٔ رسانل حکیم سبزواری/۱۹۲)

عة الحرَّيَّة، القره.

(٨٨٩) العقوصة بيه الحيوضة.

(٩٩٠) العفوقة هو أن تستجيل الزطوبة إلى هيئة رديئة لا تصلح معها للانضاع بها في الغابة المقصودة، وهي بالحقيقة طبريق الفساد. (التحسيل/٢٠٠)

العملن استحالة الذم إلى كيفيّة عالفة لطبيعته. (الحدود والفروق/١٠١)

(A۹۱) العفيف هو القريّ على اجتناب اللّذات النّهوائيّة. (تاف اللاحنة/٢٧٨) - و اللّذة.

(۸۹۷) العقاب هو ما يناها من الحوف والحزن والآلام بعد المفارقة للأجمام. وكل نفس بحب ما اكتبت تنال من الحير إن كان خيراً، أو من القرّ إن كان شرّاً. (رسائل إحوان الضفاء (۲۹۲/۲

تعريض التفس النغير المستكلة لأن تسستكمل

١ عي الاقتصاد والثوشط بين الشره والخمود.

ويلحقها في ذلك أذى من قبل جهلها وتقصانها. (التعليقات/١١٤)

حصول ألم لللنفس بقدر ما يحصل لها من التقص. (رمائل ابن سينا/٢٢٩)

هو المُصْرَة الدَّائمة المستحقَّة الخالية من الثَواب المقرونة بالاستحقاق. (مطالع الأنظار/٢٢٢) - القُواب.

(٨٩٣) العقل جوهر بسيط مُدرِك للأشياء بمقائفها . (رمائل الكندي الفلسنة (١٦٥)

إِنَّه الشَّيء الَّذِي لولاه كانت جالتنا حالة الباثم والأطفال والجانين. (رسائل فلسفية، محمند بن زكريا الزاري/١٨)

قَوَّة تفعل بخبر آلة جسمانيَّة هي العقل , (رسائل الغارابيّ ، الذعاوي القلبيَّة/1)

إدراك الإنسان الشّيء بذهنه.

وقد يقع على الشِّيء الَّذي يسكنون به إدراك الإنسان. (رسائل العارابيّ، كتاب النبيه/٢٢)

م المراك المركدات. (الهم بين رأيس الحكيمين/٣٣) الله جوهر بسيط يوحاني أبسط من اللفس وأشرف منها، قابل تأميل، علام بالفعل، مؤيد للمنفس بلا زمان. (رسائل إخوان القسفاء ١٩٨/٢)

هو أوّل موجود فاض منن وجود البناري. عَرُوجِلَّـ. (نفس المصدر ١٨١/٣)

هو أوّل موجود أوجده الباري ـتعالى- وأبدعه من غير واسطة . جوهر روحانيّ فاض من الباري ـعزّوجلّـ وهو بـاق تـام كـامل. (نـفس الصدر ١٨٤/٢

إنَّ المقل اسم مشترك يُقال على معنين: أحدها ما تشيبه الفلاسفة إلى أنَّه أوَّل موجود اخترعه الباري ـجلّ وعزّ وهو جوهر بسيط روحانيّ عبط بالأشياء كلّها إحاطة روحانيّة. المنى الآخر ما يشيربه جهور الناس إلى أنه قوة من فوى النفس الإنسانية التي فعلها الشفكر والزوئية والنطق والشمييز والقسنائع وما شاكلها . (نفس المصر مرسمه

هو أوّل موجود جادّيه الباري وأوجده، وهو جوهر بسيط روحاني فيه جميع صور الموجودات غير متراكمة ولا متزاحمة؛ كما يكون في نفس "لقانع صور المستوعات قبل إخراجها ووضعها في الحبول، وهو فاشض تلك القور على التفس الكلّية دفعة واحدة بلا زمان؛ كغيض الشمس نورها على المواء. (نفس المصدر ٢٣١/٣)

هو جوهر بسيط، مدرك حقائق الأشياء. (نفس المدر ۲۳۷/۲)

جوهر بسيط، مدرك للأشياء بحقيقتها، لا بتوسط زمان، دفعة واحدة. (القابــاب/٣٧٧)

اسم مشترك لممان عدة فيقنال عقل: الضحة الفطرة الأولى في النّاس فيكون حدّه أنّه قوّة بها يجود الشيخ بين الأمور القبيحة والحسنة. (الحدود لابن سينا ١١١/ رسائل إن سيا /٨٨)

إنّه معان مجتمعة في الدَّهن تكون مقلمات يستنبط بها المصالح والأغراض.

إنّه هيئة محمودة للإنسان في حركاته وسكناته وكلامه واختياره. (الحدود لابن سبنا /١٢، رسائل ابن سبنا /٨٨)

هو الَّـذي يخلَّص المعقولات من المحسوسات ويتشبَّه . بها , (البدأ والعاد لابن سينا/١٠٢)

الوجود هو المستى باسم العرض والذي لا في موضوع هو الجوهر، فإمّا أن يكون جسماً وإثباته مستختى عنه ، وإمّا أن يكون هيولى أو صورة أو مفارقاً وهذا قد يكون بينه وبين المادة علاقة لا على سيل الانطاع ويستى نفساً وقد لا يكون بينه وبين المادة علاقة أصلاً فيستس عقلاً.

قَوْة يَقْتَضَى عَلَ جَمِيعِ القُّوَى بِالْخَطَأُ والصَّوبِ. (الحدود والفروق/٤٢)

هو التصورات والتصديقات الحاصلة للتفس بالفطرة.

أِنَّه علم ضبروريّ بجوارُ الجائزات واستحالة المتحيلات. (بَانَت الفلامة/٢٨٧)

إنّه يطلق ويرادبه العلم بحقائق الأمور فيكون عبارة عن صفة العذم الّـذي علّه خزانة الغلب.

وقد يطلق وبرادبه المدرك للعلوم، فيكون هو القلب؛ أعني تلك اللّطيفة الذي هي حقيقة الإنسان (عمونة الإسائل للغرالي ١٤١٧)

اَلَذِي يَفْهِم ذَاتِه هو العقل باكتساب العقول . إنّ قابل المعقول والجوهر هو العقل . (تنسير ما بعد الظيمة/١٩٦٤)

إِنَّ الطَّبِيمَة إِذَا كَانِت تَفَعَلَ فِعَلاَّ فِي غَايَةَ النَّطَام مَن غَير أَن تَكُونَ عَاقَلَةً أَنْهَا مُلهِمَةً مَنْ قَوَى فَاعَلَةً هي أشرف منها وهمي المستى عقللاً. (نفس الصدر/١٥٠٣)

هو المقول نفسه . (نفس الصدر/١٦٠٠)

الذي يفهم ذاته هو ملتذً بذاته وهو الملتذُ بالحقيقة والذي همو بهذه الضفة همو الممقال. (نضس المدر/١٦١٦)

إِنَّ القابل والمقبول من العقل كلاهما عقىل. (نفس المعدر/١٦٦٧)

كل صورة غير هيولانية فهي عقل ؟ سواء عقلت أولم نمقل . (رسائل ابن رشد كناب النفس/٧٠) المقل ملّة إدراك حقائق الأشباء وصحتها . (فِ النفس/٢)

جوهرٌ بجرُد من المادّة ولواحقها. (الباحث المشرقية ٢٣٦/٢)

جوهر روحانی اگر متعلّق نیست به بدنی تعلّق تدبیر آن را عقل خوانند. (الطائف الحکة/۳۴) اعتقادی است به آن که شیء چنین است، یا

اعتقاد آن که ممکن نباشد که چنین نباشد طبقاً پیواسطهٔ چون اعتقاد مبادی اوّل براهین را لا گاه باشد که عقل را اطلاق کنند بر تصوّر ماهیت به ذات خود بی تمدیدی. (۱) (درة الناج ۱۸۸۳) الجوهر را آن یکون مشاراً لجوهر آخر وهو الهیول أو حالاً فی الجوهر وهو القبورة أو مرکباً منها وهو الجسم أو لا یکون کذلك ... هو المفارق. والمفارق إن تعلق بالجسم تعلق الشدير والتصرف فهو التقس، وإن لم يتعلق بالجسم تعلق الشدير فهو العقل. (طانم الانفار)،)

الجوهر إن كان حالاً في متحل فهو الشورة، وان كان مركباً كان محكاً فهو اللاة والحبول، وإن كان مركباً من الحال والحل فهو المقدم، وإن لم يكن حالاً ولا متلكاً ولا متلكاً والمائة التدبير والتصرف فهو النفس، أولا فهو المقل. (إيضاح المفاصد من حكة عن النواعد (مركباً عن المائة الحاكمات (27) الجومر إن لم يكن محلاً ولا حالاً ولا مركباً عنها الجومر إن لم يكن محلاً ولا حالاً ولا مركباً عنها والتصرف فهو التقس، وإلا فهو المعقل. (شيخ حكة المن فهو التقس، والا فهو المعقل. (شيخ حكة المن

هو العلم ببعض الضّروريّات الّتي سمّيناها العقل بالمكة.

هو العلم بوجوب الواجبات واستحالة المستحيلات (القاضي).

غريزة يتبعها العلم بالضّروريّات عند سلامة الآلات. (شرع الواض/٢٨٠)

الجوهر إنما له الأبعاد الشّلاثة فجسم، أولا؛ فإمّا جزءه فإن كان به؛ أي بذلك الجزء حاصلًا

د هو الاعتقاد بأن الشيء هكذا، أو الاعتقاد بأنه
 لا يمكن أن لا يكون هكذا بالشيع وبلا واسطة... وقد يطلق
 العقل على تعجّر الماهيّة بذائها من دون تحديد.

بالفعل فصورة، وإلّا فحادة وإنّ لم يكن جزءاً فإن كان متصرّفاً فيه فنفس، وإلّا فعقل. (نفس الصدر/٢٥١)

فوّة للسّفس تندرك بها الجسرةات. (حاشبة الحاكمات/٣)

الدَّات المُجردَّة إن كان جميع كمالاتها موجودة بالفعل فهي العقل. (نفس المعدر/ ٢٧٦)

يكون للفلك معشوق موصوف بصفات كمال غير متناهية، وهو العقل. (نفس الصدر/٣٧٤)

الجوهر إمّا جسم أو غير الجسم إمّا جزء الجسم أو لا بل يكون مفارقاً وجزء الجسم إمّا مادّته أو صورته والفارق إمّا، نفس أو عقل لأنّه إن كان متمرّقاً في جسم من الأجسام بالتحريك على وجه المباشرة فهو نفس، والآ فهو عقل". (تعليفة على الشغاء لمدراللين/٧)

الجوهر إن كان قابلاً للأبعاد الشلائة فهو الجسم، وإلاّ فإن كان جزه منه هو به بالفعل ؛ سواء كان في جنسه أو في نوعه فصورة، أو جزه هو به بالقوّة فادّة، وإن لم يكن جزه منه فإن كان متصرّفاً فيه بالمياشرة فضر، وإلاّ فعتل.

الجوهر إنما أن يكون في علل أو لا يكون فيه. وغير الكائن فيه إنها أن يكون مشالاً لشيء يتقوم به أو لا يكون، والأول الهيول والثاني لا يخلو إنما أن يكون مركباً من الهيول والشورة وهو الجسم، أو لا يكون دا ملاقة بكون وحيثنائي لا يخلو إنما أن يكون ذا ملاقة انفائية بالجسم بوجه من الوجوه وهو النفس، أو لا يكون هو النقل، (الحكة المناتية /٢١١/)

العقل بقال على أنحاء كشيرة: أحدها التيء الذي به يقول الجمهور في الإنسان إنّه عاقل. وهو العلم بمسالح الأمور ومناقعها ومضارّها وحسن أفعالها وقبعها. (فس العدر (١٣/١ه)

الجوهر المفارق إن كان متملّقاً بالأجسام تعلّق الشدير والتصرّف فهو الدّفس، وإلاّ فهو العقل.

#### المقل الإنساني/٢١٦

(شرح الهداية الأثيريّة/٢٦١)

هو الجوهر المفارق عن الأجسام وأحوالها في الذات وفي الششات وفي الأفعال جميعاً. (مضاعيع النب/١٣٧)

الجوهر إن كنان غير ذي وضع فلا يخلو إتنا أن يكون مدتراً للجسم وهو التّفس، أو لا وهو العقل. (نفس الصد/٢٥٢)

الجوهر المفارق إنا مضارق الأنت والفعل جمعاً عن الجواهير الجسميانية وإنما مضارق الدَّاات متعلَق القدير بها والأول يسمّى باصطلاح الحكماء مقلاً. (نفس الصدر/۲۳۷)

جوهر ملكوتيّ نــورانيّ خلقه الله مــن نور عظــمته . (شرح رسالة المشاعر/٣٣٢)

جوهرٌ درّاك عبط بالأشياء من جميع جهاتها عارف بالشّيء قبل كونه فهو علّة للمموجودات ونهاية المطالب . (بمموعة رسانل حكيم سبزواري/٢٣٦)

ـه الجسم ، النفس .

(A44) العقل الإنسانيّ التمبيز الذي يحصّ كلّ واحد من أشخاصه دون سائر الحيوانات. (رسائل إخران التمناه ۲۸۲/۳)

إِنَّ الصَّلِ الإنسانيِّ ليس هو شيئاً سوى التَّفس التَّافس التَّافس العدر ١٠٧/٣)

فعقلنا مركّب من شيء بالقرّة هو بشابة آلة للعقل الإلميّ ومن فعل المعقل الفاعل. (رسائل الكنديّ الفلسّية/٣٢١)

وهذا المقل (الفاعل) هو بالقمل، وهو غير هيولاني. (نض الصد/٢٢٢)

- النفس الناطقة.

موجود قائم بنفسه ليس بجسم ولا منطبع في جسم، يعرف نفسه ويعرف مبدأه، وقد ستميناه المقل الأؤل. (تافت الفلامقة/١٣١)

قال المشاؤون: فتعقّل العطول الأوّل لوجوب وجوده ونسبته إلى الحقّ الأوّل يقتضي أمراً أشرف, وهو العقل الفّاني. وتعقله لإمكانه في نفسه، أمراً آخر وهو جرم الغلك الأقصى؛ إذ الإمكان أخس الجهات شبيه بالقوّة فيناسب الهدل.

وباعتبار تعقّله لماهيته نفس هذا الفلك ، المتحرّكة بالشّرق إليه ثميّ من القّاني بالجههات الشّلاثة المذكورة أيضاً مثل وفلك الكواكب ونفسه . ومن الثّالث ، بالقّلاث عقل ونفس وزسل ، وهكذا إلى أن يستم الأفلاك الشّمة والمقول العشرة . (المبأ ولغاد لعدرالاين/١٠٠)

(٨٩٩) العقال البسيط هو أن يمقل المقولات على ما هي عليه من تراتبها وطلها وأسبابها دفعة واحدة بلا انتقال في المقولات من بضها إلى بعض. (القطبقات /١٣٠، الحكم التدالية مادد)

هو أن يعقل الشّيء ولوازمه إلى أقصى الوجود معاً، لا بقياس وفكر وتنقّل في المقولات. (نفس الصدر/١٥٢)

العقل إنا أن يكون بالفعل وهذا على قسمين: أحدهما أن يكون المقول بسيطاً ويسمّى عقلاً بسيطاً... (التحصيل/١٥٠)

عبارت است از ملکهٔ خلاقه علوم و معقولات جمرّده عمیطه در صحبایف قبلبوب و عقول نفسانیه. (۱) (امرار الحکم/۱۲۲)

١ ــ مبارة عن ملكة خارئة للعلوم والمعقولات المجرّدة الهيطة
 بها صحانف القلوب والعقول الإنسائية.

به الطل المتفاد.

(٨٩٧) العقبل بالفعيل هو استكمال النفس في صورة مّا أو صورة معقولة حتى متى شياء عقلها وأحضرها بالفعل. (الحدود لابن سيتا /١٣)، رمائيل ابن سينا (٨٩)

الضورة المعقولة لكل ماهية فارقت المادة وفارقت ملائق المادة ... وجودها في المقبل بالقوّة هو العقل بالفعل. فإنَّ العقل بالفعل هو صورة كلَّيَّة بحرّدة عن المادة والعوارض التي تعرض لها بسبب

المادة زيادة على مالها بالذات.

كلّ صورة مجرّدة عن المادّة والعوارض إذا اتّحدت بالعقل بالقوة صيرته عقلاً بالفعل، لأن العقل بالقؤة بكون منفصلاً عنها انفصال ماذة الأحسام عن صورها ... بل أفقسل هذا وأقول :

إنَّ العقل بالفعل إمَّا أن يكون حينتُذِ هذه الضورة، أو العقل بالقوّة الّق حضل له هذه الصورة أو مجسومها. ولا يجوز أن يكون العقل بالقوّة هو المقبل بالقمل ... ولا يجوز أن يكون العقبل بالفعل هاهنا هذه الضورة، فيكون العقل بالقوة لم يخرج إلى الفعل ... فيكون المعل بالقوة ليس مقلاً بالفعل، بل موضوعاً للمقل بالفعل وقابلاً، فليس عقلاً بالقوّة، لأنَّ العقل بالقوّة هو الَّذي من شأنه أن يكون عقلاً بالفعل ... فيكون حينتية العقل بالفعل بالحقيقة هي الصورة الجردة المعقولة ....

فقد اتضع من هذا أنَّ كلِّ ماهيَّة جرَّدت عن المادة وعوارض المادة فهي معقولة بذاتها بالضعل. وهي عقل بالفصل. (المبدأ والماد لابن سينا /٧ و ٨ و

إذا حصل للتنفس المعقولات المكتسبة صار من جهة تحميلها لها ـ وإن كانت غير قائمة فيه بالفعل\_ عقلاً بالفعل. (نفس الصدر/٩٩)

إنَّه استكال الشفس بُصور ما ؛ أي صُورَ معقولة ، حتى متى شاء عقلها ، أو أحضرها بالفعل ، (نانت الفلاسفة/٢٨٩)

الشمقل قد يكون بالفعل إمّا للشظريّات بحيث تكون مخزونة عندها وتقدر عل استحضارها متى شاءت، ويستى العقل بالفعل. (إيضام المقاصد من حكمة عن القواعد/١٩٧)

أن تحصل السنظريّات بحبيث يستمكّن من استحضارها ويستى العقل بالفعل. (مطالم الأنظار/ ١٧٧)

هو ملكة استنباط النظريّات من الضّروريّات؛ أي صرورة الشخص بحبيث مق شباء استحضر الضّروريّات ولا حَظَها واستنتج منها التظريّات. (شرح المواقبف / ٢٨٤ ، كَشَاف أصطلاحات الضنون (1.11/

أمًا الاستعداد القوى فهو استعداد المعقولات الثَّانية بعد حصولها ؛ كاستمداد القادر على الكتابة ، وهو العقل بالقعل. (حاشية الهاكمات/٢١٦)

هو أن يحكون له ملكمة استحضارها. (نفس

إن كان قد حصل لها (النفس) التظريات فلا يخلم إمّا أن تكون تلك النّظريّات غير حاضرة ولا مشاهدة بالفعل ولكثها مق شاءت التفس استحضرتها بمجرّد الالتفات ونوجّه الذّهن إليها، أو هي حاضرة بالفعل مشاهدة بالحقيقة. فالتنفس في الحالة الأولى تسمّى عقلاً بالفعل. (الحكمة المتعالبة (41-/4

ملكة استحضار النظريات من أريد من دون تجشّم كسب جديد. (شرح الإلميّات من كتاب الشفاء/ه)

مراتب التفس بحسب الاستكال منحصرة في نفس الكمال وهو العقبل ببالفعل وفي استعداده قبريباً أو بعيداً ، فإذا حصلت للتفس المقولات الكتسية

امدرالاين/٢٧٣)

صارت من جهة تحميلها إيّاها ـوإن كانت غير قائمة بذاتها بالفـط. عقالاً بالفـمل. (البدأ والماد

سه المقل بالملكة، العقل المستفاد.

(٨٩٨) العقل بالقوّة - العقل بالفعل، العقل الهيولاتيّ.

هراستكال ملككة هو استكال هذه الفقرة (قوة النفس) حتى تصير قوة قريبة من الفعل بمصول الذي ستاه في كتاب البرهان عقلاً. (المدود لابن سنا/١٣)

أوّل ما بحدث من المقل الفقال في المقل المولاني هو العقل باللكة.

وهر صورة ألمقولات الأولى ألتي حصل بعضها لا بشجربة ولا قياس ولا استقراء البقة؛ مثل أنّ الكلّ أعظم من الجزء وبعضها بحصل بالتجربة؛ مثل أنّ كلّ أرض ثقيفة ... وإذا حصل العقل بالملكة استعدت التفس للمقل بالفعل والعقل المستفاد، وكلاهما واحد بالذّات مختلف بالاعتبار. (البدة والعاد لايز سينا/١٠)

إنَّه استكمال العقل الهيولانيّ ، حشَّى يصبر بالقوّة . القريبة من الفعل . (نهافت الفلاسفة/٢٨٦)

هو المعقولات الحاصلة بالفعل فيه إذا صارت بحيث يتصور بها الإنسان متى شاء. (رسائل ابن رشد، كتاب الشفس/٨٤)

هي ما يكون عند حصول المقولات الأول الّي هي العلوم الأوّليّة بحسب الاستعداد لتحصيل المقولات التّانية الّي هي العلوم المكتسبة. (الإشارات والنبيات مع النّرج ٢٥٠/٢)

الشمقل قد يكون بالفعل إمّا للبديبيّات مع استعداد التفس لاكتساب الشظريّات، ويستى العقل بالملكة. (إبضاح الفاصد من حكة من

القواعد/١٩٧)

قرة تحصل لها عند حصول البديهات باستحمال المولس في الجزئيات تتهيّأ لاكتساب الفكريات إنا بالفكريات إنا بالفكر بالفكرة . (مطالم الأنظار/٧٧)

هو العلم بالقروريّات واستحداد النّغس بذلك لاكساب النّظريّات منا. (شرح الوانف/٢٨) إنّ قوّة الاكساب تختلف قرّة وضعفاً، فإن كانت ضعيفة فهي الفكر، وإن كانت أقوى من ذلك فهي المقل بالمكة. (حاشة الهاكسات/٢٤٦) إن لم يحمل فها (النّفس) إلّا الأوّليّات الّق هي

إن لم بحصل فيها (الشفس) إلا الاوليّات التي هي آلة لاكتساب التنظريّات فتسمّى تلك الحالة عقلاً بالملكة ؛ أي لها قدرة الاكتساب وملكة الانتقال إلى نشأة العقل بالفعل (الحكة التعالمة ١٤٠/١٤)

إذا حصل في القرة الناطقة هذا القيء الذي منزلته منها منزلة ضوه القسس من البعر, وهو القسم من البعر, وهو القسماع المعلمي فأوّل ما يحدث فيها من رسوم الحسوسات الّتي هي عفوظة في الفوّة المتخيلة ومعقولات الأوّل التي المتولات يقدم على المالكة. التركت فيه جميع الناس فحمول هذه المعقولات الأوّل هو عقل باللكة.

كمال أوّل لنقوّة العاقلة من حيث هي بالقوّة. (المدأ والماد لصدرالذين/٢٧١)

هو العلم بالقروريّات واستعداد النّفس بذلك لاكتساب النّظريّات منها. وهذا العلم حادث بعد ابتداء الفطرة فله شرط حادث بالقرورة دفعاً للترجيع بلا مرتبع.

هو حصول النظريّات وصيورتها بعد استنتاجها من القبروريّات بحبث استحضرها متى شاء بـلا نميقم كسب جديد. (كتّاف اصطلاحات الفنون/١٠٣١)

-- العقل المستفاد، الفكر.

(٩٠٠) العقل الثَّاني

## ــه العفل الأول والثاني.

(٩٠١) العقبل العمليّ عراقة بها بعمل للإنسان عن كثرة تجارب الأمور وعن طول مشاهدة الأشياء الحسوسة مفاهمات يمكنه بها الوقوف على ما ينبغي أن يؤثّر أو يجتنب في شيء من الأمور التي فعلها إلينا. (نصول منتزعة/٥٤)

فرّة الشفس هي مبدأ الشحريك للقوّة الشّوقيّة إلى ما يختار من الجزئيّات من أجل غاية مظنونة أو مملومة. (الحدود لابن سينا /١٢) رسائل ابن سينا (11/

فتكون للإنسان فؤة تخمل بالآراء الكليمة، وفؤة أخرى تختص بالرويَّة في الأصور الجزئيَّة ، فها -ينبغى أن يغمل ويترك متما ينفع ويضرّ... فالقوّة الأولى للنَّفس الإنسانيَّة قوَّة تنسب إلى النَّظر فيقال: عقل نظري . وهذه الثَّانيَّة قوَّة تنسب إلى العمل فيقال: عقل عمليّ. (طبيعيّات الشّغاء في الفن الشادس/١٨٤)

هيئة تقبل على البدن ويتصرف في قواها ، ويستى عقلاً عمليّاً لأنّ بها تعمل التّفس. وإنّها يستى عقلاً لأنها هيئة ف ذات النفس لا ف مادَّة، وهي العلاقة بين النَّفس والبعث، وليس من شأنها أن تدرك شيشاً بل هي عقاله فقط ولا يمتم أن تكون الملاقة بين النفس والبدن بقوة لها بدنية. (اللحسيل/٧٨٩)

قوّة للنّفس، هي مبدأ التّحريك للقوّة الشّوقيّة إلى ما تختاره من الجزئيّات لأجل غاية مظنونة أو معلومة . (نافت القلاسفة/٢٨٨)

هى مقدرة الأفعال الجزئية ومصرفها بحسب الغايات والمقاصد النظريّة. (المعتبر في الحكمة ( 111/1

للنَّفْسِ قُوْتَانَ: عمليَّة ونظريَّة. والمملية ما يكون باعتبار تأثير النفس في البدن

الموضوع لتصرّفاته، مكسلة إيّاه، تأثيراً اختيارتِياً .... (شرح حكمة العبن/١٨٠)

القوة الأول للشفس الإنسانية قوة تنسب إلى النظر، فيقال عقبل نظري، والثَّانية قرَّة تنسب إلى العمل فيقال عقل عملي (الحكمة المتعالية ٥٨٣/٥) القوّة الّتي بها صارت مصدراً للأفعال تستى المقل العملي . (حاشية الهاكمات/٢٤٠)

لها (اللَّهْ مِن النَّاطِقة) باعتبارها يخصِّها من القبول عمّا فوقها والضعل فيا دونها قوّتان: قوّة عالمة وقوّة عاملة ... بالنَّانية تستنبط القسناعات الإنسانيَّة ونعتقد القبيح والجميل فيا تفعل وندرك ؛ كما أنَّ بالتظرية تعشقد الحق والباطل فها تعقل وتدرك وتستنى بالعقل العمليّ والقرّة الممليّة. (البعا والمعاد الصدرالذين/٢٥٨)

نفس انسانی را دو نؤت دیگر است که مخصوص به او است به اعتبار تأثّر او از مبادی مفارقه و به اعتبار تأثر او در مادون خود و اوّل را قوّت نظریّه و عقل نظری خوانند و دوم را قوّت عملیّه و عقل عملي خوانند. (١) (أسرار الحكم/٣٠٠)

- العفل الشظري، الفوّة العملية.

(٩٠٣) العقل الفقال إنَّ التَّفْسَ إِنَّا تَعْرِج القوَّة المقلبَّة إلى الغمل وإلى أن يكون عقلاً كاملاً بالفعل بشيء آخر يخرجها من القوّة إلى الفعل وهو المقل الفقال . (رسائل الفاراني ، الدعاوي القلية /١٠) هو القابل للمفارقة، وهو غير منفعل أصلاً غير عتزج عادة. (الجمع بين رأيس الحكيمين/٣٤)

هو القرّة الإلهيّة التي يهندي بها كلّ شيء في

١ \_ للنفس الإنسانية قرتان تخفان بها، باعتبار تأثرها من البادئ الفارقة أو تأثيرها في مادونها. فالأولى تسمّى قَوَّة نظريَّة ومقالاً نظريًّا، والشَّالية قوَّة عمليَّة وعقلاً ممليّاً .

#### المقل الغملي/ 220

المالم الملوي والشفلي من الأفلاك والكواكب والجماد والحبوان غير الناطق والإنسان. (مفانيع الطرم/١٣٤)

إِنَّ أُوِّل شَيَّ هِ احْتَرَعْهِ اللهِ جَلَّ تُنَاؤُهُ , وأوجِده جوهرٌ بسيط روحاتي في غاية الشمام والكال والفضل، فيه صور جميع الأشياء يسمى العقل

الفقال . (رسائل إخوان القسفاء ١٨٧/٢)

هو جوهرٌ بسبط روحاني ، نور محض في غاية الثمام والكمال والفضائل، وفيه صور جميع الأشياء. (نقس الصدر ١٩٦/٣)

هو أوَّل مبدَّع أبدعه الله . وهو جنوهر بسيط نورانيَّ فيه صورة كلّ شيء. (نفس الصدر ٣٨٦/٣)

الَّذِي يَخْرِج مِن الملكة إلى الفعل السَّامَ ومن الهيولاتي أيضاً إلى المذكمة، فهو العقبل الضقال. (الإشارات والشنبهات/١٥)

حدّ المقبل الفقال أمّا من جهمة ما هو عقل، فهو أنَّه جوهر صورى ذاته ماهيَّة بجرَّدة في ذاتها لا ﴿ بتجريد غيرها عن المادة وعن علائق اللادة هي ماهية كل موجود.

وأمَّا من جهة ما هو عقل فقال، فهو أنَّه جوهر بالقيفة المذكورة من شأنبه أن يخرج العقل الهبولاني من القوة إلى الفعل بإشراقه عليه. (اخدود لابن سبنا /١٣، رسائل ابن سينا /٨٩)

العقول الفقالة هي كلّ ماهيّة عِرْدة عن المادّة أصلاً . (رسائل ابن سبنا/۸۹)

لمّا كان كنَّما يخرج من القوّة إلى الفعل بخرج بسبب مفيد له ذلك الفعل وينتقش صورة في شمع مشاً ليس له تلك الصورة أو يفيد شيء كمالاً فوق الذي له، فيجب أن تخرج هذه الفؤة إلى الفعل بشيء من العقول المفارقة المذكورة إمّا كنّها وإمّا الأقرب إليها في المرتبة. وهو العقل الفقال.

كلِّ واحد من العشول المفارقة عقل فقال. (المما ولمعاد لابن سينا (١٨)

جوهر إلهي يستمين به العقل الهيولانيّ . وهو الخرج له من القوّة إلى الفعل. (الحدود والفروق/٢٦) كلّ ماهية عرّدة عن المادة أصلاً.

ذاته ماهبة مجرّدة في ذاتها لا بتجريد غيرها لها عن المادة وعن صلائق المادة، بل هي ماهية كلّية موجودة . (تافت القلاسفة/ ٢٨٩)

هو مدبّر هذا العالم العنصري . (الحكة المتعالية ٩٤/٩) عن الحكماء الإلمين المتقدمين هو العقل الكل الَّذِي فَوْضَ اللهِ إليه الإيجاد فهو بالله يصنع ما دونه . (شرح رسالة المشاعر/٣٣٢)

→ العفل بالملكة، عقل الكل.

(٩٠٣) العقل الفعلى إنَّ الَّذِي سناه الأؤلون بالعلم هو العقل الفعلى آلذي بسببه تحصل المقولات في الـنّغس، وهي الصّور الّـتي سـتــوها علوماً .

وجماعة من الأولن ستموا هذه المقصورات التفسانية بالكلام التفساني، فقد حصل الاتَّفاق بن الفريقين في إلبيات الأمر الأوَّل والنَّاني، ولكنّ بعضهم سمّى الأوّل علماً والنَّاني كلاماً نفسانتاً، والفريق الآخر سنوا الأوّل عقلاً فعليًّا بسيطاً والنَّاني علماً تصوّريًّا، وجعلوا الكلام التفساني هو الأحكام القصديفيَّة النَّفسانيَّة.

(شرح مسألة العلم/٢٧)

ــه العلم،

(٩٠٤) عقل الكلّ الّذي مرجومرٌ مِرَد عن المادة من كل الجهات. وهو الحيرك بحركة الكن على سبيل الششويق لنفسه ووجوده أؤل وجود مستفاد عن الموجود الأول. (الحدود لابن سبنا /١٥) بوت القلاحقة (٢٩٢)

العقل الكلبي هو المعنى المعقول المقول على كشرين مختلفين بالمعدد من العقول التي لأشمخاص الناس، الكُلِّيّ . (رسالة بفاء اللغس بعد فناء الجد/١٠) ومن الأذّلة التَّقَلَيّة ، على وجود المعقول الكليّة قول النبيّ ـصلّى الله صليه وآلهـ: «أوّل ما خلق الله العقل ...»

ومنها ما في حديث الأعرابي حين سأل أميرالؤمنين حليه الشلام- عن النفس وأجابه -عليه السلام- بأقسامه الأربعة ، إلى أن سأل عنه: يا مولاي ما التفس اللاهوتية الملكوتية ؟ فقال -عليه الشلام-: قوة لاهوتية ، وجوهرة بسيطة حية بالذات أصلها العقل ، منه بدئت ، وعنه دعت ، وإليه دلت وأشارت ، ومودها إليه إذا كملت وشابيت ، ومنها بدأت الموجودات وإليها تعود . (جموعة رسائل المنزواري / ١٨٠)

(٩٠٦) العقل المستفاد هو ماهيّة جرّدة عن المادّة مرتسمة في التّفس على سبيل الحصول من خارج. (الحدود لابن سبنا /١٣، رسائل ابن سبنا /٨٩ نافت العلاسةة /١٨٨)

إذا حصل للتفس المعقولات المكتسبة صار من جهة تحسيلها لها وإن كانت غير قافة بالفسل مقلاً بالفعل مقلاً بالفعل مقلاً بالفعل استثناف طلب. وإذا اعتبر وجودها فيه بالقعل قافة مسبّب تلك المقولات عقلاً مستفاداً من خارج ؛ أي من العقل الفقال بطلب وحيلة.

وربًا قبل له عقل مستفاد، بالقياس إلى فـاهـله. (المدأ والماد لابن سينا/٩٩)

العقل إمّا أن يكون هيولانياً، وإمّا أن يكون باللكة وهو أن يكون قد اكتسب الأوّليّات، وهو هيئة، وإمّا أن يكون بالفعل. وهذا على قسين: أحدهما أن يكون المقول بسيطاً ويستى عقلاً بسيطاً، والنّاني أن يكون المقول مفضلاً. ولا عالة، هما هيئتان؛ إمّا أن يكون بجيث يحضره للمقول بالفعل، ويعفل أنّه يعفل. ويستى عقلاً فلا وجود له في القوام، بل في الشصوّر. أمر مد يتم يد يتم يو ال

وأشا عقل الكلل فيقال لمعنبين، لأجل أنَّ الكالّ يقال لمعنين:

أحدهما جملة العالم، والقاني الجرم الأقصى الذي يقال لجرمه جرم الكل ولحركته حركة الكل .... أمّا الكل فيه باعتبار المعنى الأول فشرح اسمه: أمّه جملة اللّوات المجردة عن المادة من جميع الجهات الّتي لا تتحرّك باللّات ولا بالمرض ولا تتحرّك إلا بالشّوق.

وآخر عدد هذه الجملة هو العقل الفقال في الأنفس الإنسانيّة ، وهذه الجملة هي مبادئ الكلّ بعد المبدأ الأوّل والمبدأ الأوّل هو مبدع الكلّ.

وأما الكل منه باعتبار المني آلناني فهو المعلل الذي هو جوهر مجرد عن المادة من كل الجهات وهو المتحرك بحركة الكل على سبل التشويق لنفسه ووجوده أول وجود مستفاد عن الموجود الأول. (الحدود لابن سبنا /11، رسائل ابن سبنا /11، رسائل ابن سبنا /11، رسائل ابن سبنا

أوّل القوادر منه موجود أحدي الذات الهريّة ، ولا يكون ذلك عرضاً ولا صورة . . فأوّل القسوادر عن المادة ذاتاً المادي - جلّ ذكره - جوهر مغارق عن المادة ذاتاً وقعلاً ، ستاه بعض الأواثل عقل الكلّ والعنصر الأوّل . (١٨٨) حد النفس الكلّية .

(ه.٠) العقل الكلتي هو المنى المعقرل المقول التي المقول التي المقول من العقول التي الأشخاص الناس فلا وجود له في القوام بل في الشعور. (الحدود لابن سبنا /١٤، رسائل ابن سبنا /١٠)

إِنَّ أرسطو يثبت جوهراً عقليّاً مفارقاً للأجسام يقوم الشفوس البشريّة مقام الشّوه للبصر، والتّفوس إذا فارقت الأجسام تشحد به. وهو المسمّى بالعقل سه العفل بالفعل، العقل الفقال.

(٩٠٧) العقل التظري هو قوة بحمل كايا بالظبع ، لا بمحت ولا بقياس العلم اليقين بالمقتمات الكليّة الشروريّة الّي هي مبادئ العلوم . (ضول منزعة/.ه)

فَوْةَ لَلْتَفْسِ تَقْبَلِ مَاهِيَاتِ الأُمُورِ الكَلْيَّةِ مَنْ جَهَةً ما هي كَلْيَّةً. (الحدود لابن سينا /١٧، رصائل ابن سينا /٨٨، نهافت الفلاسفة /٧٨٧)

تكون للإنسان إذاً قوة تختص بالآراء الكليّة، وقوة أخرى تختص بالرويّة في الأصور الجزئيّة، فها ينبغى أن يفعل ويترك منا ينفع ويفتر... فالقوة الأولى للنفض الإنسانيّة قوة تنسب إلى النظر فيقال: عقل نظريّ. (طبيعيّات القفاء في النئ التدرر/١٨٤)

إنّ التفس الإنسانية التي ذكرنا أنّها واحدة وتعقد في هذه الشّوى تبقوى على إدراك المقولات وعلى القصرف في الشّوى البدنية بالطّبع لا بالاكتساب، وليست حقيقة النّفس إنّا تقوى على هذين. فإنّ القرّة معنى عدمي والتفوس موجودة بالفمل. ولو كانت حقيقة النّفس أمراً هذين بأمر غير ذاتها، بل بيئتين: فإحداها تقبل التقس على مفيد القور المعقولة. وهذه الهيئة يسمّى عقلاً نظرياً. (التحميل/١٨٧)

هي محصّلة الآراء والمعاني الكليّـة. (المتبر في الحكة ٢١١/٢)

ما يكون باعتبار تأثّر النفس عنّا فوقها مستكلة في جوهرها بحسب استعدادها . (شرح حكة البين/٢٥٠) الفَّرَةُ الَّتِي بِها يدرك النّفس الأشياء تستّى المقل النّقلريّ . (ماشية الهاكمات/٢٤٥)

المَوَّة الأُول للنّفس الإنسانيَّة قوَّة تنسب إلى النّظر، فيقال، مقل نظريّ. (الحكة المالة ٥٣/٥)

مستفاداً. (القحميل/٨١٥)

التحقّل قد يكون بالفعل إمّا للتطريّات على وجه لا تغيب عن التفس وتعقل أنّها تعقلها. ويستى العقل المستفاد. (إيضاح المقاصد من حكمة عين التواعد/١١٧)

هو أن تستحضرها النفس وتلتغت إليها مشاهدة متمثّلة في الدَّمن. وتستّى العقل المستفاد. (مطالع الأنظار/١٧)

هو أن تحضر عنده النظريّات الّتي أدركها بحيث لا تغيب عنه. (شرح الموافف/٢٨٤)

وأمّا الكمال فيهو حصول المعقبولات النَّالية ، وهو العقل المستفاد . (حاشبة الهاكمات/٢٤٦)

هو حضور المقولات الثَّانية بْالفعل. (نفس المدر/۲۱۷)

إن كان قد حصل لها (النفس) النظريات فلا غلو إنا أن تكون تلك النظريات غير حاضرة ولا مشاهدة بالفعل ، ولكنها من شاءت النفس استحضرتها بهجرد الالتفات وتوجه الدهن إليا ، أو هي حاضرة بالفعل مشاهدة بالحقيقة ، فالنفس في الحالة الأولى تستى عقلاً بالفعل وفي الثانية عقلاً مستفاداً . (الحكمة المعالية //٢٠١٤)

الَّذي صار عقلاً بالفعل بعد ما كان عقلاً بالقوّة. (رسالة المشاعر/٦٢)

إذا اعتبرت مشاهدة لتلك الممقولات (المقولات المكولات المكولات المكتسبة) متصلة بالمبدأ الفقال ستيت عقلاً مستفاداً لاستفادتها لها من الحارج؛ أي من المقل الفقال. (المدا والماد تصدوالدين/٧٣٧)

هو أن تحصل النظريّات مشاهدة سمّيت به لاستفادتها من العقل الفمّال. (كثّاف اصطلاحات النون(١٠٣٨)

هو أن تعير النّفس مشاهدة لجميع النّظريّات الّتي أدركتها بحيث لا يغيب عنها شيء. (نفس المدر١٠٣/)

فَوْهُ عَاظَةً يَدَرُكُ بِهَا النَّصَوْرَاتِ وَالنَّصَدِيقَاتِ. (شرح المداية الأنريّة/٢٠٥)

له (اللغض الناطقة) باعتبار ما يخشها من القبول عمّا فوقها والفعل فيا دونها قوّنان: قوّة عالمة وقوّة عسامسلة. فسبسا الأولى تسدرك السقسورات والشعمديقات، وتسمّى بالعقل المنظريّ واللوّة النظريّة. (المبدأ والعاد العدواللين/١٥٥)

نفس انسانی را دو قوّت دیگر است که غصوص به او است به اعتبار تأثّر او از مبادی مفارقه و به اعتبار تماثیر او در مسادون خسود و اوّل را قوّت نظریّه و عقل نظری خوانند، و دوّم را قوت عملیّه و عقل عسل خوانند. و هریک را چمهار مرتبه است: امّا چهار مرتبة عقل نظری:

اؤل خلو از جميع معقولات است با قابلېت تنوّر بجميع. و اين مرتبه را عقل بالقق گويند در مقابل عقل بالفعل، و عقل منفعل در مقابل عقل فقال بنابر اتحاد عقل مستفاد به عقل فقال بعد از استكال.<sup>(۱)</sup> (السرار الحكم/۲۰۰)

- العقل العملي، القوّة العمليّة.

(٩٠٨) العقل الهيولافي التمثل مَل العقل الفاعل الذي يستممل المادّة ويضل فيها. وهي هنا العقل الهيولافي. (رمائل الكندي الفلفية/٣٧١) هو القوّة في الإنسان وهي في النفس بمنزلة القوّة

 لأتضى الإسانية قوتنان نصفان بها؛ باعتبار تأثرها من البادئ المفارقة وتأثيرها في مادونها. فتستى الأولى قوة نظرية وصفالاً نظرياً والشائية قوة صبايته ومقالاً عملياً. ونكل منها مرائب أربع.

أما ألراتب الأربع للمقبل النظري فاؤلها الحقر من جمع المعقولات مع قابلتها للتستور بالجميع. وبقال لهذه الزية معذلاً مقابلاً بالقبل بالفيل، وعقلاً متعللاً مقابلاً للمقال المفال بيناءاً على أشعاد المقبل المفاد مع المقل المعادل بعد استكال بعد است

الناظرة في العين. (مفاتح الطوم/١٣٤) هو قوة للنفس مستمدة لقبول ماهيّات الأشياء مجرّدة من المواذ. (الحدود لابن سينا /١٣٠، رسائل ابن سينا /٨٨، نافت الفلاسة /٨٨٨)

القزة القطرية فلها مراتب، فأول مراتها أن يكون تهيئواً للشفس لا للبدن ولا لمزاج البدن... وهذا القهيئو قزة للشفس تستمى بالعقل الهيولائي والعقل بالقزة. (المدا والماد لابن سيا/١٥)

جُوهُرٌ حالَّي ينطبع فيه صور الأشخاص الحسوسة من جِهة الحَسِّ. (الحدود والغروف)(٤٢)

التُحمَّلُ قد يكون بالفؤة وهو عدم التَحمَّلُ عمّا من شأنه أن يعقل. ويسمّى العقل الهيولانيّ. (إيضاح المناصد من حكة من العزامد/١٥٧)

هو استعداد الشمقيل. وهي فؤة استعداديّة من شأنها إدراك المقولات الأولى، وتسمّى المقل الميولاني. (مطالع الأنظار/٢٠)

هو الاستمداد المحض لإدراك المعولات. وهو قوّة عضة خالبة عن الفعل. (شرح المراقف /٢٨٣، كنّاف اصطلاحات الفنون (١٠٣٠)

أثما الاستعداد الضّعيف فهو استعداد المعقولات الأولى؛ كاستعداد الطّفل الكتابة. وهو العقل الهولانيّ. (حاثبة الهاكمات/٢٤٦)

إنَّ النَّفِس الإنسانيَّة قابِلَة لإدراك حقائق

الأشباء, فلا تخلو إنا أن تكون خالية عن كلّ الإمراكات أو لا تكون، فإن كانت خالية مع أنّها تكون قابلة لتلك الإمراكات كانت كالمبول التي ليس لها إلّا القوّة والاستعداد من غير أن يخرج في شيء من القور من القوّة إلى الغمل فستيت في تلك الحالة عقلاً هيولائياً. (الحكة الصالية ١٩٨٨) مراتب القوّة النّظريّة أربعة: الأول ما يكون للنّفس بحسب الفطرة وهو تهيتوها بحسب ذاتها لدرك المعاني المقولة من حين خلّوها من جمح المعقولات الهديهة والنّظريّة، وذلك التهينؤ هو المعقولات الهديهة والنّظريّة، وذلك التهينؤ هو

العقل الهبولاني، والعقل بالقوة؛ تشبيها للكفس بالميول الجسمية الخالية في ذاتها عن الضور الحسوسة مع قبولها للمحسوسات كلَّها. فكذلك للنفس هيولا لا صورة لها ، ولكن تقبل كل صورة معقولة . (المبدأ والمعاد الصدرالذين/٢٦٢)

ــه الطل بالقرّة.

(٩٠٩) العقول الجواهر الفائبة إمّا أن تكون مؤثّرة في الأجسام أو مدبّرة لها أو لا مؤثّرة ولا مدبّرة، والأوّل هو المقول والملأ الأعلى .... (مطالم الأنظار/ ١٣٥)

المقول عندهم (الحكماء الرواقيين) على ضربين: أحدهما القواهر الأعلون

ثانيها أرباب الأصنام وصواحب الأنواع الجرمية المستنون بالمُثُل الإفلاطونيّة . (المبدأ والعاد لمدراللد: / ١٩١١)

ب المُثُل الإفلاطونية.

(٩١٠) العقول السماوية الجوامر الفارقة ب أي الغائبة عن الحسّ إنّا أن تكون مؤثّرة ولا مدبّرة. والأوّل؛ أي الجواهر الجرّدة المؤثرة في الأجسام هي العقول السماوية (عند الحكاء). (كشَّاف اصطلاحات الفنون/١١٣١) ــه العقول.

> (٩١١) العقول الفعّالة ــه العقل الفقال.

(٩١٢) العقول الجرّدة الوجودات التي مي جواهر قائمة بأنفسها. وهي تنقسم إلى ما يؤثّر في الأجسام ونسمّيها نسفوساً، وإلى ما لا يؤثّر في الأجمام، بل في التضوس، ونستبها عقولاً مجرَّدة. (تيافت الفلاسفة/١٣٠)

إنَّ الموجودات الجوهريَّة باعتبار الكَاثر والنَّارُ ينقسم ثلاثة أقسام: فمقال غبر منفعل، ويمبّر عنه أصطلاحاً بالعقول الجيردة... (البدأ والساد لصدرالاين/١٦٠)

الرجود الثام والمكنى والثاقص، العفول.

(٩١٣) العكس اشتبراك مقدمتين في حدودها واخشلاف ترتبب الحدود. (الحدود والفروق/۲۷)

(۹۱**٤) العلَّـة ه**ي سبب لكون شيء آخر إيجاداً , (رسائل إخوان الضفاء ٣٨٥/٣)

كلّ ذات، وجود ذات أخرى بالفعل من وجود هذا بالفعل ووجود هذا بالقعل ليس من وجود ذلك بالفعل. (الحدود لابن سيدا /١١، رسائل اس ميتا (١١٧) تباقت القلامقة (٢٩٣)

هو الَّذِي إذا حمل يجب عنه حصول الآخر بعد إمكانه. (المبات الشفاه/١٩٨)

كل وجود شيء يكون معلوماً من وجود آخر، ووجود ذلك الآخر لا يكون معلوماً من وجود الأوَّل، فإنَّ الأوَّل نسبِّيه علَّه . (التحميل/١٥) هو السَّبب في وجود الشِّيء. (تهافت الفلاسفة/٢٥٨). هي ما يجب به وجود غيره ومِتنع بفرض عدمه. (مه رسالة شيخ إشراق/١٤٣)

هي الشَّيء الَّـذي يحصل من وجوده وجود شيء

وبالجملة ما يجب بوجوده وعدمه وجود شيء آخر وعدمه. (جموعة مصنفات شيخ إشراق ٣٠/١، التواهد الزبوية (٦٨)

هي ما يجب به وجود شيء آخر، أو ما يحصل به وجود شيء آخر.

ما يتوقّف وجود الشّيء عليه. (جموعة مصنفات شيخ إشراق ۲۷۷/۱، ۳۲/۳)

ما يجب بوجوده وجود شيء آخر بئة دون تصوّر تأخر. (نفس الصدر ١٦/٢)

تـقال على نوع واحـد الّـذي مـنه يـكـون شيء وهو فيه. (تفسير ما بعد الطبيعة/٤٨١)

إِنِّ إِفَلَاطُونَ بِقُولَ : إِنَّ المَلَةَ تَكُونَ عَلَى ثَلَاتَ جِهات. وهي : النّني به، والّني منه، والّني إلـه. وهـو الـملّة الّتي هـي الـمـقـل. (ق النّم./١١٦)

ما بمتاج إليه الشِّيء في حقيقته أو وجوده.

كل ذات يستلزم منه أن يكون وجود ذات أخرى إنها هو بالفعل من وجود هنا بالفعل، ووجود هذا ليس من وجود ذلك بالفعل. (المباحث المثرثة ١/١٥٩)

علت شيء آن است كه وجود شيء بر آن موقوف باشد اگر علت وجود او باشد يا عم شيء اگر علت عدم او بناشد. (۱) (درّة الثاج ۲/۳))

ما يستنوقف عبليه وجبود الشّيء. (الإشارات والشنبيات مع شرع الشّرح ١١/٣، حاشية الهاكسات (٢٨٧)

كلّ ما يحتاج الشّيء في وجوده إليه يسمّى علّـة . (شرح حكمة العين /١٧٤، إيضاح القاصد من حكمة مين القواعد /١٩٤، شرح مواقف /١٩٨)

لما مفهومان: أحدهما هو الشّيء الّذي يحصل من وجوده وجود شيء آخر ومن عدمه عدم شيء آخر.

ثانيها هو ما يتوقّف علميه وجود الشّيء فبستنع بعدمه ولا يوجب بوجوده. (الحكة التعالبة ١٣٧/٠، شرح الهداية الأثيريّة (٢٣٧)

هبارةً عن تطوّر العلّـة بطور المطول وتشزله بمرتبته. (رسائل ظـنق مُلا نظر علي گيلان/۱۳۵) آن است كه محمّاء ماشد مه او حدّى درگ. <sup>(1)</sup>

آن است که محتاج باشد به او چیزی دیگر. (۲) (لمات المبدر۲۹)

ــ السّبب، العلَّة الثامَّة.

(٩٦٥) المكلة الثالقة إذا تسوقف وجود الشّيء على أمور كثيرة يكون كلّ واحد منا جزء السّب، والجموع هو السّب الثامّ والملّة الثامة هي التي يجب بها وجود الشّيء. (مدرسالا شيخ اشرار/٧)

عبارت است از مجموع ما يشوفّف عليه وجود الشيء و وجود شيء به او واجب شود.<sup>(۲۲)</sup> (درّة النام ۳۳/۳)

جموع الأمور التي يتوقف عليها الشيء. (شرح حكة الإشراق/١٧١)

كلّ ما يمتاج التّيء في وجوده إليه يسمّى علّة . وهي إنّا تائمة وهي جلة ما يستوقّف عليه وجود الشّيء، وإنّا غير تائمة وهي بعض ما يتوقّف عليه وجوده.

الملّة إمّا تامّة أو ناقصة. فالثامّة جميع ما يتوقّف عليه وجود الشّيء من الفاعل والقابل والشّرط ومدم المانع وكلّ ماله مدخل في الشأثير.

والتاقعة بعض ما يترقف عليه وجود التيء ا كافاعل لماله علّة ماذيّة ، والمادّة له ، والضورة ، والفاية . وكلّ واحد منها يقال له : علّة ناقعة ؟ لأنّه لا يجب في وجودها الشّيء وها مدخل في التأثير (إبخاع المقامد من حكة من التراهد/11) جميع ما يحتاج إليه الشّيء هو العلّة الثاقة .

٢ — هي ما يتوقف عليه ويجتاج إليه شيء آخر.
 ٣ — عبارة عن مجموع ما يتوقف طيه وجود التّيء ويجب
 وجود التّيء به.

١ ـ علّة الشّيء هي مايتوقف عليه وجود الشّيء إن كانت العلّة علّة لوجوده، أوهي ما يتوقف عليه عدم الشّيء إن كانت علّة لعدم الشّيء.

## العلَّة اللَّمَامِيَّة/٢٧٦

(مطالع الأنظار/١٨)

العلَّةُ مَا يَتُوفَّفُ عَلَيْهِ وَجُودُ الشِّيءَ, وَهُوَ إِمَّا أَنْ لا يحتاج الشِّيء إلى غيره، وهو العلَّة المُتَّامة. (الإشارات والقنيهات مع شرح القرح ١١/٣ ، حاشية الحاكمات (۲۸۷)

علَّة مستقلَّة آن است كه مستجمع جميع جهات محتاج البه معلمول باشد بحيثيتي كه بـا وجود آن، معلول در صدور خود به چیزی دیگر عتاج نباشد و از برای معلول حالت منتظره متحقّق و ثابت نباشد. (۱) (لمعات إلميّة/١٤٠)

هي جميع ما يتوقّف عليه وجود الشّيء.

ما لا يتوقّف المعلول إلّا عليه ، أو إلّا عليه وعلى أجزائه. (شرح حكمة العين/١٧٤)

جميع ما بحتاج إليه الشّيء في ماهيّت ووجوده أو في وجسوده فسقط. (شسرم المواقسة /١٦٨) كشاف اصطلاحات الفتون (١٠٣٩)

العلَّة لها مفهومان: أحدهما هو الشَّيء الَّذي يحصل من وجوده وجود شيء آخر ومن عدمه عدم شيء آخر.

وثانيها هو ما يشوقم علبه وجود الشيء فيمتنع بعدمه ولا يوجب بوجوده.

والعلَّة بالمعنى الشَّاني تنقسم إلى علَّمَ تامَّة وهي الِّي لا علَّه غيرها على الاصطلاح الأوَّل، وإلَّى علَّة غير تامَّة .... (الحكمة المتعالية ١٢٧/٧، شرح المداية الأثيرية (٢٣٩)

آن است که معلول به غیر او به چیز دیگر عمتاج نياشد.

همهٔ آن چیزی است که معلول به آن عتاج

٨ ــ العلَّة المستقلة (الثَّاتَة) ما كانت مستجمعة لجميع الجهات المحتاج إليا المعاول بحيث يكون صدور المعاول مع وجودها غبر عشاج إلى شيء آخر، ولم يتحفّق له حالة منتظرة بعدها.

است. <sup>(1)</sup> (لمات إلميّه/٢٦)

ب العلَّة، العلَّة النَّافعية.

(٩١٦) العلَّة التَّماميَّة من المنافع التي ينالها الإنسان والحيوانات جيماً من هذه الجواهر المعدنية بإذن الله. (رسائل إعوان الضفاء ١٨٩/٧) كلّ غاية فهي باعتبار، غاية وباعتبار آخر، خير؛ إمَّا مظمون وإمَّا حقبق . فهذا حال الحير والملَّة التمامية. (إلمبات الشفاء/٢٩٦)

إنَّ العلَّمْ التَّماميَّة هي الَّتي تكون سائر الأشياء لأجلها، ولا تكون هي من أجل شيء آخر... فن جوز أن تكون العلل التمامية تستمر واحدة بعد أخرى فقد رفع العلل القماميَّة في أنفسها ، وأبطل طبيعة الخير التي هي الملَّة السَّماميَّة.

العلل أربع: ما منه وجود الشَّيء وهو العلَّة ا الفاعليّة، وما لأجله وجود الشّيء وهو العلَّة الفائية الثمامية .... (رسائل ابن سبنا/٢٤٣) ــ العلَّة العائشة.

(تفس الصدر/٣٤٠)

(٩١٧) السعسلَّة الصِّسوريَّة هي دوران الأفلاك وحركات الكواكب حول الأركان الأربعة الَّتي هي النَّار والهواء والماء والأرض. (رسائل إخوان الصّفاء ١٩٩/٢)

ومابه وجود الشَّيء وهو العلَّة الصَّوريَّة. (رسائل ابن سينا/٢٤٣)

الملَّة الَّتي هي جزء من قوام الشِّيء بكون به هو ما هو بالقمل. (إلهبّات الشّفاء /٢٥٧، التحسيل /٥١٩، تطبقة على الشَّفاء لصدراللين /٢٣٧)

هي تمام كل شيء وقد تستى علَّة صوريَّة.

٢ ــ هي مالا يمناج المعلول إلى شيء آخر غيره . هي مجموع ما يحتاج المطول إليه.

(تهافت الفلاسفة/۲۰۸)

هي الَّتِي يَلَزَم مَهَا وجود الشِّيء. (صِيعة مستَّفات شخ إشراق ٢٠/١)

الملَّة إِنَّا أَنْ تَكُونُ جِزْماً لِلشِّيء وهذا يَنَسَم إِلَّ ما يكونُ به الشِّيء بالفعل وهي الصوريّة. (نفس المعد ٢٧٨/١)

الشّيء الذي يضصر إليه الشّيء إمّا أن يكون جزءاً منه أو لا يكون. فإن كان جزءاً منه اباتاً أن يكون هو الجزء الذي لأجله يكون الشّيء بالمَّزَة وهو المُلَّة الماديّة، وإنّا أن يكون هو الجزء الَّذِي لأجله يكون الشّيء بالفمل وهو العلّة الشّوريّة. (شرعي الإشارات الزاريّ ١٩٢٨)

هي جزء الشّيء الّذي يجب عند حصوله الشّيء. (الباحث الشرقية ١٩٨١)

الملل إقا علل لماهبة النّميء أو علل لوجوده. والأولى تنقسم إلى ما يكون به النّيء بالثوّة وهو المادّة، وإلى ما يكون به الشّيء بالغمل وهر المنورة. (شرعي الإشارات للقوسي (١٩٢/)

العلّة إنما داخلة في المعلول أو خارجة ، والأوّل إن كان الجرء الّذي يحصل المعلول مع حسوله فهو المقورة . (إيضاح القامد من حكة من القواعد(١٥) العلّة التاقصة إنما أن تكون جزءاً من المعلول أو خارجة هنه . والأوّل إنما أن يكون المعلول به بالفعل وهو الشورة ... (طالع الإنظار(١٨)

العلمة ما يتوقف عليه وجود الشيء، وهو أن لا يمتاج الشيء إلى غيره وهو العلمة الثائمة أو يمتاج وهو مستحيل أن يكون نفسه ؛ بل إنا داخل فيه أو خارج عنه. والذاخل إنا أن يكون الشيء به بالفعل وهو العلمة القورية، أو بالقرة وهو العلمة الماذئة.

علّة الماهيّة إمّا أن تكون الماهيّة معها بالقوّة وهي المادّيّة، أو بالفصل وهي القسوريّة. (الإشارات والتنبيات مع شرح الشرح ١١/٣)

هي إذا حصلت كان القيء وأي المعلول موجوداً بالفعل لا با فقط، بل يها وبغيرها و كعورة الشرير باللبية إلى الشرير. (شرح حكة البن/١٧٥) علّه الماهية إنما أن يكون الماهية بالقرة وهي الماديّة، أو بالفعل وهي القسوريّة. (حاشية الهاكمات/٢٨٦)

الملّة هو ما يتوقف حليه وجود الشيء إمّا أن لا عتاج الشيء إلى غيره وهو العلّة الثانة، أو يمتاج ويستحيل أن يكون نفسه، بل إنّا داخل فيه أو خارج عنه. والماشل إنّا أن يكون الشيء به بالفعل وهو العلّة الشوريّة. (نفس المعدر/٢٨٨) العلّة للتّيء إنّا جزؤه أو خارج عنه والجزء إنّا الجزء الذي به الشّيء بالقوة أو الذي به بالفعل

اجره الذي به الشيء بالقوه او الذي به بالقطل وها الذي به بالقطل وها الشاة والقدورة. (المطلبقية على الشفاء المداللين/٢٢٤) إنَّ العلمة إنّ أن تكون جزءاً للشيء أو لا تكون.

إن اللغة بها ال محود جرما للشيء او 3 محود. والجزء ينقسم إلى مما به يكون الشيء بالقنق وهي القسورة وإلى ما به يكون الشيء بالقنقة وهي المادة. (الحكة النمالية ١٢٨/٧)

هي الّتي تكون جزءاً من المعلول لكن يجب يها أن يكون المعلمول موجوداً بالفعل. (شرح الهداية الأثيرية/٧٤٧)

ما به الشّيء بالفمل ؛ أي ما بهقارن لوجوده وجود الشّيء بمعنى أن لا يتوقّف بمد وجوده على شيء آخر. (كذّات اصطلاحات الفنون/١٠٣١)

جزه شيء يا در آن قوه بودن و استمداد مأخوذ و يا فعليّت و تحضل معتبر است، اؤل را علّت ماديّه ميگويند و دوّم را علّت صوريّه.(۱) (لعات إلميّة/۲۰)

١ ــ إنّ جزء الشيء إشا أنّ نعتبر فيه الفرّة والاستعداد
 وإشا الضعلية والتحصل, يستى الأوّل العلّة المائيّة،
 والثّاف العلّة الشوريّة.

#### العلَّة الطبيعية/٢٧٨

ــه الصّورة، العلَّة الغائبَة، العلَّة الفاعلبَّة، العلَّة الماذِّيّة.

(٩٨٨) العلّمة الطبيعيّمة العلل الطبيبة أربع ما صنه كان النّيء، أمني عنصره، وصورة النّيء أمني عنصره، وصورة النّيء النّيء آلي ما هو، وسبتدأ حركة النّيء النّي هي علّمة، وما صن أجله فَصَل الفاصل مفعرّة. (رسائل الكنديّ الفلميّة/١٢٨)

**ــه الصّورة، العنصر.** 

(٩٦٩) العلّمة العقليّمة ما يحتاج إليه النّيء إِمّا في ماهيّمته ؛ كالمادّة والقسورة أو في وجوده ؛ كالناية والفاعل والموضوع . (كثّاف اصطلاحات الفنون(١٩٣٨)

(٩٣٠) العلّمة العنصريّمة العلّمة الّتي هي جزه من قوام الشّيء يكون بها الشّيء هو ما هو بالسّمة وتستشرّ فيها قوّة وجموده، (إلمبّات الشّفاء/٢٥٧)

العلَّة الَّتي يكون بها الشّيء هو ما هو بالفَّوّة. (التحميل/١٩٠)

ـه العنصر.

(٩٢١) العلّمة الغائيّة النابة؛ التي نقصد إليا الحركة، وهي العلّمة النائيّة.

هو المغرض الذي لأجله صنع الشَّجَّار هذه المادّة. (الجمع بين رأيسي الحكيمين/٢٦)

الملَّة الَّـتي لأجلها يحصل وجود شيء مباين لها . (اِلمَيْات الشَّفاء/٢٥٧)

ما لأجله وجود الشيء. (رسائل ابن سينا /٢٤٣. التحميل /١٨٥، حاشية الهاكسات /٢٨٩)

هي الَّتي لأجلها اتَّخذ الشّيء؛ كحاجة الاستقرار للكرسيّ . (سه رساله شيخ إشراف/٢٧)

هي الَّتِي لأجلها الشِّيء. ما هي متمثّلة عند الفاعل لا الواقعة عيناً.

> (جيومة مُصِيَّفات شيخ إشراق ۲۰/۱ و ۳۷۸) در تريين

الشيء الذي يفتقر إليه الشيء إنا أن يكون جزءاً منه أو لا يكون... وأما الذي لا يكون جزءاً من التيء فإما أن يكون مؤثراً في وجود التيء وهو الملة الفاعلية أو مؤثراً في علية الملة الفاعلية وهي الملة الغائبة. (شرسي الإعارات

هي التي لأجلها الشيء. (الماحث الشرقية ١/٥٥) التي لأجلها، الشيء علّة. لماهيتها ومعناها. المليّة الملّة الشاعلة. ومعلولة ضا في وجودها. (شرعي الإشارات للقوسيّ ١٩٣/)

إن كان حصول المعلول لأجلها (العلَّة الحَارِجِيّة) فهي العلَّة الغائشَة. (إيضاح الفاصد من حكّة عنِ القواعد/١٥)

الملّة التاقصة الخارجة عن المعلول إمّا أن تكون مؤثّرة في وجوده إ أي يكون وجود المعلول منها وهو الفاعل ، أو تكون مؤثّرة في مؤثّريّة الفاعل ؛ أي الفاعل لأجله صار فاعلاً وهو الذّاعي والذيّة . (مطام الأنظار/١٨)

الملّة ما يترقّف عليه الشّيء. وهو إمّا أن لا يحتاج الشّيء إلى غيره وهو الملّة الثامة، أو يحتاج وهو مستحيل أن يكون نفسه بل إمّا داخل فيه، أو خارج هنه. والملّاحل إمّا أن يكون الشّيء به المائية. والملّامل أمّا أن يكون المنّقة وهو الملّة المّوريّة، أو بالمّقة وهو الملّة المّرية، أو بالمّقة وهو الملّة المّرية وهو الملّة إمّا أن يكون ما فيه وجود الميّاء وهو المؤموع أو ما منه وجود وهو الفاعل، أو ما لأجله وجوده وهو الفايلة. (الإشارات مع شرح الشّح ١/٢٢)

الطّة غائية إن كانت الأجلها الشّيء؛ كالجلوس على الشرير بالثسة إليه. (شرح حكة المين/١٧٦) علّة الوجود إمّا مقارنة للمعلول أو مباينة له.

والأول الموضوع، والثانية إنما أن تكون مليقها هي الإيجاد نفسه وهي العلمة الضاهلية، أو كونه علمة للإيجاد بأن يكون الإيجاد لأجله وهمي العلمة الغائبية, (عائبة الهاكمات/٢٨٦)

الملّة إمّا أن تكون جزءاً لوجود الشّيء الملول أو لا تكون جزءاً لوجوده، فالّتي هي جزءاً لوجوده تنقسم إلى ما به يكون الشّيء موجوداً بالفعل وهي الشررة، وإلى ما به يكون الشّيء موجوداً بالقرّة وهي المنصر، والّتي هي ليت بجزء إمّا أن يكون ما لأجله الشّيء وهي الغائية، (سلبتة على الشفاء

العَلَةُ للنَّبِي ، إِمَّا جزَوُه أو خارج عنه ، والجزء إِمَّا الجَرْه المِّا الجَرْه المَّا الجَرْه المَّا الجَره اللَّم وهو الناية . (نفس المصدر ٢٧٢)

أصدرالذين/ ٢٧٢)

إِنَّ العلقة إِمَّا أَنْ تَسَكَمُونَ جَزَهَا لَمُنَّمِي ءَ أُو لا تكون ... والتي ليست بجزه إِمَّا أَنْ تكون ما لأجله الشيء وهي الغاية .... (الحكمة التعالية ١٣٨٧) هي التي لأجلها وجود المعلول؛ كالغرض المطلوب من الكوز. (شرح الهداية الأنبرية/٢٤٠)

مي ما تقتضي فاعليّة الفاعل. (البدأ والماد الصدراللين/١٣٨)

به العلَّة الشوريَّة، العلَّة الضاعليَّة، العلَّة العدِّة، العدَّة العدَّة العدَّة العدَّة العدَّة العدِّة العدِّة العدِّة العدد العدِّة العدد العدد

(٩٣٢) العلَّة الغير الكامَّة - الطَّة الكامّة، الطّة الكامّة.

(٩**٧٣) العلّـة الفاعليّـة** الواحد ما تصدر عنه بداية الحركة والسكّون، وهي العلّـة الفاعليّـة. (الجمع بين رليى الحكيمين(٢٩)

العلَّة الَّذِي تغيد وجوداً مبايناً لذاتها ؛ أي لا تكون ذاتها بالقصد الأوَّل عمَّلاً لما يستغيد منها وجود

شيء يتصوّر بها حتّى يكون في ذاتها قوّة وجوده إلّا بالعرض. (الهتات الشّفا /٢٥٧، تطبقة على الشّفاء الصدرالذين /٢٢٧)

ما منه وجود الشّيء وهو العلّـة الفاعليّـة. (رسائل ابن سينا/٢٤٣)

العلَّة الَّتِي تفيد وجوداً مبايناً لذاتها ؛ أي لا تكون ذاتها بالقصد الأول عملاً لما يستفيد منه الوجود. (التحصيل/١٥)

هي ما به وجود الشّيء. (بحموعة مصنّفات شيخ إشراق ٢٠/١)

ليس بجزء إمّا أن يكون ما لأجله الشّيء وهي النائيّة أو ما يكون به الشّيء وهو خارج عنه، وهو اللّه الفاعليّة. (نفس المسد ٢٨/١٧)

القيء الذي يضتمر إليه القيء إتا أن يكون جزءاً منه أو لا يكون ... وأشا الذي لا يكون جزءاً من القيء فإشا أن يكون مؤثراً في وجود القيء وهو العلة الفاعليّة. (شرحي الإشارات للزنق /١٩٢/)

هي الَّتي تكون مبياً لحصول شيء آخر. (الباحث الشرقية (۱۹۸/)

الملّة النائية - الّي لأجلها الشّيء - علّة باهبّتها ومعناها لعليّة العلّة الفاعليّة ... فإنّ العلّة الفاعليّة علّة مّا لوجودها إن كانت من الفايات التي تحدث بالفعل ولبست علّة لعلّيتها ولا لمناها . (شرس الإفارات للقوسيّ ١٩٣/)

الملل إمّا علل لماهية الشيء أو علل الوجود، والأولى تنقسم إلى ما يكون به الشيء بالقوة وهو المادة، وإلى ما يكون به الشيء بالفعل وهو الصورة. والثانية تنقسم إلى ما يكون علّة بقارنة الذّات أو بباينتها، والأوّل هو الموضوع، والثاني ينقسم إلى ما يكون علّيته هو الإيجاد نفسه، أو كونه علّة للإيجاد بأن يكون الإيجاد لأجله، والأوّل هو الفاعل. (الإشارات والنيجات م الشرح

(11/

علّت ناقصه منقسم می شود به آن که جزئی باشد از آن، و جزء، از معلول و به آن که جزئی نباشد از آن، و جزء، یا آن باشد که شيء به او بالفسل باشد و آن صورت کرسی، یا آن که شيء به او بالقرق باشد و آن ماده است چون خشب کرسی را و آن چه جزء نبست از آن یا ما به المعلول است یعنی آن که مقید وجود او است به المعلول است یعنی آن که مقید وجود او است (۱) (درة الایج ۲/۳)

إن كانت الدَّة خارجة فإن كان حصول المعلول مستفاداً منها فهي العلَّة الفاعليّة. (إيضاح النفاصد من حكة مين القواعد(١٠)

الملّة الثاقصة الخارجة عن المعلول إمّا أن تكون مؤثّرة في وجوده؛ أي يكون وجود المعلول منها وهو الفاعل. (مطالع الأنظار/21)

العُلَةُ مَا يَتُوفَّفَ عليه وجود الشّيء وهو إمّا أن لا يمتاج الشّيء إلى غيره وهو العلّة الثائمة، أو يمتاج وهو مستحيل أن يكون نفسه بل إمّا داخل فيه أو خارج عنه ... والخارج إمّا أن يكون ما فيه وجود الشّيء وهو الموضوع، أو ما منه وجوده وهو

الفاعل. (الإطارات والتنبيات مع القرح ١١/٣) الملّة الثاقمة هي الضاعليّة إن كان منها وجود الشّيء؛ كالتجار بالنّسبة إلى الشرير. (شرح حكة السن/١٧٧)

علَّهُ الوجود إمّا مقارنة للمعلول أو مباينة له والأولى الموضوع ، والثانيّة إمّا أن يكون عليّتها هي الإبجاد نفسه وهي الملّة الفاعليّة . (حاشية الهاكمات(٨٨٦)

الملة تنفسه إلى ماهو جزء من المطول وما إلى يجزء
 منه، والجزء إننا مايكون به القيء والفسل وهي الفنورة؟
 مثل صورة المترير، وإننا مايكون به القيء وهي
 المائة؟ مثل خشب الشرير، وراليس يجزء من الملة قا به
 المطول بعنى كونه مفيداً أوجوده هي الفاعل.

العَلَة الَّتِي تَفيد وجوداً متبايناً لذاتها ؛ أي لا يكون ذاتها بالقصد الأوّل مخلاً لما يستفيد منها .

ما منه وجود الشِّيء المباين. (تعليقة على الشَّفاء لعدرالةين/٢٢٣)

العلّة للشّيء إمّا جزؤه أو خارج عنه , والجزء إمّا الجزء الدّني به بالقمل الجزء الدّني به بالقمل وهما المارة والشروة , والحتارج إمّا الأجله الشّيء وهو الناية أو لا وهو الفاعل . (نفس المصدر ٢٣٤) الفاعل هو عنّة نفيد وجوداً لشيء الآخر ليس له ذلك الوجود لنفسه . (نفس المصدر ٢٣٣)

إِنَّ العلَّة إِمَّا أَنْ تَكُونُ جِزَا النَّمِيءَ أَو لا تَكُونُ ... والَّتِي ليست بجيرَه إِضَّا أَنْ يَكُونُ ما لأَجِله الشِّيءَ ... أو ما يكونُ به الشِّيءَ هو الغاعل. (الحَكَّةُ السَّالِة/١٢٨/)

هي الَّتي يكون منها وجود المعلول. (شرح الهداية الأتريّة/٢٤٠)

العلّة الضوريّة، العلّة العائيّة، العلّة التافعة.

ما لابلة من وجنوده لوجود الشَّـيء. (تهافت الغلامة/٢٥٨)

إِنَّ العَلَمَ إِنَّا أَنْ تَكُونَ جَرْءاً لِلشَّيءَ وبه يَضَح أَنَ يَكُونَ الشَّيءَ بالقَرَّةَ وهي الماديّةَ . (مجموعة مصنفات شخ إشراق (۲۷۸)

الشّيء الّذي يفتقر إليه الشّيء إمّا أن يكون جزءاً منه أو لا يكون، فإن كان جزءاً منه فإمّا أن يكون هو الجزء الّذي لأجله يكون الشّيء بالفرّة وهو الطّة المادّرة. (شرحي الإشارات الرّازيّ (١٩٢/)

هي الجزء الذي لا يجب عند حصوله الشّيء بل إمكان حصوله. (الباحث المترقبة ٢٥٨/١)

العملل إمّا علل لماهيّة الشّيء أو علل لوجوده، والأولى تنقسم إلى ما يكون به الشّيء بالقوّة وهو المادّة. (شرعي الإشارات للطوسيّ ١٩٣/١ الاشارات والنبيات مع الشرح ١١/٣)

علت ناقصه منقسم می شود به آن که جزئی باشد از مطول و به آن که جزئی نباشد از آن و جزه یا آن باشد کی شیء به او بالفصل باشد و آن صورت است چون صورت کرسی با آن که شیء به او بالقره باشد و آن ماذه است. (۱) (دزه التاج )

الطّنة إما داخلة في المعلول أو خارجة عنه ، والأوّل إن كان الجزء الّذي باعباره يحصل المعلول بالقوّة فهو المادّة . (إيضاح المقاصد من حكمة عن القواعه/١٤) المعلّة الناقصة إنما أن تكون جزءاً من المعلول أو خارجة عنه ، والأوّل إنما أن يكون المعلول به بالقوّة وهي بالفعل وهو القورة أو يكون المعلول به بالقوّة وهي المادّة . (معالم الأنقار/١٨)

الملة ما يتوقف عليه وجود الشيء، وهو إنا أن لا يحتاج الشيء إلى غيره وهو الملة الثاقة، أو بحتاج وهو مستحيل أن يكون نفسه بل إما داخل فيه أو خارج عنه، والماخل إنا أن يكون الشيء به بالفعل وهو الملة الشورية، أو بالفؤة وهو العلة

الخاذية .... علّمة الماهيّمة إلمّا أن تكون الماهيّمة معها بالقوّة وهي المادّية . (الإشارات والنبيهات مع الشرح ١١/٣)

الملَّة النّاقصة إنّ كانت داخلة في المعلول فهي الدَّيْة والفابليّة لأنّ أحزاء الشّيء إذا وجدت مع عدم ذلك الشّيء كانت قابلة لـتحمُّق ذلك

القيء إن كان بها وجود الشّيء بالفقة. (شرح حكة العين/١٧٥)

العلقة إمّا تناقفة وإمّا نناقصة ، والناقصة إمّا جزه الشيء أو أمر خارج عنه ، والأوّل إن كان به الشيء ، بالفعل ؛ كالهبئة للشرير فهر الصّورة ، وإن كان الشّيء به بالفقرة فيهو المادّة . (شرح المِرْقد/١٨٤)

الملّة هو ما يتوقف عليه وجود الشّيء إنّا أن لا يحتاج الشّيء إلى غيره ...، أو يحتاج، ويستحيل أن يكون نفسه بل إنّا داخل فيه أو خارج عنه، والداخل إنّا أن يكون الشّيء به بالفعل وهو الملّة الصّوريّة، وإنّا بالفرّة وهو الملّة المادّيّة. (حاشية المادّية. (حاشية المادّية)، (حاشية المادّة)، (حاشية المادّية)، (حاشية المادّية)، (حاشية المادّة)، (حاشية المادّية)، (حاشية المادّة)، (حاشة المادّة)، (حاشية المادّة)، (حاشة الم

علَّة الماهيَّة إمَّا أن تكون الماهيَّة معها بالقوَّة وهي . الماذَّية . (نفس المدر/٢٨٦)

هي ما يكون الشيء منمه بالقنوّة. (مغن المدر/٢٨٨)

العلّة للنّيء إمّا جزؤه أو خارج عنه ، والجزه إمّا الجزء اللّه الله الشيء بالقبّرة أو اللّه يه بالفعل وصل المادة والقسورة . (تسملينشنة على القّفاء الصدرالتين/٢٢١)

إِنَّ الطَّةَ إِمَّا أَنْ تَكُونَ جَرْءاً لَلشِّيءَ أَو لا تَكُونَ ، والجَرْء ينقسم إلى ما به يكون الشَّيء بالفعل وهي القسورة، وإلى ما به يكون الشِّيء بالقَوّة وهي اللَّذَةِ . (الحَكَ السَالِ /١٣٨/)

هي الَّتي عنها الشّيء؛ كالخشب للسّرير فهي الّتي معها يكون الشّيء بـالقّرّة. (الشّواهد الرّبويـّة/١٨)

هي التي نكون جزءاً من المعلول لكن لا يجب بها أن يسكسون مـوجـوداً بـالــفــمل. (شـرح الهـدابـة الأنبرتـة/٢٤٠)

ما به النَّسيء سالقوّة. (كَشَّاف اصطلاحات الفون/١٠٤٠)

إلىقة التاقصة تنقسم إلى قسمين: مايكون جزءاً من الطول، وما لم يكن جزءاً منه. واقدي يكون جزءاً إنذا هو الدي يكون به الشيء بالفعل وهو الضورة؛ كصورة الشري، وإنا هو الذي يكون به الشيء بالفؤة وهو المالاة.

#### العلة المحركة بالذّات و بالعرض/٢٣٧

جزء شيء با در آن قؤة بودن و استعداد مأخوذ و يا فعليّت و تحصّل معتبر است اؤل را علّت مادّيه ميگويند.<sup>(۱)</sup> (لعات الجه\*۲۶)

به العلَّة الطبوريَّة، العلَّة العائبَة، العلَّة العائبَة، العلَّة الثَّاقصة، العلل بالفعل وبالقوّة، المؤمِّع.

(٩٢٥) المسلّة المحسرَكة بسالسة ات ووالعرض الملّة الهرّكة بالدّات هو الذي عنه نصدر الحركة في المحرّك ؛ كالطّبع. والملّة المركة بالمرض هو الذي لا يكون تحريكه لذلك المتحرّك أولاً، بل لغيره وله من أجل ذلك

الغير؛ كالملاح يحرّك الرّاكب في السّفينة بحركة السّفينة. (المتبر في الحكمة ١١٠/٢) . مقدد

ــه اغزلا .

(٩٣٦) العلّـة المحرّكة بالعرض ــه العلّـة الحرّكة بالدّات وبالعرض.

(٩٢٧) العلّمة المستقلّمة عالمة التاقد.

(٩٣٩) العلّمة الموجبة هي الّتي يجب بها وجود المعلول. (عائبة الهاكمات/١٠٣) هي ما يجب عليه صدور المعلول بحبث لا يتخلّف عنه (الشهور). (نفس المعدر(٢٨٧)

ــه اللَّهُ النَّامَةُ.

(۹۳۰ الع**لّة التاقصة** علّت تاته عبارت است از مجموع ما يتوقّف عليه وجود القّيء و وجود شيء به او واجب شود و ناقصه آن است كه چنين نباشد.<sup>(۱)</sup> (درّة التاج ۳۲/۲)

كلّ ماله مدخل في تحقّق الشّيء فهو جزء العلّـة. (سه رساله شيخ اشراق/٢٧)

ما يتوقّف عليه الشّيء إمّا أن لا بتوقّف ذلك الشّيء على شيء خارج عنه أو يتوقّف، والأوّل هي المعلّة الثانمة. هي المعلّة الثانمة. (شرم حكة المنز/١٤٠)

بعض ما يتوقّف عليه وجود الشّيء. (إيضاح القاصد من حكة من القوام(١٤)

علَّة الشِّيء ما يحتاج إليه الشّيء إن كان بعض ما يحتاج إليه الشّيء هو العلَّة الناقصة. (معالم الأنظار/١٨)

آن است که معلول بغیر آن به چیز دیگر نیز محتاج باشد, (لمان الحبّة/۲۷)

العلّة الثامة، العلّة الفاعليّة.

(٩٣١) العمل البسيطة والمركّبة اتفاعل البسيط هو المقيء الأحدي اللّات. وأحق العلل بذلك هو المبدأ الأول، والمركّب منه ما يكون مؤتريته لاجتماع عدة أمور؛ إنّا متّفقة التوع؛ كمدة رجال بحرّكون السّفينة أو مختلفة التوع؛ كالجوع الحادث عن القوة الجاذبة والحتامة.

كالجوع الحادث عن القوّة الجاذبة والحشاسة. والمادة البسيطة كالهيبولي للجسميّة، والمركّبة كالمقاقر للترياق.

 لله الشاقة عبارة من بجموع ما يتوقف عليه وجود النّمي م، وكان وجود النّمي م بها واجباً. والتافصة مالم يكن كذلك .

والقورة البسيطة مثل صورة الماء والنار، والقورة المركبة مثل صورة الإنسان التي هي عبارة عن الهموم الحاصل من علة أمور.

والغاية البسيطة مثل القبع للأكل، والمركبة هي المطلموب المركب من أمور كل واحد منها فير مستقل بالمطلوبيّة. (الباحث المشرّقة ٥٤٠١، المكنة العالة ١٩٤٧)

(٩٣٧) المعلل البعيدة والقريبة الفاعل التريب هو الذي لا واسطة بيت وبن المعلول القريب هو الذي المعلول الأعضاء، والبعيد هو الذي يبته وبين المعلول واسطة؛ مثل التفسى لتحريك الأعضاء....

والمادة التربية هي التي لا يتدوّف قبولها للفهورة على انفسمام شيء آخر إليه، أو حدوث حالة أخرى فيه؛ مثل الأعضاء للبدن، والمادّة البعدة ما لا تكون كذلك؛ إنما لأنّها ليست بقابلة، بل هي جزء القابل وإمّا لأنّها إن كانت قابلة فلابد من حدوث أحوال لتستمد بسبها لقبول تلك الشورة. فالأوّل مثل الخلط الواحد لصورة العضوء المضوء ...

والتي على المرود القريم المرتبع ، والبعدة كذي الزوية للمرتبع .

والغاية القريبة كالضغة للقواء، والبعيدة كالسعادة للقواء. (الباجئ الثرقية ١٩٤٤)، وقريب نيا ما في المكة التعالية ١٩٧/)

(٩٣٣) العلل بالإوادة وبالقلبع العلل منه ما بالقلبع ومنه ما بالإرادة. فما بالقلبع يعمدر عن الدات من حيث هي هي . وما بالإرادة يصدر عنها عن علم ومعرفة وإرادة خاتمة عازمة. (المنبر في الحكة ٢٠١/٣)

(٩٣٤) العلل بالقلبع ب العلل بالإرادة وبالقلبم.

روهه العلل بالقوة وبالفعل الفاط بالقوة مثل التار بالقباس إلى ما لم يشتمل فيه، ويقبع اشتالها فيه. القوة قد تكون قريبة كقوة الملم عل الكتابة وقد تكون بعيدة كفؤة الشبي علما.

والموضوع قد يكون بالقوة مثل اللطفة لصورة بدن الإنسان، وقد يكون بالفعل كبدن الإنسان. بأدار وقد ويجود كرد بالدرا مذلك ظاهر مقد

وأمّا الضورة فقد تكون بالفعل وذلك ظاهر، وقد تكون بالقوّة وهي الإمكان المقارن لعدم الصّورة في الوضوع الميّنن.

وأتما كون الغاية بالفؤة أو بالفعل فهو ككون القورة بالفؤة أو بالفعل. (الباحث الشرقية ١٩٤٦/٠) المكلة المتالية ١٩٤/٠)

وفي آخرها زيادة وهي: «لأنّ الغاية بالقياس إلى شيء صورة بالقياس إلى صورته؛ كما أنّ الغاية لئيء فاعل لفاعله من حيث هو فاعل».

لله الملَّةُ المادِّيَّةُ، الملَّةُ النَّافِعةُ.

(٩٣٦) العلل بالقعل ــه العلل بالقوّة وبالفعل.

(٩٣٧) العلل الخاصة والعاقة الفاعل الماض ما ينفعل عنه شيء واحد؛ كالتار الحرقة لواحد، والمام ما ينفعل عنه كثيرت ؛ كالتار الحرقة المحقوبين، وإن كان بلا واسطة. والمادة المخاصة ما لا يمكن أن يملها إلا تلك الشورة؛ مثل جسم الإنسان لصورته والمادة السامة مثل الخشب لعسورة الترير والمحرسي، وفرق بين القريب والمخاص فقد يكون قريباً وعاماً ؛ مثل المخسب للسرير. والقورة المخاصة فهي جزء المخاصة فهي جزء

#### الملل المامة/ ٢٣٤

الشيء أو فصله أو خاصته، والعاقمة فكأجناس تلك . والغاية الحاصة فهي التي لا تحصل إلّا من طريق واحد، والعاقمة فهي التي تحصل من طرق عديدة. (المباحث المشرفيّة ١/٥٤٠، الحكمة المتعالب ١٩٣/٧)

الفاعل العام ما ينفعل عنه كتبر؛ كالنّار انحرفة للأشياء، والحاص ما ينفعل عنه واحد.... (شرح النظوة ۲۰۰/۲)

> (٩٣٨) العلل العاقمة - العلل الخاصة والعاقمة.

(٩٣٩) العلل القريبة ــ العلل البعدة والقرية.

(٩٤٠) العلل المركبة
 به العلل السيطة والمركبة

(٩٤١) العلل الشُعِدَة -- العد

(٩٤٧) العلم ما كان صادِقاً ويقبناً في الزَّمَان كُلُو، لا في بعض دون بعض.

ما كان موجوداً في وقت، وأمكن أن يصبر غير موجود في ما بعد. (نصول منتزعة/٥٠)

وجدان الأشبساء بمقائقهما . (رسائل الكندي . الغلمئية/١٦١)

هو تصوّر الشّيء على حقيقته وصقته. (رسائل إخوان القبقاء ٣٦٣/٢)

العالم هو المتصوّر للشّيء على حقيقته. والعلم هو صورة المعلوم في نفس العالم. (نفس المصدر ٢٥٠/٢، ١٩٥٢، مصارع المعارع ٢٥٠/، مطالع الأنظار (٢٦/ هو تصوّر النّفس رسوم المعلومات في ذاتها. (رسائل

اخوان الصفاء ١٦٢/٤)

وجدان النفس المنطقية، الأشياء بمقائقها. (القابات/٣٦٢)

هو المرَّأي الواقع على كنه حقائق الأشياء وقوعاً ثابتاً لا ينقل عنه . (نفس الصدر/١٥٠)

هيئة تحصل في العالِم توجد مع وجود الملوم وتبطل مع عدمه. (التعليقات/١٣)

هو حصول صور المعلومات في النّفس. (نفس العدر/٨٢)

هو حصول حقيقة عرّدة عن الغواشي الجسمانيّة. (رماثل ابن سينا/٢٤٨)

عرض يدرك به المعلوم. (القحصيل/١٩٧)

إدراك حقيقة المعلوم على ما هويه. (الجدود والغروق/١)

ما يحصل للنفس بالأكتساب. (تبافت الفلامة/٢٨٧)

صفة إضافية للعالِم إلى المعلوم. (المتبر في الحكة ٢/٢)

آن باشد که صورت آن چیز که بندانستی در ذهن تو حاصل شود و باید که مطابق و مماثل آن چیز باشد.(۱) (مبرط مصنفات شخ إشراق ۲۸/۳) المال آن در در المال تنت شر اسراف کارد.

العلم الذي هو علم بالحقيقة في جميع الأشياء هو علم الشيء المتقدّم الذي به يقصل سائر الأشياء، ولسبه تستمي وتذكر. (نسير ما بعد الظبيعة (٢٠٠٧) هو قوّة فاعلة من جهة ماله حدّد؛ أي من جهة ماله صورة. (نفس الهدار/١٢٢١)

عبارة عن القدورة المطابقة للمعلوم المرتسمة في العالم. (الباحث المنزنية ١٣٧٧)

عبارة عن إدراك الكلّبات. (نفس المعر ٣٦٨/١)

 ١ ـ. هو أن تكون صورة الذيء الذي علمته حاصلة في ذهنك ولاند أن تكون الضورة الحاصلة مطابقة ومماثلة تنفس ذاك الشيء. عبارةً عن حصول صورة الملوم في الذَّهن. صورة مساوية للمعلوم عند العالِم.

إنَّه حصول صورة العلوم في القوَّة العاقلة. (شرع حقيقية فاغة بذات العالم موجبة للعالمية الموجبة مسأله العلم/٢٦)

منهم من فشره بأنَّه اعتقاد الشَّيء على ما هو به هو الَّذِي بوحب كون من قام به، عالماً. مم اقتضائه سكون النّفس.

منهم من قال: هو معرفة المعلوم على ما هو به.

منهم من قال: هو ما به تقصف الدَّات بأنها

ما به يضح من الذَّات إحكام الأشباء وإتقانها. معنى يقوم بالذَّات العائة فيوجب بها الوصف

اعتقاد است به آن که شیء چنین است و ممکن نیست که چنین نباشد، چون آن اعتقاد به سبب واسطة ماشد كه ايجاب آن كرده باشد و آن شيء در نفس خود هم چنان باشد. <sup>(۱)</sup> (درّة التاج ۸۳/۳)

عبارت است از حضور شیء در ذهن یا از حاضر در ذهن، چه علم را بر ادراک و بر مدرک هر دو

اطلاق مركنند. (۲) (نفس الصدر ۲/۲) هو حصول منهبة الشيء في العقل مجرّدة عن اللُّواحق الخنارحيَّة ؛ (شرح حكمة العبن /٣٠٥، إيضاح القاصد من حكمه عن القواعد (١٩٥)

هو حصول صمرة الشيء في الدِّهـن أو حصول المدرِّكُ عند المُركِ .

تمقل حقيقة الشيء عند المدرك . (شرم حكه العن/۲۹۰)

عبارة عن نسبة تتحقُّق بن العالم والمعلوم، أو صفة

لمذه النسبة. (نعس العدر/٤٩)

هو الَّذِي يُوجِب لمن قام به اسم العالم (أبو الحسن الأشعري).

إدراك المعلوم على ما هو به .

ما يصبح مشن قام به إتقان الفعل (ابن فورك). إنَّه صفة توجب تحلُّها تعبيزاً بن المعاني لا يحتمل التقيض.

(هو) اعتقاد جازم مطابق لموجب.

حصول صورة الشيء كمنيناً كمان أو جزئياً موجوداً أو معدوماً في العقل.

هو نمقل ماهيّة الدرّك في نفس المدرك . (شرح الواقف/١٩)

اعتقاد جازم مطابق ثابت. وهو العلم بعني اليفن.

اعتقاد الشِّيء على ما هو به . (نفس الصدر/١٨) صفة قائمة متعدّقة بشيء توجب تلك الصفة إيجاباً عادياً , كونَ علها ممينزاً للمتعلِّق تمييزاً لا يحتمل ذلك المتعلِّق نقيض ذلك التميّز. (نفس (٢٠/)

إنّه صفة ينكشف بها لمن قامت به ما من شأنه أن يذكر، انكشافاً تامّاً لا اشتباه فيه. (نفس (11/)عدر/11)

صفة توجب تميّزاً لا يحتمل التقيض.

هو الوجود الدُّهني؛ أي الموجود الدُّهني، (نفس (144/)

هو تجرّد العالم والمعلوم من المادّة.

حصول صورة مجرّدة عن المادّة عند ذات مجرّدة عنها .

هو التّجرّد عن المادّة.

١ \_ هو الاعتقاد بأنَّ الشِّيء هكذا ولا يمكن أن لا يكون هكذا، إذا كان هذا الاعتقاد لأجل واسطة موجبة لذاك العدم، وكان الشِّيء العلوم كيا هو في نفسه.

٣ ... عبارة عن حضور الشَّيء في الدُّهـن، أو عبارة عن الحاضر في الدُّهـن، إذ العلم يطلق على الإدراك والمعرك

منهم من قال: هو ما به اقتضى سكون التفس.

وينكشف لها به الأشباء. (نفس الصدر/١٠)

عبارةً عن صفة ذات إضافة. عبارة عن الضورة الرتسمة في الجوهر العاقل المطابقة

لماهية المعقول ... (نفس الصدر/٢٧١)

عبارة عن حصول ماهيّة المدرّك في المترك . (حاشة الخاكمات/٢١٥)

عبارة عن القبورة الحاصلة عن الشّيء.

هبارة عن حصول ماهيّاتها عند نفوسنا مجرّدة عن مـوادّها الخـارجـيّة. (تعطيبضة على النّفاء المدرالذين/٢٦١)

صورة عقليّة محصّلة الوجود العقليّ بل هو نفس ا الوجود العقليّ . (نفس الصدر١٢٩)

إنَّ العلم بالتَّي ء منحصر في أحد أمرين: إمَّا حصول هويّته العينيَّة للعالم به حتى يكون وجود المعلوم في نفسه ووجوده للعمالم شيئاً واحداً بالذَّات؛ كما في علم المفاوق بذأته وطعنا بالقور الحاصلة في ذواتنا، وإمَّا حصول ماهيّته ومعناه

دون هويّته ووجوده. (نفس العبدر/١٣٧) عادة من مددة مطابقة الدحادم (الحكا

عيارة عن صورة مطابقة للسطوم. (الحكة المتعالبة (۲۸۰/۲)

عبارة عن الوجود الجرّد عن المادّة الوضعيّة. (نفس المدر ٢٦٣/٤)

هو المكتب من صور الموجودات مجرّدة عن موادّها وهي صور جواهر وصور أصراض. (نفس الصدر (۳۰۰/٤)

عبارة عن وجود شيء بالفعل لشيء.

هو الوجود للقي الجرّد عن المادّة؛ سواء كان ذلك الوجود لنفعه أو لشيء آخر. (نفس المصد ٢٠١/٤) عبارة عن حضور صورة المعقول في العاقل. (نفس المعد ٢٠٠٤/٤)

عبارة عن وجود شيء لشيء آخر مستقل الوجود لا كوجود القمور والأعراض للهيولي. (نفس الصدر ١٩٠٠/٨)

عبارة عن حضور صورة شيء للمدرك عنى به

العلم الَّذي هو نفس الملوم لا شيء غيره. (نفس المعدر ١٥١/٨)

الملم بالشّيء عبارة عن حصول شبع ومثال في الذّمن؛ فإن كان له مطابق فهو العلم بالموجود، وإلّا فهو العلم بالمدوم. (نفس المدر ٢٩٩/٢)

حالة إضافية وهي لا توجد إلّا عند وجود الضافية. (نض الصدر ٣٤٤/٤)

هو حصول حقيقة التّي ، مجرّدة عن المادّة ولواحقها عند الـذّات المستقلّة الـوجود. (شرح الهـداية الأنيرية/٢٠٠٧)

هو المكتسب من صورة شيء مجرّدةً عن مادّته. (البنأ والعاد لصدرالذين/١٧)

عبارة عن نحو الوجود لشيء.

عبارة عن امتياز الشّيء عن غيره بوجه .

نفس حصول شيء عند الفؤة المدركة أو ارتسامه فيها . (نفس المعد/٧٨)

هو حصول شيء معرّى عشا يلابسه لأمر مجرّد مستقلّ في الوجود بنفسه أو بصورته حسولاً حقيقيّاً أو حكميّاً. (نفس الصدر/٨٨)

قد يطلق على المصلوم بـالـذّات الّـذي هـو الصّورة الحاضرة عند المدرّكُ حضوراً حقِيقيّاً أو حكيّاً.

قد يطلق العلم على نـفس حصول شيء عند القرّة المدركة أو ارتسامها فيها . (الظاهر الإطبّة/٢٦) هو المرفة . هو المرفة .

هو تبيّن المعلوم (أبو الاسحاق الاسفرائينيّ). إنّه استبانة الحقائق. وربّها افتصر على النّبين.

ية السبب المحافق، وربي المتصر على المبين. الملم ما يصبح من المتصف به إحكام الفعل واتفانه.

إثبات المعلوم على ما هو به .

تموّر العلوم على ما هو به . (مفاتيح النيب/١٠٠) صمورة حاصلة في النّفس مطابعة للمعلوم (الفلامفة) .

هو الاعتقاد المتنضي سكون النفس (المعتزلة).

ما اقتضى سكون النفس. (نفس المصدر/١٠١) معرفة المعلوم على ما هو عليه.

ما يعلم به الشّيء.

ما به يصبر الذّات عالماً. (نفس العسر/٩٩) هو حصول ماهيّة شيء لأمر مستقلّ في الوجود بنفسه أو بصورته حصولاً حقيقيّاً أو حكيّاً. (نفس الصدر/٨٠٨)

هو هيئة نفسانيّة يتكشف به الأشياء.

هو الكشف التّام، وهو نفس الكشف وتقييده بالنّام لناية وضوحه.

هو وجود خاص مقيد بالتجرّد عن الغواشي، لا كبعض الوجودات المفسورة في الموادّ. (نفس

عبارةٌ من مدم غيبة الشّيء عن الذّات الجرّدة عن المادة (إفلاطون).

الحة القدحيح والحق القبريح ما أشرنا إليه سابقاً، وهو أنَّ العلم حيارة عن وجود التي ه الجرد عن الماذة، لشيء. وإليه يرجع ما ذكره الفيلسوف الأعظم مقدم المشائن... وهو:

أَنَّ العلم عبارة عن عدم غيبة الشّيء عن الذّات المجرّدة عن المادة. (نفس المعدر/٢١٣)

الإدراك مطلقاً ؛ تصوّراً كان أو تصديقاً .

التصديق مطلقاً ؛ يقيناً كان أو غيره .

إدراك الكليّ؛ مفهوماً كان أو حكماً. إدراك المركب؛ تصوّراً كان أو تصديقاً.

. ملكة يقتدر بها على استعمال موضوعًات. (كشَّاف اصطلاحات الفنون/١٠٥٥)

يطلق على الملكة التي يقتدر بها على استكشاف كلّ مسألة بلا تجقم. وعلى العلم بجموع المسائل المدوّنة فيه أو نفس المسائل المطومة. (شرح الإلمانات من كتاب الشفاء/١٠٠)

(هر) إضافة بن العالم والمطرم تصير منشأ لاتكشافه له مكاشفة حضورية للمتفس بمشاهدة ماهيات الأشياء باختراعها وإبداعها في صقعها وعائمها في القسرة الحسية والخيالية واتصالها بالعقل الفقال في التحقيل القمال في التحقيل .

ويكون عند بعض عبارةً عن ارتسام حقائق الأشياء في الذّهن وعند آخرين عن انطباع أشاحها.

وعل بعض من الآراه: مكاشفة حضوريّة للنفس مشاهدة ماهيّات الأشياء باختراعها وإبداعها في صنفعها ومالمها في الضورة الحسّيّة والخياليّة واتعالما بالعقل الفقال في الشمقّل.

وعلى رأي صاحب الإشراق مشاهدتها (الماهيّات) بإعداد الشُوى الباطنة للأشياء في عالم المثال الأعظم والحنال المنفصل في الشخيّل واتصالها بالعقل الفقال في التَمثّل.

إنّه باتّحاد النّفس بالأشياء وتطوّرها بأطوارها ؛ سواء كان في التختِل أو في التعقل. (رسائل ظلمَ مُلا على نوري/١٢٧)

هبارت است از حضور شيء از بسرای شيء بميئيتی که موجب نميّز و انکشاف حاضر باشد در نزد آن شيء. <sup>(۱)</sup> (لمان إلمبّة/۲۷)

كون الشّيء نوراً لنفسه ونوراً لغيره (شيخ الاشراق). (أمرار الحكم /٢٣ و ١٤٣)

جه الإدراك ، التصديق، التموّر، العقل الفعليّ، اليقين.

(٩٤٣) علم الآخرة هو العلم الذي لا يفسد بفساد البدن ولا يخرب بخراب الدنيا. وهو العلم بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.

١ - هبارة عن حضور شيء لشيء بحبث يوجب الثبيّر .
 وانكشاف القيء الخاضر عند القيء الآخر.

#### العلم الإجالي/٢٣٨

(الزّمائل لصدرالدّين/٢٨١) ـــه العلم بالله، العلم الحقّ.

(464) العلم الإجمالي العلم هو حصول ماهيّة الشّيء في العقل بحيرًدة عن التّواحق الحارجيّة.

وهو إثما تفصيليّ ؛ فكن عَلِم منألة ثمّ غفل عنها ، ثمّ ششل عنها ، فإنّه يحضر في ذهبه انقدرة على الجواب هن تلك المنألة . وعلمه باقتداره على الجواب عنها يستلزم علمه بها .

ولمّا لم يتميّز تلك المألة ولا يعرف تفاصيلها، كان العلم بها إجاليّاً.... (إيضاح المناصد من حكة عن الفواهد/١٩٦)

آن است که یک صورت علمیه جهت انکشاف امور متعدد باشد.

عبارت است از علم به امور متعدده به حیثیتی که آن امور به اعتبار آن علم از یکدیگر ممتاز نباشند.(۱) (لعات الهنهٔ۳۲۷)

العلم تفصيليّ أو إجماليّ. فالأوّل هو العلم بالأشياء المتعددة بعُسُور متمايزة منفصلاً بعضها عن بعض.

والقائي أن يعلم تلك الأشباء بصورة واحدة لم يتفصل بضها عن بعض. (شرح منظوم ١٤٣/٢) حه العلم ، العلم التفصيلي.

(٩٤٥) العلم الأخصّ هو ما احتوت عليه الناسفة الأولى. (نضير ما بعد الطبيعة/١٦٥٢)

ـ الفلسفة الأولية.

رديم) علم الأخلاق العلوم إمّا أن يتملّق بتعليم الآراء التي ينتظم باستمساها ، المشاركة الإنسانية العامية ويعرف بتدبير المدينة . ويسمّى علم السّياسة ، وإمّا أن يتملّق بما ينتظم به المشاركة الإنسانية الخاصة ويسمّى بتدبير المنزل وإمّا أن يتملّق بم ينتظم به حال الشّخص الواحد في تزكية نف وتصفية ذهنه لستمد بذلك كقبول العلوم التظرية التي بما تحصل السمادة المظلمي والتّمرة والأولى . ويسمّى علم الأخلاق . (تعليقة علم الشّخاء المعادة المعلمين علم الأخلاق . (تعليقة علم الشّخاء المعلمة المستمنية المنادة المعلمين من النّف المنادة المعلمين والتّمرة المنادة المعلمين والمّناء المعرائلين/ه)

- علم السيّامة، الحكة الخلقية.

(۹۷۷) علم الأصول والفروع هرجه آن را به دلائل عقل اثبات نوان كرد آن را علم اصول گورم. و هرچه آن را جز به دليل سمعی اثبات نتوان كرد آن را علم فروع گورم. (۱) (تفاتف المکاره))

(44A العلم الأقضل هو العلم النام الذي الا يرول لما هو دائماً لا يزول . (رسائل الغارابي، السياسات الدنية/11)

(٩٤٩) العلم الإلهي العلوم الإلهيات هي معرفة القور الجرّدة المفارقة للهيول .... (رسائل اعوان القبقاء ٧٩/١)

الَّذي يتولى النَّظر فها هو بريء عن المادّة بالكليَّة هو الإلهيّ . (مقاصد الفلاسفة/١٣٧)

١ حو أن تكون صورة علمية واحدة سبباً لاتكشاف أمور متعدة.

عبارة عن العلم بأمور متعددة لاتكون على وجه تعتاز بعضها عن بعض بالشظر إلى ذاك العلم.

٢ - كل ما يكن إثباته بالثلاثل الحقلية نستيه ملم الأصول.
 ١٥٠ - ١٠٠ - ١٠٠ الله النسم أستيه علم المالات النسم أستيه علم

رسور. وكلّ مالامِكن إثباته إلّا بالذليل الشمي تُستيه ملم الغروع.

هو العلم الّذي تعرف به صفات الإله مطلقاً. (المتبر في الحكمة ٦/٣)

هو الّذي يتكفّل بيان مبادئ موضوع الملم الطبيعي . (تنسر ما بعد الطبعة/١٤٢١)

المعلوم... إن لم يقارنها (الماذة الجسميّة في الوجود العيني) فهو الإلهيّ . (شرح حكة الإشراق/٢٣)

ما يبحث فيه عن عوارض الوجود ولواحقه من غير اقتران بمادة أو عوارضها. (إيضاح القاصد من حكمة عن القواعد/))

أصناف العلوم إمّا أن تتناول اعتبار الوجودات من حيث هي في حركة تصوّراً وقواماً، وتتملّق بواة فصوصة الأنواع وإمّا أن تتناول اعتبار الوجودات من حيث هي مفارقة لتلك تصوّراً لا فواماً. فالقسم الأواي من العلوم هو العلم الطبيعي، والقسم الله في هو العلم الزياضي الحض وعلم المدد المشهور منه. وأمّا معرفة طبيعة العدد من حيث هو عدد قليس لذلك العلم. والقسم النّالث هو العلم الإلميّ. (نطبقة على الشفاء لعمراللين/٣) هو علم بأحوال ما لا يفتقر في الوجودين ا أي المخارجي والذّهني إلى المادة. ويستمى بالعلم

النون(17) هو علم من أنواع الحكة الشظريّة. ويستى إيضاً بالعلم الأعلى، وبالفلسفة الأولى، وبالعلم الكليّ، بالم بعد الطّبيعة وبما قبل الطّبعيّة. (نفس

الأعلى، وبالقلسفة الأولى، وبالعلم الكلى، وبما

بعد الطبيعة، وبما قبل الطبيعة. (كشَّاف اصطلاحات

مه الحكة الإلهيّة، العلّم الرّماضي، العلم الطبعي، العلم

(٩٥٠) العلم الأنفعالي الأوائل يقتسون اللم إلى علم انفعالي وإلى علم فعلي . ويتعون أنّ الانفعالي تابع للمعلوم ومطابق له . ويعنون

بالانفعالي: ما كان حاصلاً بواسطة الموجودات الحتارجيّة ومستضاداً من جهتها. ويقولون: إنّ العلم الانفعالي متأخّر في الرّتبة أو في الزّمان عن تمقّق الحقائق....

وأمّا العلم الفعل فعندهم أنّ العلوم تابع له ومشحقّق الوجود بسبه، وأنّ القسورة العلميّة عندهم تحصل أوّلاً، ويحصل بسبها وجود القورة الخارجيّة. (شرح منالة الطه/٢٠)

العلم إن كان مستفاداً من الخارج؛ كما أنّا نشاهد صورة نفس في الحارج، فيحصل في ذهستنا صورة منتزعة من الأمر الخارجيّ يستمى علماً انفعاليّاً. (إيضاع الفاصد من حكة عن الفراهد/٢٠٠)

عبارت است از این که جهت موجودیّت شي، منایر باشد بالدَّات با جهت انکشاف و حضور آن از برای عالم، مثل تعقّل ما امور خارجه از ذوات خود. (۱) (لمات إلهته/۳۳۷)

ــه الملم الفعلي .

(٩٥١) العلم البديهي والتظري -

(٩٥٢) العلم البسيط والمركب اعلم أنّ العلم كالجهل قد يكون بسيطاً، وهو عبارة عن إدراك شيء مع الذهول عن ذلك الإدراك وعن التصديق بأنّ المدرّك عاذا ؟.

وقد يكون مركباً وهو عبارة عن إدراك شيء مع الشَّمور بهذا الإدراك وباأنَّ المَـدَرُك هـو ذلك الشَّمو. (الحكة العالمية ١١٦/٢)

ـه الجهل البسيط والمركب.

١ ـ عبارة من المنايرة بين جمهة موجونية التيء وجهة انكشافه ومضوره عند العالم ٤ كتقلنا أموراً خارجة من فواتها.

(٩٥٣) العلم بالكنه والعلم بالوجه علم

بشيء يا علم است به تسام حقیقت و ذات و يا علم است بوجهی از وجوه و خافهای از خواص و نعنی از نمون شيء معلوم. اوّل را علم بكنه و ثمانی را علم بوجه میگوینند. و این قسست اعتصاص به علم حصولی ندارد، بلكه در علم حضوری اشراق نیز عقق و ثابت است:

علم بكنه در علم حصول عبارت است از حصول صورت تمام ذات یا ذائیّات شي ه در نزد مدرّک؛ مثل صورت حیوان ناطق كه تمام ذائیّات انسان است.

و علم بوجه در علم حصول عبارت است از حصول صورت نحق انتهی از نصوت و خاصهای از خواص شيء در نزد مدرک؛ مثل حصول صورت خاصک و کاتب در نزد مدرک از آن حیثیت که نعی از نعوت و خاصهای از خواص انسانند. و علم بکنه در علم حضوری عبارت است از حضور نمام حقیقت حضور نمام حقیقت خارجیه شیء از برای مدرک مثل حضور نمام حقیقت

ر علم بوجه در علم حضورى اشراق عبارت است از خضور هوچه شي ه، از آن جهت كه اثر آن شيء است از جهت كه اثر آن شيء است از براى مدرك؛ عمل حضور معلول بالذات و مجمول بالذات شيء از براى مدرك؛ خواه آن مدرك خود معلول بالذات باشد و يا غير آن. (نمات

عيمنيته و هويّت خارجيّه واجبالوجود بالذّات از

احب ١٩٠٦ ( ١٨) الطب بتمام الحقيقة والذات وإمّا علم به بوجه من الوجوه وضاضة من الخواص ونعت من التعوت لهذا الشيء المعلوم, فالأول يستى علماً بالوجه والثاني علماً بالكنه, وهذا التقسيم لا يختص بالعلم الحصولي، بل يجري في

العلم الحضوري الإشراق أيضاً.

فالعلم بالكنه، في العلم الحصولي عبارة عن حمول صورة ذات بتمامها أو حصول صورة الدَّاتِيات عند المدرك ؛ مثل حصول صورة الحيوان النَّاطق الَّذي هو تمام ذاتيّات الإنسان.

والعلم بالنوجه في العلم الحصولي عبارة عن حصول صورة تعت من نعوت الشيء وخاصة من خواصة عند المدرك ؛ مشل حصول صورة القساحك والكاتب عند المدرك من حيث أنها نعتان من نعرت الإنسان وخاصتان من خواصة.

والطم بالكنه في العلم الحضوري عبارة عن حضور تمام حقيقة التّمي العينيّة وهويّته الخارجيّة للمدرك ؛ مثل حضور واجبالوجود بتمام حقيقته وهويّته له.

والعلم بالوجه في العلم الحضوري الإشراق عبارة عن حضور هوتة أثر القيء ووجه للمدرك من حيث كونه أثراً ووجهاً لذلك الشيء؛ مثل حضور المعلول بالذات والجمول بالذات لشيء للمدرك ؛ سواء كان المدرك نفس الشيء العلول بالذات أم غره.

ـه العلم الحصوليّ، العلم الحضوريّ.

(2013) العلم بالله هو العلم بذاته وصفاته وأسمائه . (الزسائل لصدرالابن/۲۸۱) ما الآت:

علم الآخرة.

(٥٥٥) العلم بالوجه ــ العلم بالكنه والعلم بالوجد.

(٩٥٦) علم التأليف إنّه إيجاد نسبة عدد إلى عدد وقَرَنُه إليسه، ومعرفة المؤتلف منه والختلف، (رمائل الكنيّ اللمفيّة/٣٧٧)

## (۱۵۷) علم تدبیر المنزل مه علم الأعلاق.

(مه.) علم التعاليم الملم المشتمل على جنس الأعداد والأعظام هو علم الكعاليم. (رسائل الفارين، تحميل الشعاد/٨)

هو الّذي يستظر في الكيّنة مجسّرة عن الهبيول. (رماثل ابن رشد، كتاب ما بعد الظبية/٣)

(۹**۹۹) العلم التفصيلي** آن است كه اشياء را بداند متمايز در مقل و منفصل بعضی از بعضی.<sup>(۱)</sup> (درّة الگاج ۸۷/۲)

أن يعلم الماهبة المركبة مفعلة الأجزاء بجيث يميز المقتل بعضها عن بعض، إمّا بالفعل أو بالقرّة القريبة من الفعل بجيث يقدر في كلّ حال عل استفصال تلك الأجزاء وإن أمرض عنها فياعتبار ففلة أو جبيت اللفس الالتفات عن تلك الأجزاء ويكون بحالة لو مُشلت عنها لميتزتها لا باعتبار جهله بتلك الأجزاء. (إيضاح القاصد من حكة من القراء (127/عاللة المرتبة عن حكة من

عبارت است از طلم به امور متعدده بمیثیتی که به اعتبار آن علم از یکدیگر نمتاز باشند. <sup>(۲)</sup> (لمات افت:۳۲۱/۲۲)

هو العلم بالأشياء المتعلدة بُصور متمايزة منفصلاً بعضها عن بعض . (شرح منظوم ١٤٣/٢) ــه العلم الإجالي .

# (٩٦٠) العلم الجزئي والكلَّـيّ العلم الكلِّي

٩ العلم بالأشياء متمايزة عند العقل ومنفصلة بعضها
 عن يعض .

٢ - س ميارة عن العلم بأمور متعقدة بعثور متعايزة منفعلة بعثها عن بعض .

هو ينظر في الشّي العامّ بجسيع الوجودات؛ مثل. الوجود والوحدة.

والعلوم الجزئيّة هي الّتي موضوعاتها بعض الموجـودات، أو الموهـوسات. ويختص نظـرها بأهراضها الحقاضة بها؛ مثل علم الطبيعة. (رسائل الفاراي، أغراض ما بعد الطبيعة/ع)

## (٩٦١) العلم الحصوليّ والحضوريّ العلم والمرفة بالوجود الحقيق ثلاثة أنماء:

أحدها اللم الحصولي وهو العلم بالماهيّات الرجودة من حيث هي موجودة، فإنّها علم بأنحاء الوجودات الحقيقيّة برائي لحاظها. ومن هنا يقال: الحدود يقدر الوجود.

وثانيا وهو أيضاً حصوليّ ـالعلم بحقيقة مطلق الوجود بالعنوانات المطلقة المطابقة لها؛ مثل أنّها مصداق الوجود العام، وأنّها الوحدة الحقّة .... وثالثها معرفتها الحضوريّة. وهي قسمان:

أحدهما كالعلم الحضوريّ الّذي للشفس بذاتها، علماً غير اكتناهي ....

وثانيها كالطم الحضوري للتنفوس التألهة بمشيقة الوجود. وهو علم الضاني بالفنسي فيه. (المكة التعالة ٢٩٠/٣ و ٢٦٢)

الملم كيا ذكره القوم قسمان:

حصوليّ ويمبّر عنه القصوّر. وهو ـكما ذكرت. عبارة عن حصول صورة الشّيء في الدَّهن، أو الصّورة الحاصلة فيه.

وسفوري، وهو ليس بالقصور. والعلم بالوجود وإن لم يكسن أن بكون بطربق التقصور كها ذكرت، لكته يمكن أن يكون بالحضور. (أصل الأمول/))

علم تقسیمات دارد از آن جمله است تقسیم به حصولی که ارتسامی نیز گویند، و حضوری.

امًا حصولي صورت حاصله از شيء است در نزد

#### العلم الخضوري/٢٤٢

هِرد؛ چون علم نفس به شمس و آمر و حجر و مدر و غیر اینها به حصول صور اینها در آن.

و حضوری علمی است که عین معلوم است؛ چون علم بجرد به خودش، و چون علم نفس ناطقة به قوای خود و صوری که در قوا است که علم به اینها حضوری است.

و علم حضوری سه قسم است; علم شيء به ذات خود، و علم شيء به معلول خود، و علم قاني به مفتى فيه.(۱) (اسرار الحكم/11)

### (٩٦٢) العلم الحضوريّ

ت العلم الحصولي والحضوري، العلم بالكنه وبالوجه.

(٩٦٣) العلم الحق هو معرفة الله تعالى وسائر الموجودات على ما هي عليه وبخاصة الشريعة منها، ومحرفة الشعادة الأخروية والشقاء الأخروي.

هو امتثال الأفعال الّتي تفيد انشعادة، وتجنّب الأفعال الّتي تفيد الشّقاء. (فلضه ابن رشد/٢٨) - علم الآخرة.

# (٩٦٤) علم الحكمة هو الذي ينظر من

إن الله تقسيمات؛ منها تقسمه إلى الحصولي،
 ويقال له: الارتسامي، وإني الحضوري.

أثنا الحيموليّ فهو القبورة الحاصلة من القيء عند المجرّد و كعلم التفس بالشسس والقمر والحجر والمدر وفيرها، بعنى حصول صورها في التفس.

والحضوريّ علم هو عين المدّوم؛ كعلم الجرّد بقاته، وعلم النّفس النّاطقة بقواها، والصّور الّذي فيا، فإنّ العلم فيا علم حضوريّ.

والملم الحضوريّ على ثلاثة أنسام: علم الشّيء بذاته: وعلم الشّيء (الملّة) معلوله، وعلم الفاقي طالمتنيّ فيه.

الأسباب في انتبب الغائي الأفصى لجميع الوجود من قبيل أن جميع الأسباب هي من قبيل هذا التبب أي من أجله. (فلمنة ابن رشد ۱۹۰/۱۰)

هو علم باحث عن أحوال أعيان الموجودات على ما هي عليه في نفس الأمر بقدر الظافة البشريّة. (كتّان اصطلاحات العند/٢٦)

ـــ الحكة.

(٩٩٥) العلم الرّياضي هو العلم الذي يتولّى النّظر فيا هو بريء عن المادّة في الوهم لا في الوجود هو الرّياضي . (مناصد الفلاسفة/١٣٧) للعلوم إنا أن يفتقر إلى مقارنة المادة الجسميّة في الوجود العبني أو لا . والأول إن لم يتجرّد عنها في الدّهن فهو الطّبيسي والاّ فهو الرّياضي . (شرح حكة الإشراق/٣٣)

أصناف العنوم إقا أن تنناول اعتبار الموجودات من حيث هي في حركة تصوراً وقواماً وتتملق جوادً عصوصة الأنواع وإمّا أن تتناول اعتبار الموجودات من حيث هي مفارقة لتفك تصوراً لا قواماً، وإمّا أن تتناول من حيث هي مفارقة ، فواماً وتصرراً. فانقسم الأوّل من العلوم هي العلم الطبيعي، فانقسم التاّفي هو العلم الرّياضي المفض ....

هو علم بأحوال ما يفتفر في الوجود الخارجي دون الشعقل إلى المادّة؛ كالتربيع والشنيت. (كشاف اسطلاحات الفنون(١٢)

حه الحكمة الرّباضيّة، العلم الطبعي.

(٩٦٦) علم الشاء والعالم مرمدنة جواهر الأفلاك والكواكب وكسيتها وكيفية تركيبها وعلّة دورانها، وهل تقبل الكون والفساد؛ كما تقبل الأركان الأربعة التي هي دون فلك القبر أم لا، وما علّة حركات الكواكب واختلافها في الشرعة

والإبطاء وما علّـة حركة الأفلاك ، وما علّـة سكون الأرض في وسط الفلك في المركز، وهل خارج العالم جسمٌ آخر أم لا ، وهل في العالم موضعٌ فارخً لا شيء فيمه ؟ وما شاكل ذلك . (رسائل إحوان الشناء ٢٠٧/)

علم يعرف فيه أحوال الأجسام البسيطة والحكمة في صنعها ونضدها وغير ذلك ويستمى عملم الشماء والعالم. (نطبقة على الشفاء المدرالذين/٧)

هو علم يبحث قيه عن أحوال الأجدام الّتي هي أركان العالم, (كثاف اصطلاحات الفنون/٥٠)

(۹۹۷) علم السياسة واعلم أنّ الدنية (علم الدنية) قد قسمت إلى قسمن: إلى ما يتعلّق بالسُلك ويستى علم التباسة، وإلى ما يتعلّق بالبَرْقة والقريعة ويستى علم التواميس. (شرح حكة الإشراق/۳۱)

المعلوم إنما أن تتعلق بشعليم الآراء التي تنتظم باستعمالها، المشاركة الإنسانية القامية، وتعرف بتدبير المدنية، ونسقى علم الشياسة. (تعلبنة عل الشفاء لعدرالذين/ه)

(478) العلم الضروري والمكتسب ينفسم العلم إلى ضروري ومكتسب.

فالضروري هي اللهي يلزم نفس اتخلوق لزوماً لا يجد الخلوق إلى الانفكاك عنه سبيلاً، كالعلم بجواز الجائزات واستحالة المستحيلات.

والكسبي يقابل الضّروريّ، فهو العلم القدور تحميله بالقدرة الحادثة.

والبديتي ما يثبته مجرّد العقل بمجرّد العقل بمجرّد التفاته إلىبه من غبر استعانة بمش أو غيره تصوّراً كان أو تصديقاً فهو أخصّ من الفّمروريّ.

وأمّا النَّظريّ فهو ما بتضَّمنه النَّظر الصَّحبح (هذه

عبارة القاضي). (شرح النولف /٢٢، ٢١) التصديق الضّروري هو ما لا يتوقف بعد تصور الطّرفين على نظر وفكر. (نفس الصدر/٢٨٧)

(٩٦٩) علم الظلب الذي يمفظ صندة الأجسام ويشني نوازل الأسقسام. (رسائل إنوان المسقاء (٨٨٧/)

مقصوده معرفة مبادئ بدن الإنسان ، وأحواله ؛ من الضخة والمرض ، وأسبابها ، ودلائلها ليدفع المضخة والمرض ، وأسبابها ، ودلائلها ليدفع المرض ، وغفظ القسخة . (بالت العلاسفة/٢٢) يبحث فيه عن أحوال "بيدن الإنساني وأركاته وأمرجته ، وكيفياته وكمياته ، من حيث استعداده للقسخة والمرض وأسبابها وعلاماتها . (تعليقة على الشعاء المعداللين/٨)

هو علم يبحث فيه عن بدن الإنسان من جهة ما يقسع ويمرض لالقساس حسفظ القسخة وإزالة المرض (كفّاف اصطلاحات الفنون/؟؟)

هو علم بقوانين تتعرّف منها أحوال أبدان الإنسان من جهة الضمّة وهدمها لتحفّظ حاصلة وتحضل غير حاصلة ما أمكن . (نفس الصدر/٥٠)

ـ الظبّ.

(۹۷۰) علم الظبيعة معرفة الدائم وتركيه ومزاجه، ومعرفة الثباتات والحيوان والمعادن، والأمراض والأمزجة، وصلاحها وفسادها، وهو خادم معين و كالحبر والغذاء للإنسان. (بممونة رسائل الإمام النزائي (۱۹۵/)

(٩٧١) العلم الطبيعيّ الذي يتولّى النظر فيا لا يستغني عن الموادّ العيّنة هو الطبيعي. (مناسد اللامغة/١٣٧)

هو الَّذي ينظر في الموجود المتغيّر. (رسائل ابن رشد. كتاب ما بعد الطبيعة/٣)

العلم هو المرقبة الغاضلة. وهي ثلاث: طبيعيً وخلقيً ومتطفيً؛ قالعلم الطبيعيّ هو الّذي يبحث عن العالّم.

والملم الخُلقيُّ هو الَّذِي يصرف الإنسان في ا أمرون

والعلم المنطقيّ هو الّذي يعنى بمنطق الإنسان. وهو الّذي يستونه الخطابة. (في النّفس/١٥)

المعلوم إنما أن يضتقر إلى مقارنة الملانة الجسعية في الوجود العينتي أولا، والأول إن لم يسجرد عنها في الذهن فهو الطبيعي . (شرح حكة الإشراض(٣٣)

الدهن فهو الطبيعي . (درج عده الإسراء) المساف العلوم إذا أن تتناول اعتبار الموجودات من حيث هي في حركة تصوراً وقواماً وتتملق جواذ عصوصة الأنواع ، وإذا أن تتناول اعتبار الوجودات من حيث هي مغارقة لتلك تصوراً لا قواماً , فالقسم الأول من العلوم هو العلم الظبيعي . (سلية على الشفاء لعدرالدين/٣)

إِنَّا بِيحِث عن أحوال الجسم من حيث أنَّه يَنفَر وليست المهتات ولا نحو وجودها من العوارض الدَّاتِيَّة للجسم من الحيثَة المذكورة بل إنَّها من عوارض الموجود من حيث هو موجود. (المكنّة للعالم ٢٦/١)

هو معرفة كيفيّات المناصر وحركاتها وانفعالاتها وامتزاجات بعضها مع بعض، ومعرفة الزاح، وتولّد المركّبات الثّاقة وغييرها. (الرّسائل لعداللين(۱۸)

هو علم بأحوال ما يفتقر إلى المادّة في الوجودين . علم يبحث فيه عن أحوال الجسم الهسوس من حيث هو ممرض لللفيّر في الأحوال والنّبات فيا . (كفّاف اصطلاحات الفنول/27)

- اللعلم الرّياضي، العلوم.

(۹۷۲) علم الظلممات هو تأليف التُوى الشمارية، يتوى بعض الأجرام الأرضية ليتألف

من ذلك قوّة تفسل فعلاً غريباً في العالم الأرضيّ . (تيافت الفلاسفة/٢٢)

الغرض فيه تمزيج القوى النساويّة بقوى بعض الأرضيّات لحصول أمر غريب في هذا العلم. (تطبقة على الثناء لعدوالذن/٨)

هر حملم يتمرّف منه كيفيّة تمزّج القوى العالية الفقالة بالقوى التاقلة المنطلة ليحدث عنا فعل غريب في عالم الكون والفساد. (كثّاف اصطلاحات الفند/11)

هو علم تعزيج القوى الشعاوية بالأرضية ليحصل أمر غريب. (شرح الإلميّات من كتاب الشّفاء/١٠) - ه علم التيرنجات.

(۷۳م المعلم العقلمي والتقلمي (القرعي) بدان كه علوم برسه قسم است: القرعي آن كه به عقل توان دانستن، و به نقل نتوان دانستن، و اين قسم علوم را عقل خوانند.

دوّم آن که به نقل توان دانستن و به عقل نتوان دانستن. و این قسم علوم را نقلی خوانند....<sup>(۱)</sup> (فطائف الحکار)۲۲)

(٩٧٤) العلم العمليّ هو العلم الّذي ترمي العرفة فيه إلى تدبير أفعال الإنسان. (الجمع بين رأيى الحكيمين/٢٠/

ما يعرف به أحوال أفعالنا ويسمّى علماً عمليّاً. (مقاصد الفلامقة/١٣١)

العلم بتدبير المشاركة الَّتي للإنسان مع النَّاس كَافَّة. (نفس الصدر/١٣٠)

 إلى اعلم أنّ العلوم على ثلاثة أنسام: النسم الأقل ما يكن إدراكه ومعرف بالعقل ولا يكن بالنقل وهذا النسم من العلوم يستمى هلماً عقلبناً. والثناني ما يكن إدراكه بالنقل ولا يكن بالعقل ويستمى هذا بالعام النقلني....

الممل الحق هو امتثال الأفعال التي تفيد الشمادة وتَجِنّب الأفعال التي تفيد الشّقاء . والمعرفة بهذه الأفعال هي التي تسمّى العلم العمليّ . (فلمفة ابن رشد/٢٨)

ـ الحكة العماية، الفلسفة العملية.

(٩٧٥) العلوم العمليّة إنَّ المسليّة هي المسليّة هي باليّ بطلب فيها أوَّلُ استكال القوّة النَّظريّة بعرل العلم التُصوّري والتُصديق بأمور هي هي بأنها أحمالنا . (تن الإلمات من كتاب التّفاء/) الطوم إنّا نظريّة ؛ أي غير متملّقة بكيفيّة العمل أو معليّة ؛ أي متملّقة بنا . دخل في العمليّة وإن كان العمل فيه ذهنيّاً . (نفس العمد/٧)

ه الأخلاق، الزُّهد.

(۹۷<mark>۹) علم الفراسة ه</mark>و استدلال من الحلق مل الأخلاق. (نبافت الغلاسفة /۲۲۱، شرح الإلمبات من كتاب الضّفاء /10)

> (٩٧٧) علم الفروع ــ علم الأصول، العلوم.

(٩٧٨) العلم ألفعليّ اللم الانفعالي هو اللم الانفعالي هو الله وجود العلم مقدماً على وجود العلم . وأنا إذا كان الفاعل فنيناً عن الآلات والأدوات كان بحرد تصوّره سبباً خصول ذلك المتصوّر في الحلاج فهذا هو العلم الفعليّ . (المباحث الشرقة ما دور العلم الفعليّ . (المباحث الشرقة المورد الفعليّ . (المباحث الشرقة المورد المورد المورد المباحث ا

العلم إن كان هو الحضل للأعبان الحارجيّة؛ كما أنّا تتصوّر صورة نفس لا وجود لها في الحارج ويوجد ذلك الكفس في الحارج بحسب ما تصوّرنا

يسقى علماً فعلياً. (إيضاح المقاصد من حكة عين القواعد/١٩٦)

هو أن يكون سبباً للوجود الخارجيّ. (شرح الواقف/٢٨٣)

آن است که جهت موجودیّت و صدور شيء از علّت فیّاضه به صبنها جهت انکشاف و حضور آن باشد از برای عالم، مثل علم نفس به قوا و جنود خود.(۱) (لمات المِتة/۳۳۷)

ــه العلم الانفعاليّ.

(٩٧٩) علم القلك - علم التجرم.

(٩٨٠) العلم الكلّي . - العلم الجزئي والكلّي.

(٩٨١) علم الكون والفساد هو معرفة ماهية جواهر الأركان الأربعة التي هي التار والمواء والأرض، وكيف يستحيل بعضها إلى بيض بتأثيرات الأشخاص العالية، ويكون منا الحوادث والكائسات؛ من المعادن والتبات والموان، وكيف تستحيل إليا راجعة عند الفساد. (رسائل إخوان الشغاء ٢٠٠١)

(۹۸۲) علم الكيمياء متصوده تبديل خواص الجواهر المعنتية ليستوضل إلى تحصيل الذّهب والنفّية بنوع من الجيل. (تالت الفلاسفة/۲۲۱) هو معرفة أن يسلب من بعض المعنتيات خواصها وإفادتها خواص غيرها ليتوضل بها إلى التخاذ

 إ \_\_ هو كون جهة موجوفية الشيء وصدوره من الملة النياضة هي بعينا جهة الكشاله وحضوره للمالم و مثل طم التفس بقواها وجنودها.

### علم اللَّدنيّ/٢٤٦

جوهر ثمين ؛ كالنَّهب والفضَّة من هذه الأجساد. (تعليقة على الشِّفاء الصدرالذين/٨)

هو علم يُراد به سلب الجواهر المعدنيّة خواصها ، وإفادتها خواصًا لم تكن لها . (كشاف اصطلاحات الغنون/10)

معرفة سلب خواص بعض المادن وإفادتها خواص غيرها ليتوصل بها إلى أتخاذ جوهر ثمين؛ كالدِّهب والفضَّة. (شرع الإلهتبات من كتاب الشّفاء/ه))

(٩٨٣) علم اللّدنيّ هو الذي لا واسطة في حصوله بين السّنفس وبين الساري، وإنّها هو كالضّوه من سراج الفيب يقع على قلب صافٍ فارغ لطيف. (جموعة رسائل الانام الغزالي ١٠٥/٣) هو سريان نور الإلهام يكون بعد الشوية. (نفس الهدم ١٠٠/٣)

هو العلم الذي تعلمه العبد من الله تعالى من غير واسطة مُلْك ونين بالمثافهة والمشاهدة؛ كما كان الخضاف اصطلاحات الفندر ١٠٩٨٠٠)

(4۸٤) العلم المتعارف تضية موجودة في فطرة العقل جليّ عند العقل وجود محمولها لموضعها [لموضوعها]. (المدود والفروق/٢١)

(٩٨٥) العلم المدني هو علم الأشباء التي يا أهل الدن بالاجتماع الدني ينال التمادة كل واحد مقدار ماله أعد بالفطرة. (رمائل الغارايي، تحميل الشعادة/١٠)

(٩٨٦) العلم المركّب. -- العلم البسيط والمركّب.

(٩٨٧) علم المعاد هو معرفة ماهيّة النّشأة الأخرى، وكيفيّة انبعات الأرواح من ظلمة الأجساد، وانتباه النّغوس من طول الرّقاد، وحشرها يوم المعاد، وفيايها على القراط المستمّم، وحشرها لحساب يوم الذين، ومعرفة كيفيّة جزاء الهسيني وعقاب المسينين، (رسائل إنوان القماناء (۲۰/۱)

(٩٨٨) علم المنطق ١٠ الضناعة التي بها نستفيد هذه القرة (قرة الذّهن على إدراك الشواب) تستى صناعة المنطق.

٣٠. التي بها يوقف على الاعتقاد الحق أي ما هو, وعلى الأمور التي با يصبر الإنسان إلى الحقق، والأمور التي با يزول الإنسان عن الحقق. (رسائل الفاراي، كتاب الخلس، ١٧)

آلة يقع بها الفصل والتمييز بين ما يقال هو حق أو باطل فها يعتقد، وبين ما يقال هو خبر، أو شرّ فها يفعل، وبين ما يقال هو حسن أو قبيع بالمقل. (المقابسات/١٢٣)

هو صناعة أدوية يشميّز بها الصّدق والكذب في الأقوال والحقّ والباطل في الاعتقادات والحبر والشّر في الأحوال . (نفس الصدر٣٦٧)

آلة فانونية تعصمه (الإنسان) مراعاتها عن أن يضلّ في فكره. (الإشارات والشبهات/١)

هو الأصل الَّذِي تستيه في فنَّ الكلام كتاب النَّظر. وقد تسنّيه كتاب الجدل، وقد تسبّيه مدارك العقول. (تافت الفلاسفة/٧)

أداة الشّفس النّاطقة بها يتوضّل إلى انبساط الأمور الحُفيّة عندنا. (الحدود والفرق/١)

صنائع معيّنة في هذه (في الّتي غايبًا الموقة، أو في الّتي العلم فيا من أجلّ العمل) ومسددة. (رمائل ابن رقد كتاب ما بعد الطبيمة/٢)

علم منطق شناختن معنی هایی است که از آن معنی هایی است که از آن معانی رسیدن به انواع علم مکتب ممکن باشد، و آن که از هر معنی به کنام علم توان رسید. رسناعة منطق آن بود که با شناختن معانی و دانستن کیفیت تصرف، ملکه شدن این دو نفیلت نیز مقارن باشد.... (۱) (درّة الناج ۱/۲) حو العاوم.

(٩٨٩) علم الموسيق علم يكشف السب المدنية المقومة للألحان. (الجمع بن رأيس المكين/٨)

هو معرفة تأليف الأصوات وبه استخراج أصول الألحان. (رسائل إغوان الضفاء ١٩٦/)

هو معرفة الشَّاليفات والنَّسب بين الأشياء المختلفة والجواهر المتضادّة القوى. (نفس الصدر ٧٩/١)

هو معرفة ماهيّة النسب وكيفيّة تأليف الأشياء الهنطفة الجواهر، المتباينة القسور التضادة القوى، المنافرة الطبائع كيف تجمع ويؤلّف بينها كيمالا تتنافر وتأتلف وتتحد، وتصير شيئاً واحداً، وتضل فعارً واحداً أو عدة أفعال. (نفس الصدر ٢٧٧/)

(٩٩٠) علم التجوم هو ما يدل عليه فزة حركات الكواكب من زمان معلوم، وعل زمانه وعل النزمان الآتي الهدد. (رسائل الكسندي اللهنية/١٧٧)

علم هيئة الكلّ في الشّكل والحركة ، بأزمان

الحركة في كل واحد من أجرام العالم التي لا يعرض فيها الكون والفساد حتى يدثرها مبدعها بإن شاه دفته ؛ كما أبدعها ، وما يعرض بذلك . وهذا هو المستى علم الشنجيم . (نفس المعدر/٣٧٧) الفلك يفتر الطّواهر السّماويّة بحركات دائريّة الفلك بين رأيي الحكيين/٨)

الَّذي يدرك به ما كان ويكون. (رسائل إخوان الشفاء ٢٨٦/٤)

الأصطر نوبيا ؛ يعني ، علم التجوم . وهو معوقة تركب الأفلاك وتخطيط البوج وعدد الكواكب وطبائمها ودلائلها على الأشياء الكائنات في هذا العلم ، من حركة الشمس . (نفس المعدر ۱/۸۷) الأضلا نوبها هي التجوم وهي معرفة كمية الأفلاك والكواكب والبوج ، وكمية أبعادها وعقدير أجراها ، وكميتة تركيها وشرعة حركاتها على الكائنات قبل كونها . (نفس المعدر ١/٧٢٧) علم أمكام التجوم هو معرفة كيفية الاستدلال وطوالم الروم وحركات الكواكب بدوران الفلك وطوالم الروم وحركات الكواكب

على الكائنات قبل كونها تحت فلك القمر ويسقى هذا النوع علم الأحكام. (نفس المسدر ١١٤/١) هو تحمين في الاستدلال، من أشكال الكواكب وامتزاجاتها على ما يكون من أحوال العالم، والملل، والمؤاليد، والسنين. (تهافت الفلاسفة/٢٢١)

راويب الاستدلال من أوضاع الكواكب وأشكالها ووقوعها في دُرّج البويج على أحوال هذا المالم وهو تغنينيّ . (تلبئة مل الفناه لمدراللين/٨) هو معرفة الأفلاك وعدد الكواكب ومقادير أبعادها وعظم أجرامها وأحوال حركاتها قدراً وجهة . (الزمائل لمدراللين/٨١)

هو علم يتمرّف منه الاستدلال بالتشكّلات الفلكيّة على الحوادث الشفليّة. (كفّاف اصطلاحات الفون()))

١ ــ ملم النطق هو معرفة صالا يتمكن الوجول بها إلى أنواع العلوم المكتسبة، ومعرفة أن كلا من هذه المعاني يكن الوجول بها إلى أي علم من الطوم.

ومنامة النطق هي أن تقارن هاتين المرفين: حفرة الهافي ومعرفة كيفيّة الشحرف فيا مع حصول الملكة وبلوغ هاتين الفضيلتين إلى حد الملكة.

هو علم بأصول تمرف بها أحوال الشَّمس والقسر وغيرها من بمض النَّجوم (نفس المعدر/٥٠) - علم الهَبْدُة العلوم.

(٩٩١) العلم النّظريّ أي العلم الّذي غرضه بجرّد العرفة . (الجمع بن رأيي المكين/٢٥) فيه أحوال الموجودات لتحصل في نفوسنا هيثة الوجود كلّه على ترتيه ؛ كل تحصل القورة الرئيّة في الرأة . (متاسد اللاستة/١٣٤)

. حصبول صبورة الشِّيء في الـعـقـيل. (كشَّـاف امطلاحات الفنو/٢٠٥١)

ــه العلم العمليّ.

(٩٩٢) علم التفسانيات هي معرفة التفوس والأرواح الشارية في الأجسام الفلكية والقليبية، من لكن الفلك الهيط إلى شنبى مركز الأرض، ومعرفة كيفية إدارتها للأفلاك، وقريكها للكواكب، وتربيتها للحيوان واللبات، وحلولها في مجتنب الحيوانات، وكيفية البعائها بعد المهات. (رسائل إحوانا الشفاء (٣٧٢)

(٩٩٣) العلم الشقلي ... العلم التقلق.

(٩٩٤) علم التواميس -- التيامة.

(٩٩٥) علم التيرنجات هو مزج أوى الجواهر الأرضيّة، ليحدث منها أمور غريبة. (بمانت الفلاسنة/٢٢٧)

الغرض فيمه تسزيع القوى الَّتِي في الأجسام الأرضيّة بصدور فعل غريب. (تعليقة على الشّفاء الصدرالذين/٨)

ــه علم الظلسمات، العلوم.

(۹۹<mark>۹) علمه تعالى أفض</mark>ل العلم هو الذاة الّذي لا يمكن أن يزول. وذلك هو علمه بذاته. (آراه اهل الدينة الفاصلة/١٠)

علم واجب الوجود عبارةً عن عدم غببته عن ذاته المجرّدة عن الماذة . (شرح حكة الإشراق/٢٥١)

علمه بالأشياء عبارة عن وجوده بعبت ينكشف له الموجودات الواقعة في عالم الإمكان على نظام أن مؤدّياً إلى وجودها في الخارج مطابعة له أنتم تأدية لاعلى وجه القصد والرّوية وهي علم بسبط واجب لذاته فائم بذاته خلاق للملوم التصبلية المغلبة والنفسية على أنها عنه لا على أنها فيه. (احمكة النمالية /١٩١٨)

عبارة عن انكشاف ذاته بوجه يفيص منه الحيرات على ذاته بذاته . (القراهد الزمزية/٢٦) علمه تمالى بالأشياء صور خارجيّة قائمة بـذواتها

علمه تعالى بالأشياء صور خارجيّة قائمة بذواتها متفصلة عنمه تعالى وعن الأشياء. (المبدأ والعاد العدرالذين/٩١)

علم الباري لذاته لا يعلم كما يعلم الأشباء بعدم. والعلم هو عَرْض يحل النّفس، وعنه غبر صنفاد من خارج بل يعلم الأشياء من ذاته. فهو يعلم الأشياء جزئيتها وكلّيتها على ما هو عليه من جزئيته وكلّيته، وثباته ونغيره، وكونه وحدوله، وعدمه وأسباب عدمه، ويعرف الأبديّات على ما هي عليه من أبديّة والحادثات على ما هي عليه من حدوث. (التعلقات/٨)

ــه القضاء ،

(٩٩٧) علم الهندسة الباحث عن الكيفية صناعتان:

صناعتان: إحداهما علم الكيفيّة الثّابتة وهو علم الساحة المسقى هندسة.

والأخرى علم الكيفية المتحركة، وهو علم هيئة الكلّ في الشّكل والحركة.... (رسائل الكندي اللمنيّة/٢٧٧)

هو معرفة الابعاد والمقاديس. (رسائل إخوان القسفاء (۲۹۶/۳)

الهندسة مقصودها معرفة الأطوال والكيبات والمقادير. وهي آلة يستعان بها. (جمومة رسائل الإمام النزالي (١٩٤/)

هو علم يبحث فيه من أحوال المقادير من حيث الققدير. (كتّاف اصطلاحات النوذ/27)

ــه العلم الزياضي.

(٩٩٨) هلم الهيئة هو مصرفة تركيب الأضلاك وهيأتها وهيئة الأرض. (مضاتيح الطور٢١٥)

هو معرفة تركيب الأفلاك وكميّة الكواكب، وأقسام البوج وأبعادها وعظمها وحركاتها، وما يتبعها من هذا الفنّ. ويُستى هذا التسم علم الهيئة. (رسائل إعوان الشفاء /١١٤/

الهيشة القديمة هي الهيشة الصحيحة التي تصبح على الأصول الطبيعية وهي مبنية عندي على حركة الفلك المواحد بعينه ، وأفطاب مختلفة إثنان فأكثر بحسب ما يطابق الظاهر.

والهيئة المرجودة في وقتنا هذا هي هيئة موافقة للحسبان لا للوجود. (تضيرها بعد القبيعة /١٦٦٣ و ١٦٦٤)

هو علم تعرف به أحوال الأجرام البسيطة المُعلوثة والشفليّة، وأشكالها وأوضاعها، وأبعاد ما بينها وحركات الأفلاك والكواكب، وصفاديرها.

(كشَّاف اصطلاحات الفتود/19)

هو علم يبحث فيه عن أحوال الأجرام البسيطة العلوية والشغلية من حيث الكنية والكيفية. (نفس المدر/١٤)

ے علم اللجوم.

(٩٩٩) علم اليقين - العلم اليفيني.

(۱۰۰۰) العلم اليقيني هو أن تعرف أن التيء بعنة كذا، متزناً بالتصديق بأنه لا يكن أن لا يكرن كذا. (تافت اللاستة/٢١٦) علم اليقن هو التصديق بالأمور النظريّة

علم البيقين هو القصادق بالامور النظرية الكَلَيَّة، مستفاداً من البرهان، كالعلم بوجود التُمس للأعمى. (الحكة التعالية ١٨/٤)

(١٠٠١<mark>) ألعلق</mark> ما انتهت إليه الأجسام الخفيفة بالطبع. (الحدود والغرق /٦٦، ١٥)

(١٠٠٢) العلوم (أجناس العلوم) العلوم التي يتعاطاها البشر ثلاثة أجناس: فنها الزياضية: ومنها الشرعية الوضعية، ومنها الفلسفية الحقيقية.

المسب الحبيب. فالرياضية هي علم الآداب الّي وُضع أكثرها لطلب الماش وصلاح أمر الحياة الذنبا.

وهي تسمة أنواع: أوّلها علم الكتابة والقراءة. ومنها علم اللّفة والتحو.

ومنها علم الحساب والمعاملات.

ومنها علم الشِّعر والعروض.

ومنها علم الزَّجر والفأل وما يشاكله.

ومنها علم الشحر والعزام والكيمياء والجيل وما شاكلها.

ومنها علم الجرّف والعينائع.

ومنها علم البيع والشّراء والشّجارات والحرث والسّل.

> ومنها علم الشير والأخبار. والعلوم المنطقيّات خسة أنواع:

المبرون .

وأمَّا العلوم الفلسفيَّة فهي أربعة أنواع:

منها الرّباضيّات، ومنها المنطقيّات، ومنها الطّبيعيّات، ومنها الإلميّات.

فالرّياضيات أربعة أنواع: أوّلها الأرضاطيقيّ وهو معرفة ماهيّة المفد وكميّة أنواعه، والثّافي الجوطريا وهو المندسة. وهي معرفة ماهيّة المقادير ذوات الأبعاد وكميّة أنواعها....

والنَّالث الأسطرنوميا. وهي النَّجوم. وهي معرفة كبيّة الأفلاك والكواكب والبوج وكبيّة أبعادها ومقادير أجرامها....

والرّابع الموسيق الّذي هو علم التّأليف. وهو معرفة ماهيّة النّسب وكيفيّة تأليف الأشياء الختلفة الجواهر، المتابنة الشور.

والشادس علم الثبات. وهو معرفة كلّ نبت يغرس أو يبند أو ينبست على وجه الأرض أو في رؤوس الجبال أو قمر المياه....

والشابع علم الحيوان. وهو معرفة كلّ جسم يغتذي ويُنمى ويُنجِس ويتحرّك ... ومعرفة كيفيّة تأليف أعضاتها وتركيب أجسادها ....

فالتظر في هذه كلّها، والبحث عنها ينسب إلى العلوة، العلمة القلب والبيطرة، وكذلك علم القلب والبيطرة، وصيامة القوات... وعلم القسنانع أجم داخل في القسنان.

والعلوم الإلهيَّة خمسة أنواع:

أولها معرفة الباري ـجلّ جلاله وعمّ نوالهـ وصفة وحدانيّته وكيف هو علّة الموجودات وخالق الخلوقات ....

والنَّافي علم الرّوحانيّات. وهو معرفة الجواهر ليسطة العقليّة العلامة الفقالة الّتي هي ملاتكة الله. وهي القدور المجرّدة من الهيول المستعملة للأجسام المديّرة بها، لما ومنها أفعاله....

والقَالَثُ علم الشَّفسيَّات. وهي معرفة الشَّفوس

أَوْلِمَا أَنُولُوطِيقِياً . وهي معرفة صناعة الشَّعر . والنَّاني ريطوريقا . وهي معرفة صناعة الحُطب .

والثالث طوبيقا. وهي معرفة صناعة الجدل. والزابم بولوطيقا. وهي معرفة صناعة البرهان.

والحامس سوفسطيقاً. وهي معرفة صناعة المغالطين في المناظرة والجدل.

وأمَّا العلوم الطَّبيعيَّة فهي سبعة أنواع:

أَوْلِهَا عَلَمُ الْمِادِئُ الْجَسَمَانِيَّة. وَهِي مَعْرَفَة خَسَةً أُشْسِياء: الهَسِيولُ والقَسُورَة والسُرِّسانُ والسُكانُ والحركة....

والشَّاني علم السّاء والعالم. وهو معرفة جواهر الأفلاك والكواكب وكميّتها وكيفيّة تركيبها وعلّمة دورانها....

والثّالث علم الكون والفساد. وهو معرفة ماهيّة جواهر الأركان الأربعة الّتي هي النّار والهواء والماء والأرض....

والرّابع علم حوادث الجرّ. وهو معرفة كيفيّة تغييرات الهواء بتأثيرات الكواكب بحركاتها، ومطارح شاعاتها على هذه الأركان.... والحّاس علم المعادن. وهو معرفة الجواهر المدنيّة

والمحاص علم المحاول. وهو معرفه الجواهر المعديد التي تسمقد من البخارات المستقنة في باطن الأرض، والعصارات المعتدة في الأهوية....

فعلهاء التنزيل هم القرّاء والحفظة , وعلماء الدّاويل هم الأثمّة وخلفاء الأنبياء , وعلماء الرّوايات هم أصحاب الحديث , وعلماء الأحكام والسّن هم العبّاد والزّهاد ومن شاكلهم , وعلماء تأويل المنامات هم والزّهاد ومن شاكلهم , وعلماء تأويل المنامات هم

والأرواح الشارية من الأجسام الفلكية والطبيعية من لدن الفلك الحيط إلى منتي مركز الأرض.... والزايم علم التياسة. وهي خسة أنواع: أوقا التياسة الملوكية، والثالث النياسة الملوكية، والثالث النياسة العامية، والزايم النياسة الخاصية، والخامس النياسة المامية، المفاتية، ... (رسائل إعمان الشاعة مناه المفاتية ... (رسائل إعمان الشفاء ٢٦٦١ ـ ٢٢٤)

اعلم أنَّ العلم على قسمين:

أحدهما شرعيّ والآخر عقليّ وأكثر العلوم القرعيّـة عقليّـة عند عالمها ، وأكثر العلوم العقليّـة شرعيّـة عند عارفها .

أمًا القسم الأوّل وهو العلم الشّرعي فينقسم إلى نوعين:

أحدهما في الأصول وهو علم التوحيد. وهذا العلم ينظر في ذات الله تعالى وصفاته القديمة وصفاته الفعلية ...

النوع الثآني من العلم الشرعي هو علم الغروع : وذلك أنَّ العلم إنّا أن يكون علميناً وإننا أن يكون عملياً . وعلم الأصول هو العلمييّ ، وعلم الغروع هو العمليّ ....

وأمّا القسّم النّاني من العلم قهو العلم العقليّ ، وهو عـلم معضل مشكل، يـقــع فيه خطأ وصواب. وهو موضوع في ثلاث مراتب:

المرتبة الأولى وهو أوّل المراتب: العلم الرّياضي ... والمنطق....

المرتبة الثانية وهو أوسطها: العلم القلبيم. وصاحب ينظر في الجسم الطلق، وأركان العالم، الجواهر والأعراض، وفي الحركة والشكون.... المرتبة الثالثة وهي العليا: هي الشظر في الوجود، ثمّ تقسيمه إلى الواجب والمسكن، ثمّ الشظر في الصانع وذاته وجبع صفاته وأفعاله... ثمّ الشظر في العلويات والجواهر المفردة والعقول المفارقة ... وينتبي إلى علم الشواعات وأمر المحجزات وأحوال

الكرامات ... ومن فرومه صلم الظلسمات والثيرتجات وما يتعلّق بها . (جمودة رسائل الإمام النزائل ۲۹/۳ ـــ ۱۰۱)

(١٠٠٣) العلوم الفلسفيّة (العمايّة والتظريّة) من التي يطلب فيا أولاً استكال المَّوّة التَظريّة بمصول العلم التَّصوّري والتَّصدينّ. (مناتع اللام/))

إنَّ العلم الفلسفيّة تقسم إلى التطريّة والعمليّة. وذكر أنَّ التَطريّة هي التي تطلب فيا استكال السقرة التَظريّة من النّفس بحصول المعتل بالفل ....

وأنّ العمليّة هي الّتي يطلب فيا أوّلاً استكال المؤتل المؤتل المؤتل القصوري والقصديق بأمور هي هي بأنّها أعمالنا، ليحصل منا ثانياً استكال الفوّة العمليّة بالأخلاق. (الميّات الشفاء)؛

به الحكة المماية، الحكة الشطرية، الفلسفة المعابدة الفلسفة الشطرية، العلم الطبعي.

(١٠٠٤) **علوم المفارقات** ما لا يكون لها إلاّ الأوّلَين (الضاعل والغاية). والعلوم المختصة بمثله تستى علوم المفارقات. (الحكة التعالبة ٢٧/٦)

(١٠٠٥) الملوم التظريّة (الإلهيّة والتّعليميّة والطّبيعيّة) إذّ التّطريّة تحمر في أنسام ثلاثة: هي الطّبيميّة والتعليمية والإلهيّة.

إنّ الطّبيئيّة موضوعها الأجمام من جهة ما هي متحرّكة وساكنة وبمثها عن العوارض الّتي تعرض لها بالذّات من هذه الجهة.

وأنَّ الشَّملِيميَّة موضوعها إمَّا هو كمَّ مجرَّد عن اللَّذَة . بالنَّات وإمَّا ما هو ذوكمَّ ، والمبحوث عنه فيها

#### العلوم النقلبة / ٢٥٢

أحوال تعرض للكمّ مِا هو كمّ ولا يؤخذ في حدودها نوع مادّة ولا قرّة حركة.

وأنّ الإلهيّة تبحث عن الأمور المفارقة للهادّة بالقوام والحدّ وأنّ الإلهي هو الّذي يسبحث فيه عن الأسباب الأول للوجود الطبيعي والشعليمي وما يتطفّى بها وعن سبّب الأسباب ومبدأ المبادئ وهو الإله . (إليّات الشّفاء)؛

هي الّتي يطلب فها؛ أي في تحصيلها استكال القوّة القطريّة من النّفس. (شرح الإلمبّات من كاب الشّفاء/١)

أي غير متعلَّقة بكيفيَّة العمل.

أي لا يتوقّف حصولها على ممارسة العمل. (نفس المدر/٧)

الحكة الشطرية، الفلسفة الشطرية، العلوم.

(۱۰۰۱) العلوم التقلية

العلم العقليّ والثقليّ.

(١٠٠٧) **العمى** إنّه عبارة عن انتفاء البصر في حقّ من يتصور في حقّه السمسر. (شرح حكمة الإشراق/١٠٥)

(۱۰۰۸) العمق ما كان من العظم متصلاً بجهة واحدة فهو طول، وما كان متصلاً بجهتن فهو عرض، وما كان في ثلاث جهات فهو عمق. (نسيرما بعد التليمة/٩٥٦)

هو البعد المقاطع للطول والعرض معاً. (مطالع الانظار/١٦)

البعد كسيّة؛ فإذا فرض ابتداءاً وأنّه أطول بالنّسة إلى امتداد آخر فهر طول، وإذا فرض ثانياً أو أنّه أنصر من امتداد آخر فهو عرض، وإن فرض أنّه مقاطع للظّول فهو عمق. (نفس المدر/٧٧)

يقال لما بين التطعين من الشغانة، ولتالث المعين المفروضين طولاً وعرضاً إذا كان متفاطعاً لها، ولما يؤخذ استداؤه من فوق حتى أنه يستى المأخوذ عكمه سمكاً. وقد يطلق على الجسم نفسه. (المكذ التالية ١٨/١)
- الشعد.

.....

(١٠٠٩) العمل الفعل تأثير في موضوع قابل التأثير.

ويقال هو الحركة التي من نفس المتحرّك . والعمل فعل بفكر. (رماش الكندي الفسفية/171) هو الأثر الباتي بعد انقضاء حركة الفاعل. (نفس المسلم/٢٧١)

الفعل يفال على ما يتقفي مع انقضاء الحركة ، وعلى ما لا يتقفي . والعسل يقال على الآثار التي تشعيب في المذوات بعدد انتقضاء الحركة . (القابمات/٢٠٤)

ــه الفعل.

(۱۰۱۰) **العناد** مناقضة الحضم بإنتاج ضد ما يراه. (الحدود والغروق/۲۷)

(۱۰۱۱) العناصر الأربعة الماء، الحواه، الثار، الثراب. (الجمع بيز رأيس الحكيمين/۱۱) هي الأركان التي تتركّب منها المركّبات. (كشاف اصطلاحات الفنون/۱۹۲)

سه الماه، الحواه،

(١٠١٢) العشاصر الشّلاثة هي المكن والمتنع والواجب. (رمائل إخوان الشفاء ١٧٩/٢) - المننع، المكن، الواجب.

(١٠١٣) العناية أن يوجد كبل شيء على أبلغ

ما ميكن فيه من النّظام. (النمليقات /١٦، الفيسات (٣٢٠)

صدور الحنير عنه لذاته ، لا لفرض خارج عن ذاته . (التعليفات/١٥٧)

إحاطة الحق تعالى بكيفيّة نظام الكلّ وما يجب عليه الكلّ . (مد رسالة شيخ إشراق/171)

عبارةً من علمه تمالى بها عليه الوجود من الأشياء الكتّبتة والجزئية الواقعة في التنظام الكتّبي على الوجه الكتّبي المقتضي للخبر والكمال على وجه الرضما المؤدّي وجود التنظام على أفضل ما في

الإمكان أتم تأدية ، ومرضياً بما صده تعالى . كون ذاته تعالى بحيث يضيض صنه صور الأشياء المقولة له مشاهدة عنده مرضياً لديه . (المدأ والماد لصدوللدن/١٢٤)

الدِّفام المقول يسمَّى عند الحكماء بالعناية. (نفس الصدر/۲۰۷)

هي العلم بالأشياء الّتي هو عين ذاته المقدّسة ، وهو العقل البسيط لا تفصيل فيه ولا إجال فوقه . والعناية علم تفصيليّ متكثّر (الظاهر الافتة/٢٨)

(سائل العنصر طينة كلّ طينة. (سائل الكنديّ اللفيّة/١٩٦١)

حدّه هو الطبيعة. (رسائل فلمنية أمند بن (كريّا الزاريّا/ ١٣٢)

هو طينة كلّ ذي طينة . (القابسات/٣٧١)

اسم الأصل الأول في الموضوعات. فيقال عنصر للمحل الأول الذي باستحالته يقبل صوراً تتنوع بها كاثنات عنها ؛ إمّا مطلقاً وهو الهيولى، وإمّا بشرط الجسمية وهو الهل الأول من الأجسام الذي يكون عنه سائر الأجسام الكائنة بقبول صورها. (الحدود لابن مينا /١١، الرّسائل لابن سينا /٠٠)

الشيء بالقياس إلى ما يتكون هنه سواء كان كونه

عنه بالتُركيب والاستحالة مما أو بالاستحالة عنه ، عنصرُ ؛ فإنّ الهواء هنصر للسّحاب بتكائفه . (نفس الصدرين/٢٠)

هو القابل للأضداد. (تفسير ما بعد الطبيت: ١٣٠٩) هـ و المسوضيوع الأوّل لـلــكــون والــفــــاد. (في القنس/١٠٤)

هو الموضوع لأوّل كون وفساد، وللشغييرات الأخر.

هو الذي لا يتجزّأ، والخيلاً، وما ليس بجسم (أصحاب دمقراطس).

إنّه مجسّم لا صورة له ولا مثال ولا شكل، ولا هو ف طبيعته توجد كيفيّـة له (إفلاطون).

ي خيره و به خيب د ويدوي. إنّسه مساء أو نسار أو أرض أو هسواه. (نسنس المدر/١١٥)

غرف العنصر على الإطلاق؛ حواء كان بالقياس إلى ما يتركب منه أو إلى ما يباينه بأنه الذي فيه قرة وجود شيء. وهو من حيث هو كذلك إتنا بوحدائية أو بشركة، والأول، مع تغير ما فيه أو لامه، والأول إتما في حاله ووصفه أو في جوهره وذاته، وكل منها إتما بزيادة أو نقصان، والتاني من الترديد الأول إتما مع استحالة أو لا فهذه سبعة أقسام:

القسم الأوّل هو العنصر الّذي امتعداده بوحدانيته لأمر لبس يتغيّر فيه أصلاً .

والنّاني هو الّذي يستمدّ لـقبول شيء من غير أن يتغيّر في جوهره ولا في شيء من أحواله إلّا زيادة حركة له في عين أو كمّ وغيرهما.

والتالث: هو الذي يستمد لشيء يزوال صفة عرضية له، كالأبيض للأسود، والأسيد للأبيض. والزابع: هو المستمد لشيء بزوال أمر جوهري عنه ؟ كالحقية للشرير.

والخامس: هو المستعد تشيء بالزّيادة أمر جوهريّ له؛ كالمني للحيوانيّة.

#### العوارض الجسمانية والتفسانية/ 304

والشادس: هو المستعدّ بالشّركة مع استحالته ؛ كالهليج للمعجون

والشابع: هو المستحد بالقُركة من غير استحالة ؛ كالحجارة والخشب للبيت. (تعليفة على الشفاء الصدرالدين(٢٩٥)

هـو الّذي فـيـه قــوّة وجــود الشّــي ء. (نـفس المهد/۲۱۷)

الملّة إِمّا أن تكون جزءاً لوجود الشّيء المعلول أو لا تكون جزءاً لوجوده فالّتي هي جزءً لوجوده تنقسم إلى ما به يكون الشّيء موجوداً بالفعل وهي القورة، وإلى ما به يكون الشّيء موجوداً بالقوّة وهي المنصر. (شمس المسدر/۲۲۲)

يُسمِّى ما منه الشِّيء المقارن باسم العنصر. (نفس المدر/۲۲۳)

إنّ الخارج الذي ليس لأجله المطول إنا أن يكون وجوده منه بأن لا يكون فيه بالدَّات بل بالعرض إنّ كان فهو الختمَّ باسم الفاعل، وإنّ كان وجوده منه بأن يكون فيه وهو أيضاً، العنصر أو الموضوع. (نفس المعد/٢٤٩)

- الضورة، الطّنة المادّيّة، المادّة.

(١٠١٥) العوارض الجسمانية والتفسانية - العارض.

(١٠١٦) العوارض الخارجيّة -

(١٠١٧) العوارض التفسانية - العارض

> (١٠١٨) العوالم العلويّة -- العالم الشفليّ والعلويّ.

(١٠١٩) العود هو الذي يفرض فيه بقاء شيء وتجدد شيء؛ كما يقال: فلان عاد إلى الإنعام.
(تهاف الفلاسفة/٢٨٧)

(۱۰۲۰) المعوضي إن كل عوض فهو جزاء ومنفحة لكل فعل وما فعل للجزاء فلس فعله جوداً عضاً، بل أخذاً وإعطاءاً، والجود انحض هو الفعل الكائن لا لعرض. (البدأ والعاد لابن سينا/٣٧) - إلجود.

> (١٠٢١) العين النَّابت - الأعيان النابة، الوجود، الماميّة.



(1۰۳۲) الغاية هو الذي لأجله الفعل؛ مثل التعليم والعلم الحاصل عنه. (الحروف/١٢١)

العلَّة الَّـتي لأجلها يحصل وجود شيء مباين لها. (إلْهَبَات الشَّفَاء/٢٥٧)

إِنَّ السِّبِ للشِّيء لا يَنلو إِمَّا أَنْ يَكُونُ دَاخَلاً فِي قواسه وجزءاً من وجوده أو لا يُكُونُ ، وأَمَّا إِنْ لمِ يَكُن جِزهاً من وجوده فإمَّا أَنْ يَكُونُ مَا هُو لاَجِله

أو لا يكون، فإن كان ما هو لأجله فهو الغاية. (نفس المسدر/٢٥٨)

الَّتِي لأَجْلِهَا النِّيءَ ويؤنَّهَا النِّيءَ لا يبطل مع وجودها الشِّيء، بل يستكل بها الشّيء. (نفس المعدر/٢٢٠)

هي التي لأجلها توجد الاشياء. (اللجاة من الغرق في بمر الضّلالات/١٩٧)

هي ما لأجله يكون القيء. (التحصيل (٣٠٠، الحكة الحكة الممالية (٣٠٠/ القواه الزبوية (٣٨، تطبقة على الشفاه الصعراللين (٣٥٠، إلهات الشفاء (٣٨٣) هي التي لأجلها قبل الفاعل، ووجد الحاصل. (المتر في الحكة ٢٠/١)

إنَّهَا الِّي لأجلها يضمل الضاعل. (نض العدر

۱۱۰/۲) هو الشّيء الّذي ليس وجوده هو بسبب تال

هو الشيء الذي ليس وجود هو بسبب تال غيره، لكن وجود سائر الأشياء بسبيه.

الشّيء الّذي بسببه تكون الأشياء، هي الغاية. (نُصرِ ما بعد الطّبعة /٣٠ و ٣١)

هـ و الّـذي من أجــلمه يكـون شــي ، شــي ، من الموجودات .

هو الذي ليس وجوده في القيء من أجل بسبب
آخر في القيء والذي هو غاية. (نفس المعدر/٢٠)
(الفقة الماهيّة) إلى ما يكون علّة بباينهًا (الذّات)
ينقسم إلى ما يكون هكة للإبجاد بأن يكون الإبجاد
لأجله هو المغاية. (الإشارات والتنبيات مع الشرح/١)

ضاية التّيء ما إليه يتحرّك ، ومتى وصل إليه وقف . (نلس المعدر ١٣٨/٣)

علّت نافعه منقسم میشود به آن که جزئی باشد از معلول و به آن که جزئی نباشد از آن، و آنچه جزه نبست از آن با لأجله المعلول است و آن غایت است... (درّة الاج ۱۱/۲)

ما يكون خارجاً عن المعلول إمّا ما لأجله الشّيء

## الغايات الأولى والثواني في الكون/ ٢ @ ٢

وهو الغاية .... (شرح المواقف/١٦٨)

هي ما يفاد لأجله الوجود؛ سواء كان نفس المضاعل أو أعل منها .<sup>(١)</sup> (المبسنة والسماد لعدوالذي(١٣٨/)

الفابة الحقيقية هي آخر ما ينهي إليه الفعل ويسكن لدية الفاعل المقتضي؛ كما أنّ المبدأ في الحقيقة أول ما يضتقر إليه صدور الفعل. (نطبقة على الشفاء اصداللاين/٢٥١)

ـ العلَّة العائيَّة.

(١٠٢٣) الغيايات الأولى والمقوافي في الكون هي الشررة؛ فأمّا الكون هي الشررة؛ فأمّا اللغايات المقوف لكن هي الشورة، لكن هي يفحص عنها في غير هذا العلم. (رمائل ابن رئد، النياع القليمين/١٧)

(١٠٢٤) الغاية الآنفاقية والذّاتية والعرضيّة إذّ بن النابة بالذّات والفّروري فرق:

(الفاية) الضّروريّ هو أحد الفايات الّتي بالعرض. والفرق بينها أنّ الـفايـة بـاللّـات هـي الفـاية الّتي تطلب لذاتها، والضّروري أحد ثلاثة أمور:

إِمَّا أَمْرُ لَابِدُ مَنْ وَجُودُهُ حَتَّى تُوجِدُ النَّايَةُ عَلَى أَنَّهُ عَلَّمُ لَلغَايَةُ بُوجِهُ....

وإِمَّا أَمْرِ لابَدْ مَن وجوده حتَّى تُوجِد الغاية لا على أَنَّه عَلَّـة للغاية....

وإمّا أُسر لابدٌ من وجوده لازماً للملّة الغائبّة نفسها ... فهذه كلّها غابات بالعرض الفّروريّ، لا العرض الاتّفاق. (إلمبّات الشّفام/۲۸۷)

تأدّى سبب به مسبب يا دائم باشد يا اكثرى، يا

١ - كذا في المصدر، ولعل تأنيث الضَّمير باعتبار لفظة

«تقس الفاعل».

٧ ـ تأدي النبي إلى المبتب إنا على الشحو الدام أو الأكثر، وإشا على الشحو المساوي أو الأكثل، في يشأدى الشبب إليه على أحد وجهي الأول والشاني هو الداية الذائبة، وعلى الوجهين الأخرين عو هاية أشائية.

متساوی یا اقل، و آنچه مبب به او متأذی شرد بر یکی از دو وجه اوّل آن غایت ذاتی باشد و بر یکی از دو وجه آخر غایت اتّفاقی (۲) (درّه اللّح ۱۹۱۲)

إِنَّ الغايات إِمَّا اتَّقَاقِيَة أَو ضروريَّة. فاعلم أَنَّ الغاية الضَّروريَّة إِمَّا ذَاتِيَّة وإِمَّا عِرضيَّة.

فالغاية الذّاتية هي الغاية الّتي توجّهت إليها الطبيعة، أو الإرادة وطلبتها لذاتها. والعرضيّة ما لا تكون كذلك. وهي إحدى أمور ثلاثة:

أحدها الأمر الّذي لآبـد من وجوده مشقدماً على وجود الغاية ....

وثانيها شيء لابد من وجوده حتى يوجد الغابة ولكن لا على أنه علمة للغابة بوجه من الوجوه.... وثالثها الأمر الذي يشرقب حصوئه على حصول الغابة ... فهذه كلها من أقسام الغابات بالعرض لا بالذات ؛ لكن العرضية منها ، لا الاتفاقية . (منبقة على الشفاء العدالتين/٢٥٤)

إِنَّ كلَّ مسبّب فله مسب؛ فإمّا أن يكون حصوله عن سبه داغاً أو أكثرياً أو على سبيل التساوي أو على سبيل التساوي أو على الأقلن الأولين فلا يقال إنه أتمّاق وأمّ بالاتّحاق؛ أمّا في الذائم فهو ظاهر، وأمّا في الأكثري وهو السّبب الذي يمتوقّف استكال سببيّته على حصول قيد، فعد المقلف ذلك القيد يستخلف عنه حصول

والـ13مُ ما يجتمع في علَّنه جبع القبود المعتبرة في طُبِّتها.

إِنَّ السِّبِ الاتَّفاقِ ما يكون تأديته إلى السّبِ لا

دائماً ولا أكثريّاً ... والاختلاف إنّا وقع في أنّ الشب هل يجوز أن يكون تأديته إلى المشبب على التساوي أو أقليّاً أم لا ؟. (نفس المعدر ٢٠٠٠)

> (١٠٢٥) الغاية الحقيقية ــ العابة.

(١٠٢٦) الغاية الخاصة بد الطل الخاصة والعاقة.

(١٠٧٧) الغاية الذّاتيّة ــه العاية الاتّفاقيّة والذّاتيّة والعرفيّة.

> (١٠٢٨) الغابة العامّة. به الطل الخاصة والعامّة.

(١٠٢٩) الغاية العرضيّـة مه الغاية الاتّفافيّـة والذّاتيّـة والعرضيّـة.

(١٠٣٠) الخالة المركّبة والبسيطة الغاية المركّبة مي المطلوب المركّب من أمور كل واحد منها غير مستقلّ بالمطلوبيّة، والغاية البسيطة؛ مثل القبلة ١٩٤/٧)

(١٠٣١) الغاية المطلقة هي ما لأجله يعدر المطول عن علّته الفاعليّة. (الإشارات والتنبيات مع الشيخ ١٩٣٨/)

> (۱۰۳۲) الغبطة بـ افسد.

(۱۰۳۳) الْقَدَاه هو الَّذِي يقوم بدل ما يتحلَّل بالاستحالة إلى نومه. (طبيعيَّات الشَّفَاء، الغنّ

الزّايع/١٤٤) هو مُوّ حياة الحيّ وعيشته . (في النّفس/٢١٠)

(١٠٣٤) الشفرض هو ضاية يُسبق إليها وهم التنفس، وإذا بلغ الفاعل إلى الغاية قطع الفعل. (رسائل النوان الشناء ٣١/٣)

هو غاية مبنق إليها الوهم، ومن أجل البلوغ إليها يفعل الفاعل فعله، وإذا بلغ إليه قطع الفعل. (نفس المصد ٢٠٠/٢)

هو غاية تسبق في علم المالم أو في فكر الشائع، ومن أجله يفعل ما يفعله، فإذا بلغ إليه قطع الفعل وأمسك عن العمل. (نفس المعدر ٢٥٩٣) هو النابة التي يسبق إليها فهم الفاعل أولاً، وهو

من أجله يفعل الفاعل<sup>(۱)</sup> فعله، فإذا فعله وبلغ إليه قطع ذلك الفعل. (نفس المصدر ٤٧٠/٣) التّى م إذا بلغ إليه الفاعل كنّ من فعله. (الحدود

والفرية/٣٦) هو غاية فعل فاعل يوصف بالاختيار. (الإشارات والنبيات مع الشّرح ١١٤/٢، شرحي الإشارات للقرميّ

١/٢، درة التاج ١٩٠٣)
 سوق الأشياء الساقصة إلى كمسالاتها.
 (القبات/٢٤١)

(١٠٣٥) الغريزة طبيعة حالّة في القلب، أُعِلَّت فِيه لِينال به الحِياة. (رسائل الكنديّ اللَّمَيْة/١٦١)

(۱۰۳۱) الفضيب غليان دم القلب لإرادة الفيظ. (رمائل الكنتي الفلغة/١٧٧) هو غليان دم القلب لإرادة الانتقام، وهو الحركة

١ ـ كذا في الصدر، وتكرار كلمة «الفاط» يرشد إلى رجع القمين إلى «النرض».

والفروق/13)

لقهر ما أضرّ بالبدل. (التابسات/٣٦٨) غبليبان دم القبلب طلباً لبلانتقام. (الحدود

عبارة عن قوّه تدفع المنافي المضارّ الموجب للهلاك أو التقصان. (مقاصد الفلاسفة/٢٠٤)

هذه القوة (التزوعية) هي القوة الَّتي بها نزع الحيوان إلى الملائم وينفر عن المؤذي.

وهذا النزوع إن كان إلى اللّذ سُمّي شوقاً، وإن كان إلى الانتقام سُمّي غضباً. (رسائل ابن رشد، كان النفس/٨٩)

شوق ينبعث عن ذلك التمقور؛ إمّا نحو جذب إنّ كان ذلك الشيء لنيذاً أو نافعاً، يقيناً أو ظنّاً، ويُسمّى شهوة، وإمّا نمو دخع وظلة إنّ كان ذلك الشيء مؤلماً أو ضاراً، يقيناً أو ظفاً، ويُسمّى غضباً. (طانع الأنظار/٨٠)

دفع المنافر هو الغضب. (حاثبة المحاكمات/٣٧٤) هو كيفيّـة نفسانيّـة يتبعها حركة الزّرح إلى الحارج دفعاً للمنافر طلباً للانتقام. (الحكة المعالية ١٩٠/١)

(١٠٣٧) الفلظة الأطافة قد تطلق على رقة القوام؛ كما في الحاء والهواء، وعلى سهولة قبول الانقسام إلى أجزاء صغيرة جداً وللطلقة مصنيان مقابلان لهما. (الحكة التعالية (٧٩/)

(١٠٣٨) الفليط اللَطبف قد يقع على رقّة القوام وعلى قبول القسمة على أجزاء صغيرة جدّاً، والغليظ بقابلها. (التحصر/١٧٠)

(١٠٣٩) الغمّ حال مؤذية للنّفس سريعة الزّوال. (الحدود والفروق/٧٤)

هو كيفيّة نفسانيّة يتبعها حركة الزّوح إلى داخل البدن خوفاً من مؤذٍ واقع عليها. (الحكة النمالية (١٤١/)

الفرح انبساط القلب، والغمّ انفياضه.

الغضب غليان دم القلب، والغمّ انحصار انقلب وانقباض اللم الّذي فيه. (نفس المعدر ١٥٠/١) مع الفرح.

(۱۰۴۰) الغني هو ما لا بتوقف ذاته ولا كمال له على غيره. (مه رساله شيخ إشراق ١٠٢/،

حمان که علی خیره . (مد رسانه سبع پسرای ۱۹۰۱) جمعومهٔ معبدُغات شبخ اشراق ۱۹۷/۱ ، شرح حکمة الإشراق (۱۸۸۲ ، رسالهٔ أنواریّهٔ ۲۱/)

الغشي المطلق: هو الذي لا يتوقف ذاته ولا كمال لذاته على غيره. (سه رسالا شيخ اشراق/12) آن است كه او را در ذات و صفات خويش به هيچ چيز حاجت نيفتد. (١) (مجموعة مصنفات شيخ إشراق //١٥، (١٠)

غنى مطلق: آن است كه ذات او و كمالات او بر ديگرى موفوف نشود. <sup>(۲)</sup> (نفس الصدر ۱۹۰۳) هو الّذي لا يفتقر في ذاته ولا في شيء من صفاته الحقيقيّة إلى غيسره ألبثة. (شرعي الإشارات للزاري درد.

هو الذي لا يضتقر إلى السفير لا في ذاته ولا في شيء من صفاته الحقيقية؛ سواء كانت تلك الصفة عربة عن الإضافة؛ كاللون والشّكل، أو كانت ذات إضافة؛ كالعلم والقدرة. (ض الصد

هو الَّذِي لا يفتقر إلى الـغير لا في ذاته ولا في شيء من صفاته الحقيقيّة. (الإشارات والثنبيات مع الفُرع ١٤٤/٣، شرعي الإشارات للقوسيّ ٣/٣، ماشيّة الهاكمات (٣٦٥)

(١٠٤١) الغنّي النّام هو الّذي لم يتعلَّق ذاته

١ ـــ هو الذي لا بحتاج في ذاته وصفات نفسه إلى شي ه.
 ٢ ـــ هو الذي لا يتوقف ذاته وكمالا ته على غيره.

ولا حال ما لذاته هي كسال لها، بغيره. (مه رسالة شيخ إشراق/١٥٩)

هو الذي يكون غير متعلّق بشيء خارج عد في أمور ثلاثة: في ذاته، وفي هيشات متمكّنة من أمور ثلاثة: في هيشات متمكّنة من اذاته، وفي هيشات متمكّنة من الإشارات ١٤٦٧، الإشارات والقديبات مع الشرع ١٤٠/٣، الإشارات والقديبات مع الشرع ١٤٠/٣ ذاته ولا في صفات ذاته؛ سواء كانت إضافية فيه أو غير إضافية إلى شيء غيره. (المباحث الشرقية ١٤٠٠)

(۱۰۹۲) الغيران القبئان إن استقل كل واحد منها بالذات والحقيقة بحيث يمكن انفكاك كل واحد منها عن الآخر بأن لا يكون أحدهما قائماً بالآخر ولا مقوماً له، فيها غيران. (مطالع الأطار/١٥)

(١٠٤٣) غير البسيط - البسط.

(١٠٤٤) الغير الطبيعيّ - الطبعيّ.

> (۱۰۹۰) غير المكتني ـــــــ المكنن.

(۱۰٤٦) غمر الموجود غير الموجود وما ليس بوجود ثقال على نقيض ما هو موجود وهو: ما نيست ماهيت خارج النفس. (الهرف/١٢١)

ما لا ماهيّة له اصلاً ولا بوجه من الوجوه. (نفس الصدر/١٩٢)

يدل على سلب عبدول عن موضوع ، أو موضوع يسلب عنه همول ما . (نفس المسر١٢٦/) هو معدوم . (تفسير ما بعد الطبيعة/١٥١١) ما لا يدل عليه الموجود يدل عليه غير الموجود . (نفس الصدر١٥١٦)

(١٠٤٧) الغيريّة فها يعرض فها انفصل بالعقل الجوهريّ. (رمائل الكدي اللسنية/١٧٤)

هي العمارضة فيا انتفسال بتغارض. (تنفس المدر/١٧٥)

هي الَّتي تصيَّر هذا الشِّيء بعينه ، آخر. (تضبر ما بعد الظّيمة/١٣٦٣)

(۱۰۴۸) الغيرية بالصورة هي أن تكون الأشياء تنقسم في جنس هو هو، وأن تكون لها ضدية (أرسطاطاليس). (تضير ما بعد القبيعة ۱۳۲۰, ۱۳۷۰)

هي الَـنِي ينقسم بها جنس واحد بعينه، ولا تجتمع في شيء واحد وهذه هي حال الأضداد. (نفس الصدر/١٣٧٠)

، (۱۰**۹۹) البقيظ** هو ابتداه النفس. (القابنات/۱۲۸)

> (۱۰۵۰) الغيم سه الشحاب،





(١٠٥١) المفاضل يلزم أن يكون الغاضل في كل جنس هو كل وبسيط لا يتجزّأ وهو شيء مفرد بذاته خارج عن المركّب؛ أمني أنّه ليس جوهره في التركيب. (نفسيرها بعد الطبية/١٧٠٠)

(۱۰**۰۲) ألفاسك** هو الّذي فسد منه جوهر قد كان. (تفسير ما بعد الظبيمة/٢٦٦)

يقال على: ما عَدْم بعد أن كان.

القسلالات/١٩٧)

ويقال على: ما فيه قوّة على الفساد وشأنه أن يفسد باضطرار. (رمائل ابن رشد، ائتماه والعالم(٢٢)

(۱۰۰۳) الفاعل هو الذي يقدر على أخذ الفعل وتركه. (رمائل إغوان القنفاء ۲۷۱/۳) هـ و الذي يُموجد. (الشجاة من النمرق في بمر

عبارة حقن يصدر عنه الفعل مع الإرادة للفعل على سبيبل الاختبيار ومع العلم بالمراد. (تهافت الفلامة/١٢١)

ما عنه الشّيء. (العنبر في الحكة ٨/٢) هو الّـذي يُبدع الموجود بجملته، ويخترعه اختراعاً،

وأنه لبس من شرط قطه وجود مادة فها يفعل با بل هو الفترع للكلّ (وهذا هو الرأي الشهور). إذّ الضاعل هو الفترع القدرة ويُبدعها ويُشبّها في الحيول. (نضر ما بعد القدمة (١٤٩٨) هو الحرّل الحيث للأثر. (نضم المعدر/١٥٠٤) هو ما فَحَل كيفيّة انفعاليّة لقط. (رسائل اس رئد، الكون والنساد/١٠)

هو ما من شأنه أن يضعل أثراً وكيفيّة في المتحرّك عنه. (نفس الصدر/٢٦)

الإلهتيون من الحكاء يستنون بالفاعل مبدأ الوجود ومفيده، والطبيعيّون يعنون به مبدأ الحركة. والأحقّ باسم الفاعل هو المنى الأوّل....

فالحقيق باسم الفاعل؛ من يطرد المدم بالكلّبة عن الشّيء وينزيل الشّر والنّبقم أصلاً. وهو الباري تعالى... (ربالة حدوث العالم/١٩٦) ما به وجود الشّيء (الشّواهد الزّبوينة/١٨) القابل هو الذّي يستمل للشّيء والفاعل هو الّذي يفعل الشّيء. (شرح المداية الابريّة/٢١٥) من كان له واسطة في النّبوت. (شرح الإلمّات من

من كان له واسطه في النبوت, (سرح الإنباث مر كتاب الشّفاء/٧٢)

الذي لم يوجد ماذة الشيء ولا صورته ؛ بل إنّها حرّك ماذة موجودة من حال إلى حال (الإلهتون). معطي الوجود بإخراج الشيء عن اللّبس إلى الأيس مهيّةً ووجوداً وماذةً وصورةً (القلبيميّون). (شرع النظوة ١٣٢/٢)

(١٠٥٤) المفاعل بالتسخير هو الطبيعة التي تفعل باستخدام القرة القاهرة عليها في يُنشأ منها في المادة الشفلية من الحركات والاستعالات؛ كالقوى الحيوانية واللبانية في يصدر عنها طاعة للتفوس وخدمة للشوى؛ كالجذب والدفع، والإحالة والهضم، والشنعية والشوليد وغير ذلك. (الحكة الصاتة ١٣/٤)

(۱۰**۰۵) الفاصل البعيد** هو الذي بيته وبين المعلول واسطة . (الباحث المترقية (۱۶۶۶) هو الفاصل الذي به وجب الفصل . (شرح رسالة المشاعر/۲۲۰)

(١٠٠١) الفاعل بالجبر هو الذي يصدر عنه فعله بلا اختيار بعد أن يكون من شأنه اختيار فعله بلا اختيار بعد أن يكون من شأنه اختيار الالحبّة /٣٠٠ المناهر الثقاء لعداللين /٢٢٢ المناهر الذي يصدر عنه فعله بلا اختيار مع أن يكون من شأنه اختيار مع أن يكون القاعل إنّا أن يكون له علم بغطه أو لا ، والتأفي إنّا أن يلام فعله طبعه فهر الفاعل بالمثيم ، أو لا فهو الفاعل بالمثيم ، أو لا يكون فعله فهو الفاعل بالمثيم ، أو لا يكون فعله فهو الفاعل بالمثير ، والأول إنّا أن لا يكون فعله بإرادته فهو الفاعل بالجبر . (شرح النظوة ١١٨٢)

(<mark>۱۰۵۷) الفاعل بالدات</mark> هر الذي لذاته يكون مبدأ للفعل. (الحكة التعالية ۱۹۹/، ترج المطرة ۱۳۱/۲)

(۱۰۵۸) الفاعل بالرقها هو أنّ فعله عين علم القفصيلي بوجه الحير فيه من غير علم زائد وإرادة زائدة. (تبلقة مل الشّناء المداللتين/٢٤١) هو الذي منشأ فاعليّته ذاته العالمة لا غير، ويكون علمه بجمعوله عين هويّة بجموله؛ كما أنّ علمه بذاته الجاعلة عين ذاته؛ كالواجب تمال عند الإشراقين لكونه نوراً عندهم. (الحكة المتمالية 17/٤)

هو الَّذِي يكون علمه بناته الَّذِي هو مِن ذاته سبأ لرجود أفاعيله الَّتِي هي عن معلوبه ومعلوباته بوجو؛ أي إضافة عالمِته بها هي بعينها نفس إفاضته لما من غير تمدد ولا تفاوت لا في الثّات ولا في الاعتبار إلّا بحسب اللَّفظ والتَّمبير. (نفس المعد (۲۲۲۷)

هو الذي يكون علمه بذاته الذي هو عين ذاته سبأ لوجود الأشياء ونفس مطوعيّة الأشياء له نفس وجودها عنه بلا اختلاف, (الظاهر الإلميّة/٢٠)

هو الذي يكون علَّة بذاته الذي هو عن ذاته

سبباً لوجود الأشياء، ويكون وجود الأشياء عنه
عن معلوميتها له. (شرح رسالة المشام/٢٠٤)
الفاعل إنا أن يكون له علم بغمله أو لا، والثاني
إنا أن يلائم فعلمه طبعه فهو الفاعل بالطبع، أو لا
فهو الفاعل بالقسر. والأول إنا أن لا يكون فعله

إِمَّا أَنْ يُلاَمَ لَمَلُم طَهِمَ فَهُو الفَاعَلَ بِالطَّهِمِ، أَوْ لاَ يُكُونُ فَعُلَهُ عَلَمُ النَّامِ اللَّهِمِ، أَوْ لاَ يُكُونُ فَعَلَمُ بإرادته فهو الفاعل بالجبر، أو يكون، فإمَّا أنْ يكون علمه بذاته علمه بفاهم هو علمه السّابق بفعله إجالاً لا غير، فهو الفاعل بالرّضا ... (شرح النظمة ١١٨/٢)

(١٠٥٩) الفاعل البسيط والمركّب الفاعل البسيط والمركّب الفاعل السبط هو الشيء الأحدي الذّات وأحق الملل بذلك هو المبدأ الأول. والمركّب منه ما نكون مؤثريته لاجتماع عدة أمور؛

إِمَّا مَشْفَقَةُ النَّبِعِ ﴾ كملة يمرّكون السّفينة أو مختلفة الشّرع ﴾ كسالجوع الكسائن من القرّة الجسانية والحسّاسة. (المباحث المترقيّة ١/٥٥٥، الحكمة المعالية /١٣/٧ و ١٩١٩)

((الفاعل بالقيع هو الذي ذاته سبب فعله ومصدر فعله عن ذاته ، لا عن حالة أعرى صادرة عن ذاته أم لا عن حالة أعرى صادرة عن ذاته أو عن فير ذاته موجبة للفعل؛ سواء علم عا فقل أو لم يصلم بعد أن لا يكون العلم هو الموجب لصدور الفعل عنه. (المنبر في المكر» (//-۳/)

هو الذي يصدر عنه فعل ملاثم لذاته من غير شعور. (تعلية عل الشفاء اسدراللين/٢٤٤) حين هو اللهي يضعل بطبعه الجسمائي هو علمي وطبعه من غير عاشق. (الحكاة التعالة ١٣/٤)

هو الَّذي يصدر عنه فعل بلا شعور منه وفعله ملائم الطبعه . (الظاهر الإلميّة/٣٠)

هو عند القوم الّذي يصدر عنه فعل بلا شعور منه وإرادة ويكون فعلم على مقتضى طبعه . (شرح رسالة المشاهر/٢٠١)

الفاعل إمّا أن يكون له علم بقمله أو لا ، والــــاقي إمّا أن يلائم فعله طبـمه فهو الفاعل بـــالظبم . (شرح المنظومة ١١٨/٢)

(١٠٩١) الفاعل بالظبيعة هو الذي يصدر عنه فعل بلا علم منه ولا اختيار، ويكون فعله ملاغاً لطبيعة. (١٤٤١ النمالي ٢٢٠/٧)

(۱۰۹۳<mark>) الفاعل بالمعرض ال</mark>فاعل بالأات هو الّذي لذاته يكون مبدأ للفعل. والفاعل بالعر*ض* ما لا يكون كذلك. (الحكة النعابة ۱۹۱/۷)

(١٠٩٣) الفاعل بالعناية هو الذي يتبع فعله

علم التفصيليّ بوجه الخير فيه من غير قصد زائد. (تعليقة على الشفاء لصدرالذين/٢٤٤ )

هو الذي منشأ فاعليته وطلة صدور الفحل عنه والذاعي له على الشدور مجرد علمه بنظام الفعل والجود لا غير؛ من الأمور الزائدة على نفس العلم؛ كما في الواجب -جل ذكره . (المشاؤون). (المكة النمالة :/٢/٢)

هو الذي يتبع فعله طقه بوجه الخيرفيه بحسب تفس الأمر ويكون علمه بوجه الخيرفي الفعل كافياً لصدوره عنه من غير قصد زائد على العلم وداعية خارجة عن ذلك القاعل. (نفس المسدر ۲۲۳/۷) المناهر الافية (۲۰)

أي الإرادة التي هي عبن الذات وهو الذي يتبع فعله علمه بوجه الخبر فيه ويكون علمه بوجه الخبر في الفمل كافياً لمهدوره عنه من غير حاجة إلى قصد زائد على العلم. (شرح رسالة المناهر/٣٠٤) الفاعل إمّا أن يكون له علم بفعله أو لا، والثاني

إِمّا أَنْ يَلاَمُ صَلَّم طَبِعَه فهو الفاعل بِالطَّعِيم، أَو لا فَهِو الفاعل بالقَسِم، والأوّل إِمّا أَنْ لا يكون فلم بإرادته فهو الفاعل بالجر، أو يكون فإمّا أن يكون علمه بذاته مو علمه بل عبته ويكون علمه بذاته مو بالرّضا، أو لا، بل يكون علمه بفعله سابقاً فإمّا يقرن علمه بالذاعي الرّأئد فهو الفاعل بالقصد، أو لا بل يكون نفس العلم تعلياً مشاً للمعلوم؛ فإمّا أن يكون نفس العلم تعلياً مشاً للمعلوم؛ فإمّا أن يكون ذلك العلم بالفعل زائداً على ذاته فهو الفاعل بالمتابة. (شرح المنظيمة 13/11)

(١٠٦٤) الفاعل بالقسو هو الذي يصدر عن طبيعته المقسورة فعل؛ كحركة الحبجر إلى فوق. (تعلق على الشفاء المدرالاين/٢٤٤)

هو الّذي يفعل بطبعه القسورة على خلاف ما يقتضيه حين ما هو مخلّى ونفسه بنحريك قاسرٍ

وتحويل محوّل . (الحكمة النعائية ١٣/١) هو الذي يصدر عنه فعل بلا علم منه ولا اختيار.

ويكون فعله على خلاف مقتضى طبيعته. (نفس المعدر ١٣١/٧)

هو الذي يصدر عنه قعل بلا شعور ولا إرادة وقعله على خـلاف مقتضى طبعه. (الظاهر الإغبّة /٣٠٠ شرح رسالة الشاعر /٣٠٤)

الفاعل إنما أن يكون له علم بفعله أو لا، والشّاني إنما أن يلائم فعلمه طبحه فهو الفاعل بالطّبع، أو لا فهو الفاعل بالتسر. (شرح النظومة ١١٨/٢)

(1000) الفاعل بالقصد هر الذي يصدر عنه الفعل مسبوقاً بإرادة المتعلق بغرض زائدٍ على ذاته وذات فعله ، فيكون نسبة أصل قدرته إلى الشفاء المصحل وتركه واحدة . (نصليفة على الشفاء المدالةين(122/)

هو أن تتساوى نسبته إلى الظرفين (الفعل والترك)، فيحتاج إلى ضميمة أخرى؛ كعلم جديد، أو وجود قابل، أو صلوحه؛ كحاجة الكاتب إلى لوح واستواه مطحه وفيره. (المكة النالة 1/1/)

هو الذي يصدر عنه الفصل مسيوقاً بارادته المسيوقة بعلمه التطلق بغرضه من ذلك الفسل، وتكون نسبة أصل قدرته وقوّته من دون انضممام الدّواهي والضوارف إلى فعله وتركه في درجة واحدة. (الحكة المتعالية //٢٢٢، شرح رسالة الشاعر /٢٠٤/ الفظاهر الالمنة /٣٠٤)

الفاعل إنا أن يكون له علم بغمله أو لا، والناقي إنا أن يلائم فعلم طبحه فهو الفاعل بـالظبع، أو لا فهو الفاعل بالقسر. والأؤل إنا أن لا يكون فعله بإرادته فهو الفاعل بالجبر، أو يكون فإنا أن يكون علمه بغمله مع فعله بل عينه ويكون علمه بذاته هو علمه الشابق بفعله إجالاً لا غير فهو الفاعل

بالرّضا، أو لا بل يكون علمه بنعله سابقاً؛ فإنا يقرن علمه بالمذاعي الزّائد فهو الفاعل بالقصد.... (شرح النظوة ۱۸۸/۲)

(١٠٦٦) الفاعل الثام والثاقص الفامل إمّا أن لا يحتاج في إفادته لمصررة المعلول في الغير إلى المرّ التام أمّ الله وحركة أو يحتاج إليها، والأوّل هو التّام، والآلف هو التّام، فالفاعل الثام هو الّذي تكون الفورة ألّي للمعلول في ذاته مستنبة لوجود تلك الصّدورة في ما دّتها. (تسمليست على الشّفاء المدراللين/١٥٠)

الغاعل التاقس يمتاج إلى حركة وآلات حتى يصدر ما في نفسه عصلاً في المادّة، والفاعل الكامل هو الذي يتبع القورة الموجودة في ذاته وجود القورة في مادّتها. (الحكة التعالة ٢١٩/٧)

(١٠٦٧) المفاعل الجزئري والكلمي هر الللة الشخصية أو النوعية أو الجنسية لمطول شخصي أو نوعي أو جنسي ؛ وكان واحد منها في مقابل نظيره.

والكلّمي هو أن لا يوازي الشّيء بمثله ؛ مثل الطّبيب لهذا الملاج ، أو الشانع للعلاج . (الباحث المرثبة ١/٥٥، المكنة التعالبة ١٩٣/٧)

> (١٠٦٨) الفاعل الخاص به العلل الخاصة والعاقمة.

(١٠٦٩) الفاعل العام - العلل الخاصّة والعامّة.

(١٠٧٠) الفاعل الفريب هو الذي لا واسطة بينه وبين المعلول. (الباحث الشرقية ١٩٤١/٥) الفاعل القريب هو الذي يباشر الفعل؛ يعني لا

واسطة بينه وبين ضله ؛ كالوتر لتحريك الأعضاء , والبحيد كالقفس وما قبلها ، والمتوسط كالفؤة الهُركة التي للوتر . وقبلها الفؤة الشوقية ، وقبلها الشعديق أو ما في حكه . (الحكة التعالم (١٩٧/) عد الحظر البعية والقريبة ، الفاعل البعيد .

> (١٠٧١) الفاعل الكامل ــ الفاعل الثام والتاقص.

(١٠٧٢) الفاعل الكلّيّ - الفاعل الجزئيّ والكلّيّ.

(١٠٧٣) الفاعل المختبار هو الذي يقدر عل الفعل وتبركه متى شاء. (رسائل إحوان الضفاء مرمعه،

(هند المتكلّمين) هو الّذي تنساوى مقدوراته بالقياس إليه من حيث هو قادر. (شرحي الإشارات للقوس ٢٣٩/١)

الفاعل بالاختيار; هو الّذي يصحّ منه الغمل والتّرك بحسب اللّواعي الختلفة. (شرح حكة المزر٣١٧)

(١٠٧٩) الفاعل المركّب - العلل البسيطة والمركّبة، الفاعل البسيط والركّب.

(١٠٧٥) الفاعل المنفعل.

(١٠٧٦) الفاعل التاقص ـه الفاعل التام والتاقص.

(١٠٧٧) القحم

به الزماد ,

(۱۰۷۸) الفراسة ــه الإدراكات.

(١٠٧٩) الفرح هو انبساط التفس من داخل إلى خارج على الجرى القليمية. (القابسات/٢٠٧) انبساط القليمة من داخل إلى خارج، والقليمة هنا هي الحرارة الغريزية. (نفس المسر/٢٠٧) هو كينية نفسانية تتبعها حركة الزوج إلى خارج البدن طلباً للوصول إلى الملة. (المكة المتعالية منازي)

ـه الغمّ ، الحزن .

(١٠٨٠) الفرع هرّب الحارّ الطبيعيّ إلى باطن البدن دفعة ، خافة من المؤذي . (الحدو دفرق/١٦) الحزن هو ما يتبمها حركة الزوح إلى الذاخل قليلاً قليلاً. والفرع هو ما يتبمها حركة الزوح إلى الذاخل خوفاً من المؤذي واقعاً كان أو متخبّلاً. (الحكة التعالية ١٠٠/١)

(۱۰۸۱) الفساد هو انحلال شا، أو شبيه بالانحلال. (رسائل الفارايي، سائل مغزقة/ه) إنّ الكون هو حدوث صورة جوهريّة في المادّة، والمنساد بطلانها. (رسائل الفارابيّ، الدماوي الفية/ه)

الكون هو خروج الشّيء من العدم إلى الوجود، أو من الشّوة إلى الغمل، والفساد عكس ذلك. (رسائل إخوان الشّماء ١٣/٧)

## النسخ/۲۹۹

هو خلق القورة وخلمها من الهيولى. (نفس العدر ٣٨٧/٣)

خسروج الثّسيء من السفيعيل إلى السقيّرة. (القابمات/٢٦١)

الانشقال من القسورة إلى البعدم. (الحدود والغروق/٨١)

الشّغيّر من وجود إلى لا وجود المستمى فساداً. (رمائل ابن رشد/٠٥)

النَّغيِّر الَّذي يكون في الجوهر هو الَّذي يستَى الفساد المطلق. (تضير ما بعد الظبية/١٤٣٧)

ــه الحركة الاضــمحلاليّـة والرّبويّـة، الحركة أي الكيف، الذّبول، الكون والفساد.

(١٠٨٣) الفسخ إن التفس لا تتناسخ من بدن إلى بدن آخر في الدنيبا سواء كان إنسائيةًا وهو المستى بالشخ، أو حيوانيةًا وهو المسخ، أو نبائيةًا وهو الفسخ. (الظاهر الإنت/٥٠)

عند الحكماء: انتقال النفس الناطقة من بدن الإنسان إلى الأجسام الجسسادية. (كشاف اصطلاحات النمزن(١٠٠٦)

ـ التناسخ، التسخ.

(۱۰۸۳) الفصل يُرسم بأنّه كُنّي بحمل على الشيء في جوهره. الشيء في جوهره. (الإشارات والشيات /۱۱، نهانت الفلاسة /۱۰۰)

صورة موجودة في نفس عمولة على كثيرين مختلفين بالتوع من طريق أي شيء هو. (الحدود والعروق/) عبارة عن الحقيقة نفسها تفصيلاً ؟ كقولك : شراب مسكر.

عبارة عن شيء ذي حقيقة ؛ كقولك : ناطق، وحسّاس. (نهافت الفلاسفة/١٠٢)

هبارة عن كمال الممينز الذَّاتي. (الباحث المشرقة 10/1)

تركيب ماهيت يا اعتبارى باشد چون حيوان ايض يا حقيق، و خال نباشد كه بعضى اجزاء أن يا اعم باشد از آن ديگر و آن را ماهيت منداخله خوانند، با نباشد و آن را ماهيت متباينه خوانند و جزء متداخله اگر تمام مشترك باشد مان او و نوعى ديگر جنس باشد والا فصل. (۱)

جزء ماهبت اگر جزه هیچ ماهیتی که مخالف اوست نباشد فصل باشد. <sup>(۱۲)</sup> (نفس المعد ۲۷/۳) هو القابل الهمول وهو لیس بشي د. (الحکة التعالیة ۲/۶)

ے الحنس،

(1۰**۸۱) الفضائل** الغضائل الإنسانية هي المخلق الإنساني المسمود. (رسائل الكنديّ اللمنيّة/۱۷۷)

الأفعال الإراديّة الّتي تنفع في بلوغ الشمادة هي الأفعال الجميلة . والهيئات والملكات الّتي تعمدر عنها هذه الأفعال هي الفضائل . (آزاه أهل المينة الفاضلة/٣٠)

الهيشات النفسانية آلتي بها يغمل الإنسان الخيرات، والأقمال الجميلة هي الفضائل. (ضول منزم1/٢١)

إنّها هبئات نفسانيّـة وملكات متوسّطة بين هيئـتين وكلتاهما رذيلتـان؛ إحداهما أزيد والأخرى أنقص.

؟ ــــ إن جزء الأهية إن لم يحق جزءا للماهيات الحالف لما فهو الفصل .

١ ... إنَّ الشركيب في الماهية إنها امتياري غمو غولنا: «حيوان أيض» وإنا حقيقي. ولا يخفو هذا من أن تكون يعض أجزاته إنه أهم من الأحمر ويستى الماهية المتداخلة ، أولا ويستى الماهية المتياية . والجزء المتداخل إن كان تمام المشترك بيئه وبين سائر الأنواع قهو الجنس، وإلا فهو الغمل.
الغمل .
٣ ... إنَّ جزء الماهية إن لم يكن جزءاً للماهيات المخالفة
٣ ... إنَّ جزء الماهية إن لم يكن جزءاً للماهيات المخالفة

(نفس الصدر/٢٦)

إِنَّ النفضائل الخُلصَية هي فضائل الجزء التزومي و مثل الصفة والشَجامة . والفضائل الطقية هي فضائل الجزء الناطق و مثل المكنة والمثل والكيس والذَّكاء وجودة الفهم . (صول عنوماراء)

ـ الرَّذَائِلَ، الفضيلة. \*

(١٠٨٥) الفضيلة إنّ فضيلة كلّ شيء هي التي تكسب الجودة والكال في ذاته، تكسب أفعاله جودة.

الختلق الجميل وقوة الذّهن هما جميعاً الفضيلة الإنسانيّة. (رسائل الفارايّ، الشبيه/)

إنّها ملكة اختيار الوسط بين إفراط وتفريط. (الجمع بين رأيسي الحكيمين/٣٦)

متى كان استعداد طبيعي نحو أفعال نضيلة ، وكررت تلك الأفعال ، واعتبدت ، وتمكّنت بالمادة هيئة في النّفس ، وصدر عنها تلك الأفعال بأهيانها كانت الهيئة المتمكّنة عن العادة هي الّتي يُقال لها : فضيلة . (فعول منزعة ٣١/٣) حال موجودة للشّيء بها يكون على تعامه وكماله

> الحاص به. (الحدود والغروق/21) ــه الفضائيل، الفضيلة.

(١٠٨٦) الفضيلة الانسانيّة .... الفضائل، الفضيلة.

(١٠٨٧) الفضيلة الفكريّة مي التي تستنبط ما هو أنفع في غاية ما فاضلة. (رسائل الفارايّ، عصل السمادة/٢١)

هي ألِّي استنبطها الفضيلة الفكريّة مشترنة تا بالفضيلة الفكريّة ، يهوى بها من له الفضيلة الحيريّة والغاية الفاضلة . (نفس المسر/٧٧)

هي الّـقي يقدر بها الإنسان على جودة الاستنباط لما هـو أنفع في غاية فاضلة مشتركة للأمم أو لأتّـة أو لمدينة عند وارد مشترك . (فصول سنزمة/١١)

(١٠٨٨) القضيلة السّطريّة التي تحسل بها الموجودات معقولة عن براهين يقينيّة ثم تحصل تلك المقولات بأعيانها عن ظرّق إنتاعيّة. (رسائل الغارايّ، تحصيل التمادة/٣٥)

(١٠٨٩) الفطرة إنّ فطرة (الإنسان) التي بها يضل؛ هي التي منزلتها من الإنسان منزلة حدة الشيف من الشيف، وقلك هي التي تستى القورة.

إِنَّ الفطرة الَّتِي كان النَّاس يَمَـَـُونَ بِقَوضَم: «الجُومِ»؛ إِنَّا هِي ماهيَّة الإنسان، وهي الَّتِي بِا الإنسان إنسان بالفَعل. (الحُروفُ(١٩/

(١٠٩٠) الفطئة هي جودة الحدس، وهو سرعة هجوم التنفس على المبادئ إلى الحقائق من فير طلب كثير، ويوازيها من الرّذائل الفياوة. (سه رسانة شيخ اشراق/١١٩)

هي عبارة عن القنبّه بشيء قصد تعريفه، ولذلك فإنّها تستممل في الأكثر في استخباط الأحاجيّ والألغاز. (الحكة المعالبة ١٩٦/٤)

هي عبارة عن التنبُّه بشيء قصد تعريفه. (مفاتيع النيب/١٣٦)

ے الإدراكات، الحدس.

(١٠٩١) الفعل تأثيرٌ في موضوع قابل الشأثير.
هو الحركة التي من نفس المتحرّك . (رسائل الكنت النسنية/١٦٦)

هو أثر من مؤثِّر. (رسائل إخوان الصّفاء ٣٨٦/٣) إنّه كيفيّة صادرة عن ذات، والانفعال كيفيّة

واردة على ذات.

يقال على ما ينقضي مع انقضاء الحركة وعلى ما لا ينقضي . (ائتابسات/٣٠٤)

تأثير في موضع قابل للشأثير.

هو الحركة الّـتي تكون من نـفس الحرّك في القـابل عنه . (نفس الصدر/٢٦٦)

إِنَّ نَفْسَ الطبيعة هو الفعل؛ أعني قوّة يلزمها الفعل. (رمالة أضعوبة في أمر الماد/١٠٤)

إنَّهَا هُو حَرَكَةَ شَيَّ مَتَّمَّمٌ . (في الشَّفْس/٧٧)

هو حصول وجود يعد العدم عن سبب ما ؛ مواه كان هذا المنى هو نفس المنهوم منه ؛ كما اصطلح عليه ، أو بعض المفهوم منه ؛ كما ذهب إليه المتكلّمون . (شرعي الإشارات للقوسيّ (۲۱۸/۲)

هو حالة تمصل للشّيء بمسب تأثيرٍ في غيره تأثيراً غير قسارً السّذَات مسادام الحسسول في السّلسوك والشّجلد. (شرح المداية الأثيريّة/٢٧٥)

الفعل بعنى المفعول إنا أن يكون مسبوقاً بالادة والمدة وهو الكائن، وإنا أن لا يكون مسبوقاً بثيء منها وهو المبندء، وإنما أن يكون مسبوقاً بالمادة دون المدة وهو الخترع. (شرح النظوة ١٨٦/٢) إخراج الشيء من المعدم إلى الوجود بإحداله. (بافت الفلاسفة/١٢٠)

ويعتون بالفعل حصول الوجود، وإن كان ذلك الأمر انفعالاً أو شيئاً ليس هو فعلاً ولا انفعالاً. (إلميّات الشّناء/١٧٢)

هــو أن يـكــون وجــود شــيء عــن غــيــره بــــد أن لم يكن . (مِـــوم؛ مستــفات شيخ اشراق (۲٪۱)

إذا كان شيء تما يفعل في شيء آخر فعلاً من الأفعال وذلك الآخر ينفعل عنه؛ فإنّ الهيئة هي الحالة الحادثة بينها، وهذه الهيئة إذا أخذت بالإضافة إلى الفاعل ستيت فعلاً .... (تضير ما بعد العليمة/١٣٢)

ــه الانفعال، التأثير، العمل.

(١٠٩٧) الفعل الإنساني والبيمي الأندال الإنسانية المخاصة به هي ما يكون باعتياره و فكل ما يضله الإنسان باعتياره فهو ضل إنساني وكل فعل يضله الإنساني فهو ضعل باعتيار. وكل فعل يضله الإنسان لا لينال به غرضاً غير فعل ذلك الفعل أو من جهة أنه لا ينال به غرضاً و فإن كان له غرض ينال به ، لم يلحظه ، فذلك الفعل بيسي ، فوضله عن التنفس البيسمية فقط . (رسائل ابن باجة الإختراء)

الفعل الإنساني هو ما يتقدمه أمر يوجيه عند فاعله الفكر؛ سواء تقدم الفكر انفعال نفساني أو أهقب الفكر ذلك ؛ بل إذا كان الحمرّك للإنسان ما أوجه الفكر؛ أو ما جانس ذلك ؛ سواء كانت الفكرة يقينيّة أو ما مطنونة.

والفعل الهيمي هو الذي يتقدمه في النفس الانفعالي الشفساني فقط و مثل الشثي أو النفس الفدر/٧) النفس أو المؤوف وما شاكله. (نفس المدر/٧) الأفعال الحيوانية هي المش والحركة، والشورة التي يصدر عنها هذات الفعلان مع الأفعال الثباتية والخفظ الذكور نفس حيوانية.

وأما النفس الإنسانية فيهي التي تصدر عنها الأفعال المنابقة مع النطق وما يتبعه. (الإشارات والنبيات مع الشرح ٢٧٩/٢)

(١٠٩٣) الفعل الهيميّ - الفعل الإنساني والهيميّ.

(۱۰۹۱) **الفعل الـتوليـديّ** أن يوجب وجود شيء وجود شيء آخر؛ كحركة البـد والفـتاح <sub>.</sub> (مطالع الانطار/۲۱)

(١٠٩٥) فعل الجزاف مه المادة.

(١٠٩٦) الفعل الحيواني ـه الفعل الإنساني والبيمي.

> (١٠٩٧) فعل العبث ــه المادة.

(١٠٩٨) الفعل المحكم مو أن يكون قد أعطى الشَّىء جميع ما يحتاج إليه ضرورة في وجوده وفي حفظ وجوده بحسب الإمكان. (التعليقات /٢١، القيمات (٣٣٧)

> (١٠٩٩) الفقه ـ الإدراكات.

(١٩٠٠) الفقر ما يتوقف منه على غيره. (رسالة أنوارشة/ ٢١)

هو اللذي يتوقّف منه إمّا ذاته أو صفة كمال له على غيره. (سه رسالة شبخ اشراق/٤١)

هو الَّذَى توقَّف على غيره إمَّا ذاته أو صفةً ليست نفس الإضافة منه على غيره. (نفس الصدر/١٠٩) ما بتوقّف منه على غيره؛ ذاته أو كمال له.

(جموعة مصدّفات شيخ إشراق ١٠٥/١ و ١٠٧ و ٤٢٧، ١٠١٤ و ١٠١، شرح حكمة الإشراق /٢٨٤)

الغنيّ الشّام هو الّذي لا يتعلّق بغيره في ثلاثة أشياء: ذاته، والهيئات المتمكّنة من ذاته، والهيئات الكمالية الإضافية له، فمن افتقر في شيء من هذه الأمـور إلى الغير فهـو فقير محتاج إلى كسب. (الإشارات والقنبيات مع الشرح ١٤٠/٢)

من احتاج إلى شيء آخو فهو فقير. إِنَّ الغَنيِّ الَّذِي لَا يَفْتَقَرَ فِي أَحَدَ الْأُمُورَ الشَّلَاثَةِ ،

والفقر مقابله، وهو المفتقر في أحدها. (حاشية الحاكمات/ ٣٦٤)

- الفني.

(١١٠١) الفكر هو سلوك النفس الناطقة إلى تلخيص المعاني وهو محرفة ماهياتها. (القابسات/۲۹۳)

ما يكون عند إجاع الإنسان أن يستقل عن أمور حاضرة في ذهبه متصورة أو مصادق بها تصديقاً علميًا أو ظنيًا أو وضعاً وتسليماً إلى أمور غير حاضرة فيه. (الإشارات والشنبهات/١)

الفكرة هي حركة ما للشفس في المعاني مستعينة بالتَّحَيِّلُ فِي أَكْثُرُ الأَمْرِ نطلب بِهَا الحَدُّ الأُوسِطُ أُو ما يجرى مجراه ممّا يصاربه إلى علم بالجهول حالة الفقد، استعراضاً للمخزون في الباطن أو ما يجري عِراه. (نفس الصدر/٩٥)

الفكرة هي استعمال النّفس الفوّة الّتي في وسط الدماغ واستعراض ما عندها من الصور؛ ويكون بحركة ، واستفادة التشبجة يكون بفكر وقباس. (الشعليقات/ ١٤١)

الفكر هو تخييل عقل موجود في حيوان ناطق. (في التفس/١٦٢)

هو الَّذي يفعل السَّخبيلات والسَّواطؤ والانبعاث. (نفس الصدر/١٦٩)

فكر توجيه ذهن است بسوى مطالب تا از آن مبادی متأدی شوند عطالب بسبب ترتیی که آن مبادی را داده باشند و هیأتی که ایشان را حاصل شده. (۱) (درّة التاج ۱/۱)

هو الانتقال من الملومات إلى الجهولات. (مطالع

١ ـــ هو توجيه الدّهن نحو المطالب (المعلومة) كي يتأدّى . من قبلك المبادئ إلى مطائب أخر لأجل ترتبب واقع في المبادئ وهيشة حاصلة فبها ر

الأنظار/ه)

هو الحركة في المعقولات. (نفس الصدر/٧)

حركة النفس بالقؤة الّتي آلتها مقدم الدّودة الّتي هي البطن الأوسط من الدّماغ، أيّ حركة كانت إذا كانت في المقولات.

الحركة من الطلوب إلى المبادئ من غير أن ينفَّسم إليا الرَّجوع فيها إليه (أي إلى الطلوب)

هو حركة الشفس في المعقولات مبتدئة من المطلوب مستمرضة للمحافي الحاضرة عندها طالبة مبادثه المؤدّية إليه إلى أن تجدها، وتُرتّيها، فترجع منها إلى المطلوب. (غض المصدر/١٠)

حركة للنفس إلى المبادئ لترجع منها إلى الطالب. (حاشة الحاكمات/٢)

إِنَّ فَوْهَ الاكتساب تُمْتلف قَوْهُ وضعفاً، فإن كانت ضعيفة فهي الفكر.... (نفس الصدر٢٤٦)

هو انتقال النّفس من المعلومات النّصوريّة والنّصديقيّة الحاضرة فيها إلى مجهولاتها المستحضرة. (الحكة التعالية ٥١٦/١ه)

حركة من المطالب إلى المبادئ ثمّ من المبادئ إلى المطالب. (نفس المددر ٢٩/١)

هو انتقال النّفس إلى المعلومات النّصديقيّة والنّعوريّة من معلوماتها المستحضرة فيها. (مغانيع النب/١٣٨)

← الإدراكات.

(١١٠٢) الفكرة

ــه الفكر.

(١٩٠**٣) الفلسفة** حلما القنماء بملة حرو**ن** :

إِمَّا مِن اشتقاق اسمها، وهو حبّ الحكمة؛ لأنَّ «فيلسوف» هو مركّب من «فلا» وهي شُجِبّ، ومن «سوفا» وهي الحكمة.

وحدّوها أيضاً من جهة فعلها ، فقائوا: إنّ الفلعة هي الششبة بأفعال الله تعالى بقدر طاقة الإنسان ، أرادوا أن يكون الإنسان كامل الففيلة . وحدّوها أيضاً من جهة فعلها فقائوا : العناية بالموت . والموت عندهم مونان : طبيعي ، وهو ترك التفس امتعمال البدن ، والتاني إمائة الشهوات . فهذا هو الموت آلذي قصدوا إليه ؛ لأنّ إمائة الشهوات هي التبيل إلى الففيلة . (رسائل الكنين اللهنة: (رسائل الكنين)

الفلسفة معرفة الإنسان نفسه، وهذا قول شريف التهاية بعيد الغور.

الفلسفة علم الأشياء الأبديّة الكَلَيّة؛ إثّيَاتًا، وماثيّتها وعللها بقدر طاقة الإنسان. (نفس المسر/١٧٣)

الشناعة الّني مقصودها تحصيل الجميل فقط هي الّتي تسمّى الفلسفة. (رسائل الفارابيّ، كتاب النبيه/٢٠)

متى حصل علم الموجودات، أو تُعلِّم ؟ فإن عقلت معانيا أنفسها وأوقع القصديق بها على البراهين اليقيئة، كان العلم المشتمل على تلك المطوعات فلسفة. (رسائل الفاراين، تحصيل الشعادة/٤٠)

هي وسيلة النفس في صمودها إلى الواحد والاتخاديه . (الجمع بن رأيمي الحكيس/١٤)

إنّ موضوعات المعلوم وموادّها لا تخلو من أن تكون: إنا إلهيّة، وإنا طبيعيّة، وإنا منطقيّة، وإنا رياضيّة، أو سياسيّة، وصناعة الفلسفة هي المستبطة لهذه، والفرجة لها.

إِنَّهَا الملم بالموجودات مِا هي موجودة. (نفس المدر/٨٠)

علم حقائق الأشياء والممل بما هو أصلح. (مناتبع المؤم/ ١٣١)

هي الفوّة الإلميّة تنشأ من النّفس، لها فواتع طبيعيّة وأوائل حسّية. (الفابدات/١٧٣)

عبّة الحكة, (الحدود والغروق/21) إنّـها العــلـم بـالأمــور الإلهـيّـة والإنسانـيّـة. (في النّـفس/20)

اسبتكمال الشفس الإنسانية بمصرفة حقائق المرجودات على ما هي عليها والحكم بوجودها تحقيقاً بالمبراهين لا أخذاً بالظنّ والثقليد، بقدر الوسع الإنسائي . (الحكة النعالية ٢٠/٢)

هي الحكمة . (شرح الإلميّات من كتاب الشّفاء/١٤) . ــه الحكمة ، الفيلسوف .

(١١٠٤) الفلسفة الإلهية -

رد ۱۹۰۹) الفلسفة المتيامية الفلسفة المدتية صنفان: أحدهما: تحصل به الأفعال الجميلة .... والقاني: يشتمل على معرفة الأمور التي بها تحصل الأشياء الجميلة لأهل المدن والقدرة على تحصيلها لمم، وحفظها علهم، وهذه تستمى الفلسفة التباسية، (رسائل الفارايي، كاب الشيه/٢٠) حه الحكة العملية،

(۱۹۰۷) الفلسفة العملية صارت صناعة الفلسفة صنفي: صنف به تحصل معرفة الوجودات التي ليس للإنسان فعلها ، وهذه تستى التظرية . وصنف به تحصل معرفة الأشياء التي شأنها أن تفعل والقرة على فعل الجميل منها ، وهذه تستى الفلسفة العماية . استكال القوة الشظرية به . (نطبة على الشفاء العمالة بن)

الحكة العطية.

(١٦٠٨) الفلسفة المظنونة التي يُشَن با أنّها فنسفة من فير أن تكون فلسفة في الحقيقة. (اغروت(١٠٤)

(١٠٠٩) الفلسفة التظرقة صارت الجيل صنفن: صنف به يحصل معرفة الموجودات التي ليس للإنسان فعلها وهذه تستى التظرقة.... (ربائل الفاراي، كتاب النبيه/٢٠)

هي التي تطلب فها استكال القوة النظرية من التضرية من التفس طمول العقل بالفعل وذلك لحصول العلم التصويق وأنها التصويق وأمود ليست هي هي بأنها أعمالنا وأحوالنا فها حصول رأي واعتقاد ليس رأيا واعتقاد أي كيفية عبدا عمل من حيث هو مبدأ عمل، أو كيفية صدر الحكاء على الشفاء/ن

هي لايتوقف عليها (أي على ممارسة العسل والتمرّن فيه). وإنّها النابة فيها تكيل التّفس بأن ثعلم فقط. (نفس الصدر/)

النفسفة إنما علم بأحوال الموجود المقارن للادة في الحد الحد والوجود، أو المفارق عنها فيها أو في الحد فقط. والأوّل الطبيعية، والثّاني الإخمية، والنّالث التطبيبيّة. (شرح الإلحالات من كتاب الشّناء/د) حه الحكة الشطرية.

(۱۹۱۰) **الفلك** عنصر، وذو صورة، فليس بأزليّ . (رسائل الكندي الفلسفية/۱۹۲

رِّتِي إِنَّهُ جِسم شَفَّاف كُرِيٍّ، محيط بالعالَم. (رسائل إخوان الضفاء ٣٨٧/٣)

هـ و عبط بالماواء مثل ذلك (أي من جبع الجهات). (نفس الصدر ٢٩٠/٣)

هو جرم بسيط كري غير قابل للكون والفساد، متحرّك بالطبع على الوسط مشتمل عليه. (الحدود لابن سينا /٢٦، رسائل ابن سينا /٢٠٠ نيافت

#### الفلك الأعظم/٢٧٢

الفلاسفة (٣٠٢)

جسم كري الشكل ، لا ميل فيه ، ثابت بكليته ، متحرّك بأجرامه دوراً . (الحدود والفرق/١٣) أن جرم ذو نفس ، لم تحدث النقس بالجرم ولا الجرم بالنقس ؛ بن كلاهما صادران من علّة سواهما . (تاف الفلامة/١٢٠) ما الكوكب .

(١٩١١) الفلك الأعظم الجسم الذي يتحرّك ويحرّك جميع ما في السّماء من المشرق إلى للغرب في اليوم بليلة ، دورة واحدة يستى الفلك الأعظم. (إيضاح القاصد من حكة عن الغواعد/٣١٧)

> (١١١٢) فلك الأفلاك +السيط.

(١٩١٣) فلك الأوج الغلك الخارج المركز وهو كري الشكل يحيط به سطحان متوازيان يشاس أعلاهما أعلى الفلك المسئل على نقطة مشتركة بينها, ويستى فلك الأوج. (إيضاح المناصد من حكة عن الفراعه)

(١٩٦٤) فلك البروج هو الدائرة التي ترسمها الشمس بسيرها من الغرب إلى المشرق في سنة واحدة. (مناتج السوم/٢٥٥) الذائرة التي تتحرّك الشّمس في موازاتها على سطح الفلك الأعظم تستى فنك البروج. (إيضاح انقاصه

من حكة عن القواعد/٢١٧)

(١٩٦٥) المُضلِك الشَّاقي العَسَلَك الشَّاقِ المشترك لجميعها (البوج) هو الفلك الَّذِي يمَرَّ على وصط فلك البوج يريد المائل عن الفلك الأوَّل. (نضير ما بعد القيمة /١٩٦٧)

(۱۱۱۶) الفلك الحنارج المركز ــه الفلك الحامل.

(۱۱۱۷) الفعلك الحاصل والخارج المركز وله (الغلك) مطحان متوازيان يأس المركز وله (الغلك) مطحان متوازيان يأس أعلاما، الأعل من المثلك المائل على نقطة مشتركة بنها، ويستى الغلك الخامل والخارج المركز. (إيضاع الغاصد من مكة عن الغرام)

(۱۹۱۸) الفلك الكلّي موفلك عيط بالأرض، مركزه مركز المالم، يجيط به سطحان متوازيان، عاس أعلاها مقتر فلك المرّيخ وأدناهما علب فلك الزّهرة. (إيضاح القامد من حكة عين الترامد/٢٢٠)

(1119) الفلك المائل بحبط به سطحان متوازيان ، ومركزه مركز العالم ، التبطع الأعل ياس مقتر فلك الجوزهر، والأدني ياش عدّب فلك الأثير؛ أعني التار، وهذا يستى الفلك المائل . (إيضاع القامد من حكة عن القراد/٢٣٧)

> (١١٢٠) فلك الجرّة ــ الجرّة.

(۱۹۹۱) الفلك المبشل مرفلك عبط بالأرض، مركزه مركز العالم، يبط به سطحان متوازيان، ياس أهلاهما مقتر فلك المربخ وأدناهما علب فلك الزهرة. (إيضاع المناصد من حكة مين الهاهداه۳۷)

(١١٢٢) الفلكيّات الجسم الذي لا يغارق

صورته هو الفلكيّات بأسرها . (الإشارات والنبيات مع الشرح ١٥٣/٢)

(۱۹۳<mark>۳) الفوق هو مشا يلي الحيط، (رسائل</mark> انوان الشفاء ۲۸۸/۳)

ــ الجهة.

(١٦٢٤) فوق النّمام ماك الوجود الذي ينفي له ويفضل هنه وجود سائر الأشياء وذلك من ذاته وهو صفة واجب الوجود بذاته. (التعمير ١٩٣/)

النَّامُ إِنْ كَانَ قد حصل له ما ينبغي وكانْ بحيث يحصل لغيره منه، فهو فوق النَّسام. (مقامد الفلاسة/۱۸۳)

المرجود إنما تام وإنما ناقص. والنام إنما فوق الشمام أو لا. والنام في كل شيء هو الذي حصل له جميع ما يليق به أن يكون حاصلاً له ، والناقص ما ليس كذلك بل يكون حاصلاً له ، والناقص ما ليس كذلك بل مع ذلك من جنس كماله ما فضل عنه إلى غيره فوق التمام (نطبقة مل الشفاء لمعراللين/١٧٩) هو الذي يفضل عن وجوده وجود غيره ويفيض على غيره لفرط كماله. (مناتيح النب/١٠٩)

ــه الموجود الناتم وفيق النّـمام والنّاقص، النوجود النّاتم والنّاقص والمكنني.

(١١٢٥) الفهم يقتضي الإحاطة بالمقصود إليه. (رمائل الكندي اللمفيّة/١٧٠) التّخييل إذا كان في نفس ناطقة شتى فهماً.

(ق النفس/١٦٣)

ري السام المني من لفظ الفاطب والإفهام هو إليهال المني باللفظ إلى فهم السامع. (الباحث المرتبة ١٣٨/١)، الحكة المتعالبة ١٣٨/١، مفاتيح الفيب (١٣٠/)

چون مدرک چیزی را ادراک کند و اثر آن در نفس او منعفظ ماند آنگاه دوم بار او را ادراک کند و ادراک کند و ادراک کند و ادراک کند با آن که او است که اول بار ادراک کرده بود آن را معرفت خوانند و چون خوانند و انهام ایصال معنی باشد به لفظ، به فهم مامم. (۱) (درة التاج ۱۹۸۸)

ـ الإدراكات.

(۱۹۳۹) الفيلسوف يستون اقتناه ها (الحكة على الإطلاق) العلم، وملكتها الفلسفة. ويعنون بها إيشار الحكة العظمى وعبتها. ويستون المقتني لها فيلسوفاً، يعنون بها الهنب والمؤثر للحكمة العظمى. (رسائل الغاراني، تحصيل الشعادة/٣٤)

هو الذي يظهر من أمره أنّه يجب عليه أن يفحص عن أمشال هذه المطالب؛ أعني التي تـلحق الوجود بما هو موجود . (تضير ما بعد الظبمة/٣٢١)

هو الذي يبحث عن تبوت الأشياء على ما هي عليه في الأعيان وينبيّن عوارض الموجودات با هي موجودات (تعلقة على الشّغاء تصعرالتين/١٠) حم الحكم.

١ \_\_ متى أدرك المدرك شبئاً واضغط أثره في نقب ، شمّ أدركه ثمانياً با كمان هو في الإدراك الأول فيسقى ذلك محرفة . ومتى كمان تعبور المعنى من لفظ اتخاطب يستى فقهاً وفهماً . والإفهام هو إيصال المتى باللّفظ إلى فهم النّامع .

### الفيلسوف الباطل/٢٧٤

(۱۹۲۷) الفيلسوف الباطل هو الذي عمل له العلوم النظريّة من غير أن يكون له ذلك على كماله الآخر، بأن يوجد ما قد علمه في غيره بالوجه الممكن فيه. (رسائل الفارابيّ، تحصيل التعادة/ه))

(١٦٢٨) الفيلسوف المهرج هر الذي يتملم المدوم النفي بتسلم المعلم النظرية، ولم ينزور، ولم يسود الأفعال الجميلة التي يحب ملة شا، ولا الأفعال الجميلة التي في المشهور، بل كان تابعاً هواه وشهواته في كل شيء من أي الأشياء المقتى. (رسائل

الفارايق، تحصيل الشعادة/٤٥)

(۱۹۲۹) الفيلسوف الكامل هو أن تحصل له العلوم التظريّة وتكون له فرّة على استعمالها في كلّ ما سواها بالوجه الممكن فيه. (رسائل الفارايّ، تحصل الشمادة(۲۹)

(١٩٣٠) الفيلسوف المزوّر هو الذي يتعلّم العلوم الشظريّة من فير أن يكون ممدًا بالظيم نحوها . (سائل الفاراني، نحسل الشعاءه))



> (١٩٣٢) القائم لا بذاته ــ الفاغ بذاته ولا بذاته.

ــه القام بدائه ولا بدائه . دسمودان القام بدائه الا

(۱۹۳۳) القادر هو الذي لا يشمدّر عليه الفعل متى شاه. (رسائل إخوان الضفاء ۲۸۰۸) هو الذي تنفذ إرادته فيا له بالفؤة، والعاجز ضدّ ذلك . (القابسات/۲۷۲)

إنّ الشادر هو تمن إذا شاء فعل ، وإذا لم يشأ لم يفعل ، لا مَن يريد فيفعل ، أو لا يريد فلا يضعل دائماً . (التعليمات/٧٠)

الَّذِي لا يُعوزه شيء. (الحدود والفروق/١٠) عبارة عشن إن شاء فَعَل وإن لم يشأ لم يشعل. (مناصد الفلاسة /١٦٨، مطالع الأنظار /١٧٨، المكاة المعالية /٢١٨)

هو الَّذي إذا شاء أن يفصل فَصَل وإذا شاء أن لا يفعل لا يفعل. (المباحث الشرقية ٢٩٣/٦، القبسات

(717)

آن است که افسال او به ارادت بود.(۱)(اطائف الحکة/۵۹)

هو الّذي يضع أن يصدر منه الفعل، وأن لا يعبدر. (طالع الأنظار/١٦٧)

من فعل بمشيّت فهو قادر مختار صادق عليه أنّه لو لم يشأ لم يضحل و سواه انّفق عدم المشـيّة أو استحال . (رسالة حدوث العام/١٩٦٨)

مَن إن شاء فصل؛ وإن لم يشأ لم يفعل؛ سواء كان، شاء فقعل دائماً، أو لم يشأ فلم يضل دائماً. الضاهل إذا تعلق فعله بمشيئة كان قادراً. (البدا والماد لصدرالاين/٢١٠)

عبارت است از فاعل که فعلش منرتب باشد بر مثبتت و ارادهٔ او و ترکش منترتب باشد بر عدم مثبت و ارادهٔ او (۲) (لمان اللهنة/۲۹۱)

١ ــ هو من كانت أفعاله بإرادته.

٢ ــ عبارة عن فاعل كأن فعله مترثباً على مشهشته وإدادته، وكمان ترك الفعل عنه أيضاً مترثباً على عدم مثبت وإدادته.

ــه القدرة.

- القاتة .

(۱۹۳۶) المقافون صورة موجودة في نفس عِرَّدة من كلِّ مادّة إذا رام العقل إطباقها على الشّىء أطبقها إطباقاً مواءاً. (اخدود والفروق/١)

> (١٩٢٥) القبض ـه الحيوضة.

(١١٣٦) القبليّة «قبل» يقال على وجوه: فيقال قبل بالزّمان؛ كالشّبخ قبل القبيّ.

ويقال قبل بالظبع، وهو الذي لا يُوجد الآخِر بدونه وهــو يــوجـد دون الآخِـر؛ مشــل الــواحـد للاثنين .

ويقال قبل بالترتيب؛ كالقسف الأوّل قبل النّاني إذا أخذت من جهة القِبلة.

ويقال بالشّرف ....

ويقال قبل بالذّات واستحقاق الوجود؛ مثل إرادة الله وكون الشّيء، فإنّهها يكونان معاً لا يشأخر كون الشّيء عن إرادة الله تعالى في الزّمان، لكنّه يشأخر في حقيقة الذّات. (رسائل الفارابي، كتاب اللسوم./٢٧)

القبليَّة إمَّا بالزَّتِية .. وهو أنَّ الكون الثرتيب معتبراً فها .

وإمّا بالزّمان وهو أن يكون المتقدّم يقـبل المتأخّر فبليّـة لا يجامع القبل فيها مع البعد.

وإتما بـالظمع وهي كون الشّيء بحبيث بمناج إليه شيء آخر، ولا يكون مؤثّراً موجباً له.

وإمّا بالعليّـة وهي قبليّـة المؤثّر الموجب على معنونه. (شرح مطالع الأنظار/11)

- النّفة م، السّبق.

(١١٣٧) القبليّة بالرّنبة

(١١٣٨) القبليّة بالزّمان -

(۱۱۳۹) القبليّة بالقلبع - الفييّة.

(١٦٤٠) القبليّة بالعليّة - الفبيّة.

(١١٤١) الـقبيع كنّ قبل يقتضي استحقاق الذّمّ (الإشارات والشبيات مع الشّرح ١٥٠/٣, شرمي الإشارات للظرميّ ٧/٢)

ـه الحشن.

(۱۱۹۲) الْقَدَّر اسم لما صدر مقدّراً عن ضل القادر. (مجموعة رسائل الإمام الغزائن ۲۱/۲)

هو تقدير ذلك ؛ أي الأمر الكلِّيّ بحبب نوزّعه على المرجودات وما يتعيّن منه لشخص شخص في وقت وقت ، بعقداره ، وحده ، وكيفيّته ، وزمانه ، ومكانه ، وأسبابه القرية والبعيدة ، ونسبته إلى ما قدر له بالمناسبة والمباينة ، واللّذة والأذى ، والحير والشّر، والسّماده والشّقساوة . (المستبر في الحكة

تفصيل قضاء اقاست و احاطت عزكات بآحاد كانسات و ضبط جلمة احوال و اوقات آن بر تفصيل جزوبات.(١) (جمدومة مصنفات شيخ إشراق ٢٠٠/٢)

 ١ - عبارة عن تفعيل الفضاء الأول، وإحاطة الهركات بآحاد الكاثنات، وضبط جميع حالاتها وأوقاتها على الشفاصيل الجزئية.

عبارةً عن وجدوها (الموجدودات) في مواقها الحتارجيّة بعد حصول شرائطها مفصلة واحداً بعد واحداً بعد والمثارات والشنيهات مع الشرح ۲۱۷/۳، شخصي الإشارات للظوسيّ ۲۰۷/۰، القبات ۲۰۰/۰ المنكلة المتمالية ۲۰۵/۰ رسائل فلمني ملا على نورى (۲۰۰/)

هو إيجاد التيء وإفاضته باعتبار خصوصية ذاته وهويت، من جهة تأدية الأسباب المترقية المتأذية إليه يخصوصه على حسب العلم التابق يخبريته، والعناية الموجية لمشيته. (التبسات/١٧)

نسبة فاطلبته سبحانه إلى هذا الإنسان الكبير في مرتبة تشريع أعضائه، وأجزائه، وتفصيل أخلاطه، وأركانه، وأرواحه، وقواه، بحسب تأدية الأسباب المترتبة المتأذية إلى خصوصيّات تفاصيلها. (نض المستربية المتأذية إلى خصوصيّات تفاصيلها. (نض المسترردة)

هو عبارة عن وجود صور المرجودات في العالم التفسي السماوي على الوجه الجزئي مطابقة لما في موادّها الحارجية الشخصية مستندة إلى أسبابها (الجزئية) وطلها واجمة بها، لازمة لأوقاتها الميتنة وأمكنتها المتصالبة ١٣٦٨، المستل المستدل واستال المستدل التسائل المستدل التسائل المستدل التسائل المستدل التمائلة (١٣٠، المسدأ والمعاد العدالذين (١٣٠، المطاهر الإشتة (٣٠)

المنضاء عبدارة عن الحكم الألهي في أعبان الموردات على ما هي علبه من الأحوال الجارية من الأخوال الجارية من الأزل إلى الأبد، والقدر هو تفصيل ذلك المكم بإيجادها في أوقاتها وأزمانها التي تقتضي الأشياء وقومها فيا باستعداداتها الجزئية ؛ فتُمكّن كل حال من أحوال الأعبان بزمان معين وسبب معين ركلات مكنونة /١٤٠، رسائل ظبق لملا على عرب (١٧٤)

توجیه اسباب کلیّهٔ بمسبات معدودهٔ بعدد معیّن که زیاده و نقصان نگردد.(۱) (کشاف اصطلاحات افتون/۲۷۰)

القضاء عبارة عن علمه بما ينبغي أن يكون علمه الوجود حتى يكون على أحسن القطام وأكمل الانتظام، وهو السقى عندهم بالمعناية الأزليّة التي هي مبدأ لفيضان الموجودات من حيث جلتها على أحسن الوجوه وأكملها.

والقدر عبارةٌ عن خروجها إلى الوجود العينيّ بأسبابها على الوجه الذي تقرّر في القضاء. (نضر المدر/١٢٢٠)

صور جزئیه است خواه در عالم شال باشد و خواه در نفوس منطبعة سماویه، و خواه در مواد عنصریه که قدر هینی گویند. (۲) (آسرار اخکم/۱۱) به القضاء.

(۱۱۹۳) المقدرة إمكان إيجاد الفعل. (رسائل إخوان القسفاء ۲۸٦/۳)

هي إمكان شيء من الأفعال اختياراً. (نفس الصدر ٢٩١/٣)

هي أن يصدر عن الشّيء فصل بشيئته. (اللمايفات/٢٤)

هي أن يكون الفعل متعلّقاً بشيئة من غير أن يعتبر معها شيء آخر. (نفس العدر ١٩/، النبات (٣٣٠)

معنى القدرة أنّا متى شئنا ولم يكن مانع، فَعَلنا. (الشعابةات/٥١)

هي صدور الأمر عن الشّيء بشيشه. (التحميل/٩٧٩)

عبارت است از آن که حتی به حیثیتی باشد که

 <sup>4 -</sup> هو ترجيه الأسباب الكلّبة تحو المسبّبات الهدودة
 بالأعداد المبّنة التى لا نزيد ولا تنقس.

لا ــ هو القرر الجَرْثَيَة } سواء كانت في عالم الثال ، أم
 في القوس الشعاوية النظيمة ، أم في الواة المتصريّة التي إمّال طليا «القدر العيني».

فمل و ترک از او محکن بود به حسب دواعی عتلف.(۱) (درة اللاج ۱۹۸۳)

إِنَّهَا قَرَّةً تصدر عنها الأفعال المقترنة بالشَّعور والإدراك . (إيضماح السقساصسد مسن حكمة من القواعد/٢٠٨)

صفة تؤثّر وفق الإرادة، وهي ميل يعقّب اعتقاد

السَّفع . (مطالع الأنظار/١٩٧)

هي القوّة المنبقّة في العضلة . الفوّة المستجمعة لشرائط الشأثير.

وقيل: القدرة: مبدأ للأفعال الختلفة. (ض المدر/١٨)

هي ميفة نؤثر على وفق الإرادة.

ما هو مبدأ قريب للأفعال الختلفة. (شرح الوافف/٢٩٢)

. صفة وجوديّة يتأتّى معها الفعل بدلاً عن الثرك ، والرّك بدلاً من الفعل (الأشاعرة).

عبارة عن سلامة البنية عن الآفات. (نفس المدر/٢١٤)

هي القزة العضائية التي هي بميت مني انضم إليها إرادة أحمد الضديس حصل ذلك الفسد، ومني انضم إليها إرادة الضد الإعمر حصل ذلك الأخر (الزارق). (نفس الصدر/٢١٦)

هي كون الـذَات بحبث إن شـاء فـمـل وإن شاء ترك \_ (حائبة الهاكمات/٣٦٠)

(هي) أن يكون الحيوان بحيث يصدر عنه الغمل إذا شاء، ولا يصدر إذا لم يشاء، التي ضدها العجز. (تطبقة مل الشفاء لصدرالدين/211)

كون الغامل بحيث إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل. (الحكة النعائبة ١/٥)

صبارةً من قوّة قائمة بالأعصاب والعضلات المبيلة

لها بالقبض والجذب والدفع. (نفس المدر ٢٤١/٦) الفّيَضان إذا كان عن علم ومشيّة فهو قدرة. (نفس المدر ٢٠/٨)

حالة نفسانية للحوان بها يصغ أن يصدر عنه الفعل إذا شاء ولا يصدر عنه إذا لم يشأ. (نس المدر ١١١/١)

إنَّ للقدرة تمريفين مشهورين: أحدهما صحّة

وثانيها كون الفاعل في ذاته بحبيث إن شاء فعيل وإن لم يشيأ لم يفعل. (ننس الصدر (۲۰۷/۸)

إِنَّ السَّرَةِ الضامليّةِ الصدودة إذا لاقت الفَرَة الانفعاليّة المدودة وجب صدور الفعل منها. والفرّة الفعليّة تسمّى قدرة. (رسالة حدث العالم/١٩٦) إنّ القدرة فينا نفس الفرّة واستعداد الفاطيّة، وفي الواجب .تمالى. عض الفعل والشحصيل. (المها

صفة مؤثّرة على وفق العلم والإرادة. (نفس المدر/١٣٠)

والماد لصدراللين/٩٦)

القدرة فينا هي بعينها القوّة، وفي الواجب تعالى هي الفعل فقط. (نفس الصدر/١٣١)

كَيْفَيَّة نفسانيَّة يصبِّع منها الفعل والترك . (مفاتيع النيس/٢٦٨)

مبارت است از بودن قاعل به حبثیتی که هرگاه بخواهد بکند و هرگاه بخواهد نکند.

عبارت است از صفق که مبدا اثر باشد بر وفق علم و اراده. (۱) (اللمات الإفخية/۲۱۱)

علم و اراده (۱) (مصحت ارتب ۱) عبارت است از این که فعل فاعل مترتب باشد بر مشتت و ارادهٔ ای خیواه مشتت و اراده زاید

بـ عبارة من كون الفاعل بحيث مني شاه قعل، ومنى شاه لم يغط.

مبارة من صفة تكون مهداً للأثر عل وفق العلم والإرادة.

١ -- عبارة عن كون الحي بميث مكنه الفعل والثرك
 حسب الدواص الختافة .

باشند بر ذات فاهل و یا هین ذات او باشند و خواه دافی باشند و یا گاهی مشیّت ثابت باشد و گساهی لا مشیّت و خواه طسرف دیسگر ممکن الوقوع باشد در نفس الامر و یا متنع الوقوع، و خواه به دواعی زایده عناج باشند و یا داعی مین ذات فاصل باشند، و خواه دواعی زایده عشلف باشند.(۱) (نفس الصدر/۳۰)

عبارت است از صحت فعل و ترك (۲) (نفس المدر/۲۷۱)

عبارت است از صبحت فعل و ترک نظر به ذات با قطع نظر از انفسمام اراده اگرچه با انفسام اراده فعل واجب باشد و با انفسمام عدم اراده مستنع گردد (شارح فوشجمی). (۳) (نفر المدر۲۷۷)

ــه القادر.

(١٩٤٤) قدرته تحالى القدرة هي أن يكون الفعل متعلقاً بشيّت من غير أن يعتبر معها شيء آخر، والقدرة فيه ـ تعالى عند علمه فإنّه إذا علم وتعشّل فقد وجب وجود الشيء. (النبات/٣٣١)

١ .. عبارة عن أن يسترتب فعل الفاعل على مشيئته وإرادت ؛ مواه كانت الشيئة والإرادة زائدتين على ذات الفاعل ، أم كانت الشيئة عن ذاته ، ومواه كانتا دافتين أم كانت الشيئة تلبت للفاعل حياً ، وأللا مشيئة حيناً ، وأكد الشيئة تلبت للفاعل حياً ، وأللا مشيئة حيناً ، الوقع أو المنافق بالقدرة ) ممكن الوقع في نفس الأمر أم ممتنع الوقع ، وسواه كانت القدرة عنافة أم كان الفاعل ، ومواه كانت اللواعي الزائدة عنافة أم كا .
٢ .. عبارة عن صحة الفعل والثرك .

 عبارة عن صحة الفصل والشرك نظراً إلى ذات الفاصل، مع غفر القظر عن انضمام الإرادة، وإن يعبر الفعل بانضمام إرادة الفاعل واجباً. وبانضمام عدم إرادته عندة (الشارع القوضعي).

إفاضة الأشباء عنه لمشبّت الّتي لا تزيد عل ذاته وهي العناية الأزلبّة. (التواهد الزبوبيّة/٢١) - علمه تعالى.

(۱۱۹۵) القِلم حدوث پیش جمهور حصول شيء است بعد از عدم او در زمانی که گذشته باشد و قدم پیش ایشان آنچه مقابل این است. (۱) (درز التاج ۲۹/۲)

وجود النّيء على وجه لا يكون سابقاً عليه بالزّمان حتى يكون القديم هو الّذي لا أوّل لزمان وجوده . عدم احتياج النّيء في وجوده في وقت تا إلى غيره في حال تا أصلاً حتى يكون القديم ما لا يحتاج وجوده في وقت تنا إلى غيره وهو يستلزم الوجوب . (شرح حكة البين/١٥٣)

عبارة عن انتقاء مسبوقيته بالعدم في نفس قبليته عن الأشياء. (كلمات مكنونة/٥٦)

ــه الشفذم، الحدوث، السبق.

(۱۹۱۹) القدم الإضافي الفدم بالقياس هو الشيء الذي يكون ما مضى من زمان وجوده أكثر منسا مضى من زمان وجود شيء آخر. (الباحث الشرقة (۱۳۲/)

هو كون ما مضى من زمان وجود شيء اكثر مثا مضى من زمان وجود شيء آخر. (شرح المنظومة ٨٠/٢)

القديم بالقياس.

(١١٤٧) القدم المذهري ويمتر عنه بالأزلية الشرمديّة، هو كون الوجود الحاصل بالفسل غير مسبوق بالعدم انقسريح في متن الذهر، بل أزليّ

الجنوث عند الجسهور هو الحصول للشّي بعد عدمه في الزّمان الماضي. والقدم عندهم هو ما يقابله.

الحصول في حاقَ الواقع ( القينات/١٨) ـــ الأزليّة ، النّفتم الدّهريّ ، الحدوث الدّهريّ .

(١٦٢٨) القدم الذّاتي كون الشّيء غير عمتاج إلى غيره هو القدم الذّاتي. (إيضاع المناصد من سكة عين الفواعد/٨١)

هو كون الفعائية لا تسبقها ليسبة الفؤة والبطلان، والوجود لا تسبقه ليسبة العدم والسلب سبقاً بالذّات أصداً. وملاكه وجوب الذّات والوجود وجوباً بالذّات؛ كن أنّ الحدوث الذّاتيّ ملاكه جمواز السدّات وطباع الإمكان بسالمذّات. (القبسات/۱۸)

ــه النّقدُم بالذّات ، السّبق بالماهبّة .

(١٦٤٩) القدم الزّمانيّ هر كون الشّيء ليس مسبوفاً بالمعدم في الزّمان الماضي. (إيضاح القاصد من حكة عن القواعد/٨٨)

هو أن لا يكون الوجود مسبوقاً بالعدم. (مطالع الإنظار/١٠)

هو كون الشّيء الرّمانيّ غير متخصص الوجود بزمان تا، مسبوق من جهة المبدأ بزمان القدم، بل مستّـمرّ الحصول في استداد السرّمان كلّه. (الفبات/۱۸)

هـو كـون الشّـيء بحـيث لا أوّل لـزمـان وجوده. (الحكة التعالية ٢٤٠/٤)

ــه النّقادم بالزّمان.

(۱۱۵۰) القديم هو الذي يكون على حالة واحدة لا بتغير، ولا يستحيل، ولا يحدث له حال، وذلك ليس يوجد موجود هذا شأنه إلاّ الله الواحد الأحد. (رمائل إخوان الضفاء ٢٣٢/٢) ما لم يكن ليس. (نفس المعدر ٢٣٥/٣) القديم المطلق يقال على وجهين: يقال نجسب

الزّمان وبحسب الدّات.

أمًّا الَّذِي بحسب الزّمان فهو الشّيء الَّذِي وجد في زمان ماض غير متناو.

وأمّا القديم بمسب الذّات فهو الشّيء الذي ليس لوجود ذاته مبدأ أوجبه.

فالقديم بحسب الزمان هو الذي ليس له مبدأ زماني، والقديم بحسب الذّات هو الّذي ليس له مبدأ يتعلّق به، وهو الواحد الحقّ تعالى عنا يقول الجاهلون علوّاً كبيراً.. (الحدود لابن سنا /١١٨، رمائل إن سنا /١٢٠)

هو الّذي ليس لزمان وجوده أوّل. (محومة معتّفات شيخ إشراق ٢٣٢٤/١)

المسكلمون قسقوه (الموجود) إلى ما لا أوّل لوجوده وهوالقدم . (مطالع الأنظار /٣٦، شرح المواقف /١١٦ حد الحادث .

(۱۹۵۱) القديم بحسب اللذات هو الذي ليس لذاته مبدأ هي به موجودة. (الشباة من النرق في بمر الشلالات /۳۵۰، بافت الفلاسة /۳۲۱) هو الذي ليس لوجود ذاته مبدأ به وجب. (بافت

الفلاسة (۲۹۰، الباحث الشرقية ۱۳۲۸) هو الذي ليس له سيداً أعل؛ أي ليس له علّة وليس ذلك إلاّ البياري مسزّوجَل.. (بيانت الفلاسة(۲۹۰)

هو الّـذي لا يكون وجوده من غيره. (شرح الهداية الأثبريّـة/٢٣٢)

آن است که نظر به مجرد ذات خود با قطع نظر از جمیع جمهات و حبشیات خارجه از حاق ذات مصداق و محکوم علیه موجودتیت و محکّی عنه و منتزع منه وجود باشد.

آن آست که وجود آن مسبوق به غیر نبیاشد.(۱)

١ \_ هو الَّـذي يـكون بمجرَّد الشَّظر إلى ذاته مع قطع النظر ـــه

(١٩٥٧) القديم بحسب الرّمان مو الّذي لا أول لزمانه . (اللجاء من الغرق أي بمر الضلالات /٣٣م، تبانت الفلامفة /٣٣٤، شرح المداية الأثبريّة

بالحقيقة هو الذي ليس لزمان وجوده أوّل لا أن لا يكون لوجوده أوّل؛ إذ الوجود لا أوّل له ولا آخر. (اللحصيل/١٣٢)

هو الّذي ليس له وجود زمانيّ، وهو موجود للملائكة والشباوات.

هو الشّيء الّذي وجد في زمان مـاضٍ غير مــّاهِ. (تبافت الفلاسفة/٢١٥)

هو الشَّيء الَّذي لا أوَّل لزمان وجوده. (الباحث المُثرِقة ١٩٣/)

آن است که مسبوق نباشد وجود آن به عدم واقعی: خواه به عدم ذاق که عبارت از امکان ذاتی است مسبوق باشد یا نه.<sup>(۱)</sup> (لمات المغة/۱۷۱)

آن است که از برای زمان وجودش اوّل و ابتداء متحقّق نباشد یعنی وجودش متحلّق به زمان پاشد، و ابتعدا از برای او نباشد. (۲) (نفس المعدر/۷۲)

هـ. من جميع الجهات والحبثيثات الخارجة صن حاق ذاته ممداناً للسوجود ومحكوماً صليه ، ويكون محكياً عنه ومنتزعاً هنه .

هو الَّـذَي لا يكون وجوده مسهولًا بالغير.

٣ ـــ هو الّـذي لا يتحقّق لزمان وجوده أوّل وأبتداء؛ أي
 لا يتعلق وجوده بالزمان ولا يكون له ابتداء.

ے التّقدم بالزّمان، المنفدّم بالزّمان، القدم الزّماني .

(١٩٥٣) القلايم بالقيامي هو شيء زمانه في الماضي أكثر من زمان شيء آخر، فهو قلايم بالقياس إليه. (الحلود لابن سينا /٤٤، رمائل ابن سينا /٢٠٠، تبافت القلاسفة /٢١٠)

ــه القدم بالإضافة.

(۱۱۵۶) القديم المُقرفي هو ما يستطال مدّته فإنّه في الحقيقة حادث، ولزمان وجوده أوّل. (ميموه مصنفات شيخ اشراق (۲۲۵/۲)

> (١١٥٥) القرع والقلع ــه الصّرت.

(١٦٥١) القسمة تفريق أحد العددين على الآعر، وتفريق بعض العدد على بعض أو غيره. (رسائل الكندي القلمة: ١٧١/)

أخذ جعمة الواحيد من المقسوم عليهم، من المقسوم . (مقاتيع العلوم/١١٨)

الضَّرِبُ هو تضيفُ أحد المددين بقدر ما في الأَول من الأحاد. والقسمة عكس الضَّرب. (رسائل إنوان الضفاء ٢٩٦/٣)

تكثر الواحد. (الحدود والفروق /٨٣، ٨٣) عبد الكثرة.

(۱۱۹۷) السفسسمية الخسارجية والوهية القسمة الخارجية عبارة عن إعدام التيء النصل المقداري، جومراً كان أو عرضاً، واحداث شيئن آخرين من نوعه.

والقسمة الوهية عبارة عن توهم ذلك التيء القصل، وحدوث شيئين آخرين من نوعه. (الدأ

والماد اصدرالاين/٢٨٤)

(١١٥٨) القسمة الوهميّة. حد الفسمة الخارجيّة والوهميّة.

(١١٥٩) القصد هو جع المشة نحو الخرض

المطلوب. (جموعة رسائل الإمام الغزائق ۱۹۰۲) إنّ القصد إنّا هو طلب علل الجواهر المشار إليا، وأوائلها، وأسطقتاتها. (نضير ما بعد الطبيعة/١٠٢٤) - به الإوادة.

(113) المقصد الأول والشافي النصد الأول والشافي النصد الأول هو أنّ ما كان من قبتل الباري متمال من الإبداع والإيجاد والاختراع، والبقاء، والشام والكال والملوغ، وما شاكل ذلك من الأوصاف. والقصد الشافي هو كلّ ما كان من قبتل نقص الحيل ! إنّ لا مناكل ذلك من الأوصاف. (رمائل هذا، وما شاكل ذلك من الأوصاف. (رمائل النفاء ٢٧٠/و))

حد القصد الأوّل هو الموجود للشّيء بغير متوسّط؛ كالحنر في الشبّخة .

وحد الموجود على القصد القاني هو الذي يوجد بمنسوسط آخسر؛ كسالخير في السدواء. (الحمدود والغروق/٢٠)

> (١١٦١) القصد الثَّاني ــ اللعد الأوّل.

(١٩٩٣) السقصسد الضسروري والقلبيعي كل غاية ليست نهاية الحركة وليس مبدأها تشوق فكري فلا يخلو إنا أن يكون التخيل وحده هو مبدأ الشوق ، أو التخيل مع طبعة أو مزاج ؛ مثل اللنفس وحركة الريض أو التخيل مع

خُلق وملكة نفسائية دامية إلى ذلك الفعل بلا رويّة ؛ كاللّمب باللّحية . فيسمّى الفعل في الأوّل جزافاً وفي الثاني قسداً ضروريّاً أو طبيعيّاً ، وفي الثالث عادة . (الحكة السالة ٢٥٣/٧) حم العادة .

(۱۹۹۶) القضاء هر صلم الله التابق با توجه أحكام التجوم. (رسائل احوان الشغاء ۱۳/۲) هو الشّلق. (جموة رسائل الإمام النزائي ۲۳/۲) هو الحّمل القاطع والأمر الجزم الّذي لا يراجع. يقال: قضى له أو عليه إلى حكم له أو عليه أو فيه بكذا. (السّبر في المكنة ۱۸۰/۲)

علم وحدانی حق است سبحانه و تعالی. (۱) (مجموعة معتفات شيخ اشراق ۲۰/۳)

عبارة عن وجود جميع الموجودات في العالم العقلي مجتمعة ومجملة على سبيل الإبداع ، (الإشارات والقنبيات مع الشّرع ٣١٠/٣، شرحي الإشارات للقوسي ٣٧/٢ ، القيمات ٢٠٠/ ، الحكة التعالية ٢٠٥٢، رسائل ظنس مُلا عل تورى (٢٧٤)

نسبة فاعلية الباري الحق مسمحانه على حسب علمه وعنايته إلى الإنسان الكبر في مرتبة شخصيته الوحدانية الجُمَالِيّة (القبات/٤١٨)

هر الحكم الواحد الذي يترتب عليه سائر الشفصيل فيمنى بالقضاء معلوله الأول. (نفس المعد/١٤١) هي عندهم عبارة عمن وجود الشور العقليّة لجميع الموجودات فائضة عنه ـتعالى على سبيل الإبداع دفعة بلا زمان، لكونها عندهم من جملة العالم ومن أفعال الله المباينة ذواتها لذاته. (الحكة المتعالية

<sup>1</sup> ـــ هو العلم الوحدانيّ للبعقّ ـسبحانه وتعالىـ.

(Y11/A

قضاء الله عبارة عن وجود صور الأشياء الموجودة في هذا العالم الأدنى جميعاً في عالَم علم الله عل وجه مقدس، عقلتي، شريف، إلهي، خال عن التقائص والترور والأعدام والإمكانات، (نفس الصدر (۲۸۲۸)

عبارة عن وجود القسور العقلية لجميع الموجودات بإبداع الباري - تعالى - إيناها في العالم العقلي على الوجه الكلّي بلا زمان على ترتيبها القولي الذي هو باهتبار ملسلة العالى والمعلولات . (الزمائل المعدرالذين (١٤٦) البدأ والعاد لعدرالذين (١٢١) إنّ العالم العقلي المعبر عنه بالقلم على القضاء ، والعالم التفسائي التسعاوي عمل قدرته - تعالى - ولوح قضائه . (المدأ وانعاد لعدرالذين/١٢١)

عبارة عن ثبوت صور جميع الأشياء في العالم العقلي على الوجه الكلّيّ. (نفس الصد/ ۲۸۲) عبارة عن وجود جميع الموجودات بمقائفها الكليّة واقصور المقلّيّ، على الوجه الكلّيّ لا على سبيل الإبداء. (المقالم الإلمتيّ) عبارة عن المكم الإلمي في أعيان الوجودات على ما هي عليه من الأحوال الجارية من الأزل إلى الأرد. (كلمات مكنونة / ٤٠) وسائل ظني ملا على الأرد. (كلمات مكنونة / ٤٠) وسائل ظني ملا على

وضع كمال مسر اسسباب كلت دائمه را فضاء است. (۱) (كتّاف اصفلاحات الفنون(۲۰۷۰) عبارة عن علمه بما ينبغي أن يكون عليه الرجود حتى يكون على أحسن الشظام وأكمل الانتظام وهو السقى عندهم (الحكام) بالعناية الأزلية.

(١١٦٥) الـقضاء الاجسال

١ ــ هو الوضع الكل للأسباب الكلّبة الذاغة .

(تقس المبدر/١٢٣٥)

والتقصيلي قضاء دو قسم است اجالي و تفصيل اتما اجالي وجود جميع صور و فعليات است در قلم اعلى و عقل اؤل دفعة واحده دهريّه از حتى دفعة واحده سرمديّه كه ابن هم يكي از القاب شامخة او است كما مز.

و تضای تفصیل دو قسم است: یکی عقول عرضیه و شمُّل الحیّه که هریک فعلیات جمع افراد و اصنام خود را به نحو وحدت و بساطت دارد چنان که حال گفتیم و دوم صور کلیّهٔ فایضه بر نفوس کلیّه فلکیّه به جمعت مقلمه عقلیّهٔ آنها که لوحی بودند محفوظ از تبدّل (۱) (اسار الحکم/۱۰)

ے علمہ تعالی، القدر,

(١٩٦٦) قضايا قياسام همها هي نشايا تكون تصوّرات أطرافها ملزومة، لقباس يوجب الحكم بينها. وهي قريبة من الأوليّات. (شرح المؤلف/٧٠)

(١٦٩٧) القضيّة الوَتَف من النَّيْسِينَ الَّذِينَ يأتَلف أحدهما إلى الآخر، هذا الائتلاف هو التفضيّة، فإ يسكسون القسدق والسكذب.

وثانيها القبور الكلّبة الفائضة على التفوس الكلّبة المذكرة لجهة مقلبتها المقلمة بما أنها كانت لوحاً محفوظاً عن النّبذل.

٢ ــ إذَّ القضاء عل قسمين: إجاليَّ وتفصيلي.

أثما الإجالي فهو وجود جميع الشور والفطّيات في القلم الأعلى والمفقل الأؤل دفسة واحدة دهريّة، من اختق يتمالى دفعة واحدة سرمديّة؛ الّتي همي إحدى ألقابه النّاعة ـكيا مز.

وأنا النفصيلي فهو على قسمين أحدهما العقول العرضية ، والشُئل الإفتية المتضفية كلّ منها لفعليّات جميع أفرادها وأصنافها على نحو الوحدة والساطة وكما قلنا آنغاً .

## القضية الحقيقية والخارجية والذَّهنيَّة/ ٢٨١

(الحروف/١٢٧)

قول باشد معقول، یا مسبوع که اطلاق صادق یا کاذب بر آن توان کرد بحقیقت. (۱) (درَّهُ التَّاجِ ۱۱/۲)

قول بمكن أن يقال لقائله إنّه صادق فيه أو كاذب. (شرح حكة الإشراق/١٣)

-- القول.

(١٩٦٨) القضية الحقيقية والخارجية والخارجية والخدهنية اختيفية هي التي حكم فيا على ما يصدق عليه قيلة المخلق الواقع عواناً سواء كان موجوداً في الحارج عقمةاً أو مقدراً, أو لا يكون موجوداً فيه أصلاً. (شرح الوافس/١٠٨) الحارجية هي التي حكم فيا على أفراد موضوعها الموجودة في الخارج عقمةة.

والحقيقية هي التي حكم فيها على الأفراد الموجودة في الحارج؛ عققة كانت أو مقدرة.

والذَّهنِّيَةَ هِي الَّـتِي حكم فيها على الأفراد الذَّهنية فقط . (شرح النظومة ٥٣/٢)

> (١١٦٩) القضيّة الخارجيّة - الفضيّة الحفيقية والدّهنية والخارجيّة.

(١٩٧٠) القضيّة الذّهنيّة - القضيّة والارجيّة.

(١١٧١) القابل ـه النامل.

(١١٧٢) القبول مند المكاه يطلق

١ حسي المقول المعقول أو المسموع بحيث يكن الإطلاق
 عليه حقيقة ؛ أنه صادق أو كاذب.

بالاشتراك الصّناعي على معنيين:

أحدهما: مطلق إمكان الاتّبصاف بأمر؛ سواء كان وجود الموصوف متقدماً على وجود الضغة بالزّمان أو لا، وحاصله الإمكان الذّاتي.

النَّانِي: الانفعال السَّجدَّدي. ويقال له الفوّة والاستعداد أيضاً.

هو عبارة عن إمكان اتصاف شيء بعمقة لم يحصل له بعد، مع وجود حالة يحصل بها. (كشّاف اصطلاحات الفنون/١٢٠٤)

ـه الاستعداد، القوّة.

(١٩٧٣) القلمب هو بطلق لمعنيين: أحدهما اللخم القسنوبري الشكل، الملود في الجانب الأيسر من القسدر وفي باطنه تجويف فيه دم أسود، وهو منهم الزّوح الحيوانيّ ومعدته.

المعنى النَّاني على لطفة ربّانيّة روحانيّة ، لها بهذا القلب الجسماني تعلّق يضاهي تعلّق الأعراض بالأجسام، والأوصاف بالموصوفات. (جموعة رسائل الإمام النزال ٢٠/٢)

هو جموهم مجرّد تمورانسيّ مدرك للمكلّميّات والجزئميّات، المتوسّط بين النّفس والرّوح، (مجموعة رمائل الحكم المبرّواريّ/137)

جوهر نورانيّ عِرْد يتوسّط بين الرّوح والنّفس. (نفس المدر/١٤٤)

> (١١٧٤) الْقَلَّـة - الكثرة.

(1140) القلم هو (الجوهر القدسيّ) باعتبار كونيا (الأسامي البجوهر القدسيّ) معترة لعمور الملاومات ناقشة في قوابل القضوس والأجرام على وجه القجلد والشقضيّ تستى بالقلم.... (الحكة المدادة 1141/)

حقیقت قلم عقل کل است که واسطه فیاضیت قدرت حق است جمع صور را بر قوابل؛ چه قوابل ماهیات و چه قوابل مواد. (۱۱ (اسرار اخکم/۱۲) - اللوح المفوظ،

> (۱۱۷۹) القوى الباطنة والطَّاهرة به القرى المركة.

> > (۱۱۷۷) القوى الظّاهرة به القوى المدركة.

(١٩٧٨) القوى المدركة المقرّة المعرّدة المعرّدة المعرّفة المعرّد المباطنة ؛ أي المعرّد التي يكمل بها الإدراك الباطني ؛ سواء كانت مدركة أو معينة في الإدراك خور:

الأولى الحتى المشترك . وهي القزة التي ترتسم فيها صور الجزئيّات المحسوسة بالحواس الخسس.... الثّانية من الشّوى المدركة الباطنة الحبال وهو يمفظ الصّور المسرسمة في الحس المستدك إذا خابت المسوسات عن الحواس الطّاهرة, فهو كالحزانة له....

النَّاكة من تلك القُوى هي القوّة الوهميّة. وهي التي تدرك المعاني الجزئيّة المتحلّقة بالعّمور الهمومة....

الزابعة منها القوة الحافظة . وهي الحافظة للمحاني التي تدركها القوة الوهمية كالحزانة لها . ونسبتها إلى الوهمية نسبة الحيال إلى الحس المشترك . ثم الحامسة الفؤة المسخيلة . وهي الفؤة التي تتصدرت في الصور الهسوسة والمعاني الجزئية

 ١ ــ وحقيقة الغلم هي المثل الكلل وهو الواسطة في فيض قدرة الحقّ -تعالى- جبع القدور على القوابل؛ سواء كانت قوابل الماهيّات أم قوابل المواقر.

المنتزعة منها....

وهذه القرّة إذا استعملها القل في مدركاته بضمّ بعضها إلى بعض أو فصله عنه سئيت مفكّرة ؛ كها أنّها إذا استعملها الوهم في المسوسات مطلقاً صقيت متخيلة . (شرح المراقف / ٢٣٥- ٢٣٥) القرّة المفيدة هي المدركة للنّافع والفّار؛ أمني الوهم أو الخيال . ومتوسّطها القّرق والإرادة . (إيضاح القامد من حكة من القراهد/٢٨٤)

القرة المدركة تنقسم إلى قسين: منها قرة تدرك من حارج، ومنها قرة تدرك من داخل. والمدركة من خارج هي الحواس الحسس أو الشمان... الحواس الظاهرة: (اللّمس والبصر والشمع والشّم والنّدوق). (الحكمة المعالمة /٥٠٩)

إنّ القرة المدركة إلما أن تكون مدركة للجزئيات أو الكرّيّات. والمدركة للجزئيات إنا أن تكون من الحواس الطّاهرة فقد عرفها، وإمّا أن تكون من الحواس الطّاهئة... فالمدرك للقمور الجزئيّة يستى حسّا مشيتركاً، وهو الذي تجتمع فيه صور المسوسات الطّاهرة كلّها. والمدرك للمعاني الجزئيّة يستى وهماً. ثمّ لكلّ واحدة من هاتين القوتين خزائدة؛ فخزائدة الحسّ المشترك هي الجنال، وخزائدة الواهمة هي الحافظة فهذه قوى أربع... (نفس المسدر ١٩٠٩)

فرة الحس المسترك ، فرة الحبال، الفرة الخافظة، الفرة المنجبة، فرة الوهم.

(١١٧٩) القوس - فوس فزم.

(۱۱۸۰ قوس فرح إنّ المالة دائرة تمدت فوق مطح الغيم من انمكاس شماع الشّمس والقمر والكواكب، وقوس قرح هو نصف عيط نلك المذائرة، إذا حدثت في كمرة الشّم منصبّة،

(رسائل إخوان الضفاء ٢٨٩/٣)

القوس خيال يشاهده الحسّ من وقوع شعاعات الـتَيْر على بخار رطب متبـددٍ في الهواء. (الحدود والغروق/٧٧)

قوس قنرح هي الآثار الَّتي تكون في الجوّ. (في النَّفس/١٤٦)

(١٩٨١) القول إنّ القول قد يعني به على المني الأمم كلّ لفظ كان دالاً أو غير دالاً. وقد يُمني به على المني الأعمل كلّ لفظ دالاً؛ كان اسماً أو كلمة أو أداة.

وقد يُعنى به مدلولاً عليه بلفظ مّا .

وقد يُعنى به محمولاً على شيء مّا .

وقد يُعنى به مستولاً ؛ فإنَّ القول قد يدلُّ على القول المركوز في النّفس .

وقد يُعنى به محدوداً، فإنَّ الحلَّد هو قول مَا .

وقد يُعنى به مرسوماً ، فإنَّ الرَّسم أيضاً هو قول مّا . (الحريف/٦٣)

لفظ يدخله القبدق والكذب عند مطابقة الأمر، ولا مطابقت. (الحدود والفروق/٢٧)

- القفيّة.

(۱۸۷) القول الجازم كن هائلة وكل قول يخاطِب به الإنسان غيره، فهو إنما يقتضي به شبثاً تما، وإنما يعطيه به شبئاً تما، والذي يعطي به الإنسان غيره شبيئاً تما فيهمو قبول جازم. (الحرون/۱۲)

الجواب عن الشّيء إيجاب أو سلب، وهما جميعاً قول جازم.

والخاطبة التي يُعطي بها الإنسان شيئاً المبتدأ بها لامن اقتضاء لها هو أيضاً قول جازم. (نفس الصعر/114)

(۱۱۸۳) القول الشّارح قول که مرسل باشد بنصور مجهول آن را قول شارح خوانند. (۱)

(درّة الثاج ١٩٠/٢) الأمور المرتّبة إن كانت موصلة إلى تصوّر سمّيت معرّفاً وفولاً شارحاً. (مطالع الأنظار/٧)

ب المرف

(۱۱۸۶) القول المطلق ما لا يشبت بثباته آخر. (القابات/۲۷۱)

(11**۸۵) القول الممتنع** ما أوقّفَنا عل القيء بأسابه البعيدة. (الحدود والغرو*ق[٦٥*)

(١١٨٦) القوّة ما ليس بظاهر، وقد يكن أن يظهر عمّا هـو فيه بالقـوّة. (رسائل الكندي الظهيّة:(١٦٦/

القوّة تفال على ثلاثة معان بالشقديم والشأخير. فيقال قوّة للاستمداد المطّلق الّذي لا يكون خرج منه بالفعل شيء ولا أيضاً حصل ما به يخرج ؟ كفوّة انظفل على الكتابة.

ويقال فوّة لهـذا الاستحداد إذا كان لم يحصل للقيء إلّا ما يكنه به أن يتوضل إلى اكتساب الفعل بلا واسطة.

ويقال قوة لمذا الاستعداد إذا تم بالآلة وحدث مع الآلة أيضاً كمال الاستعداد بأن يكون له أن يفعل مق شاء بلا حاجة إلى الاكتماب، بل يكفيه أن يقصد فقط ؛ كنوة الكاتب المستكل للقساعة إذا كان لا يكعب. والقوة الأولى تستمى مطلقة وهيولانية، والقوة الأولى تستمى مطلقة الاقالية تستمى قوة مكنة، والقوة الشابة تستمى كمال القوة. (طبيعيات الشفاء الذ

١ ـــ القول الموصل إلى تصوّر جهول هو المستى بالقول الثّارح.

المدر/٢٧)

هي الاستعداد الّـذي في الشّـيء والإمكان الّـذي فيه لأن يوجد بالفعل. (نفس الصدر/٨٦)

کیفیّات استعدادی... بعضی از آن تهیئر است مقاومت و بطر انفعال را و آن را قرّت خوانند. (۱) (درد اللج ۱۷/۳)

هُي مبدأ الشَّأْثِر عن آخر في غيره من حيث أنه غيره. (إيضاح القاصد من حكة من القواعد/١١٧) رُئست بأنها مبدأ القفيّر من شيء في آخر من حيث أنه آخر. (فس الصد/١٣٩)

عيب اله اعزاء رحس مصرراً !!) الكيفيّات الاستمداديّة ، إن كانت نحو اللّا إنفمال ؛ كالمحاحيّة والصلابة ستيت قرّة .

(تفس المبدر/١٩٠)

هو الإمكان المقارن للمدم. (مطالع الأنظار/١٠) الكيفيّات الاستعداديّة هي إن كان استعداد نحو

الكيفيّات الاستعداديّة هي إن كنان استعداد بحو اللاقبول كالضلابة تسمّى قوّة.

إن كان الاستعداد استعداداً شديداً نحو اللاقبول والله إنفعال كالقسلابة والمصحاحية يستى قوة. (نفس الصدر/١٠٠)

كلّ جسم طبيعيّ فن حيث كون مبدأ للآثار تستى قوّة. (تلبغة على الشفاء لصدرالدين/٠٠)

مفهوم لفظ القوة يقال بالاشتراك الاسمي على أمور كثيرة و ويقع فيها بقول كثير، ولكنها وضمت أول ما وُضحت للمعنى الموجود في الحيوان الّذي به يكنه مصدراً للأفعال الشاقة من باب الحركات والتحريكات، ليست بأكثرية الوجود عن نوجه به عبا الكنيّة أو بحسب الكينيّة .

(تقس الصدر/١٦١)

إِنَّ النَّفْس لها حيثيَّات متمدّدة، فنسمَى بحسبها بأسام غنلفة وهي القوّة والكمال والقورة، فهي

إ \_\_ الكيفيّات الاستعداديّة ... منها ما هي بمعنى الشهيّق للمقاومة ويُعطّ الالفعال, وتستى بالقيّة.

الشادس/۲۹)

هو مبدأ تغيّر يكون منه في آخر، من حبث ذلك آخر، وإن لم يكن هناك إرادة حتّى سقوا الحرارة قرّة لأنها مبدأ الشغيّر من آخر في آخر بأنّه آخر. (إلمّات الشفاء/١٧١)

إن صدر (الفصل) عن ذاته (الجسم) وذاته تشارك الأجسام الأخرى في الجسميّة وتخالفها في صدور ذلك الفيط عنه، فإذن في ذاته معنفي زائد على الجسميّة هو مبدأ صدور هذا الفعل عنه، وهذا هو الذي يستى قوّة. (نفس المعدر/١٧١)

استعداد موجود في الشّيء على حال من الأحوال. (الحدود والفروق/١٢)

هو ما به يصير الشّيء بحبث أن يصنع أن يصدر عنه فعل أو يصدر عنه انفعال.

عه نش او يصدر عنه الحاصل مع عدم حصوله . استمداد وجود الشّيء الحاصل مع عدم حصوله .

(مجموعة مصنفات شيخ إشراق ٢٠٠١) تقال بضرب من القشكيك على الملكات والقمور، حين ليس تفعل، وعلى القوى المنفطة. (رسائل ابن رشد، كتاب النفس/١٢)

القوّة والاستعداد هو تبلقي الموضوع لأمر مّا عبد ما عرض له عدم ذلك الأمر. (نفس المدر/١٠)

تقال على وجوه: فنها أنه يقال قُوق على الأشياء الهركة لغيرها منها هي عركة للغيراء سواء كانت تلك القرى طبيعية أو نطقية؛ مثل الحار يُسجَن والظبيب يُبرئ.

منها ما يقالُ على القوى الّـتي شأنها أن تتحرّك من غيرها، وهي المقابلة للقوى الحرّكة.

> وقد تقال على كلّ ما في ذاته مبدأ حركة. وقد تقال القرّة على الفعل الجيّد.

وقد تقال على كلّ ما ينفعل بعسرٍ ويفعل بسهولة ؛ كما قيل في مقولة الكيف.

ما كان به الشّيء مستمدّاً لأن يُوجد بعدُ بالنعل، وهذه هي الشرّة الّتي تقال على الهيول. (نفس

سادس(۲۹)

لكونها تقوى على الفعل الذي هو الشحريك ، وعلى الانفمال من صور الهسوسات والمقولات الذي هو الإدراك تسنى قوّة. (الحكة التعالية ٧/١)

القرة موضوعة أوّلاً للمعنى الذي في الحيوان الذي يمكنه به أن يكون مصدراً لألمال شاقمة من باب الحركات لبست بأكثريّة الوجود. (نفس الصدر ١٧٠)

يقال لمبدأ الشغير في شيء آخر من حيث هو آخر؛ سواء كان فعلاً أو انفعالاً .

يقال لما به يجوز أن يصدر عن الشيء فعل أو انفعال وأن لا بصدر. وهي التي تقابل الفعل؛ أعني الإسكان الاستحدادي. (رسالة حدوث العالم100)

عدم كمال ما هو ممكن الحصول. (البدأ والمعاد المعرالةين/١٨٥)

ــ الاستعداد، الفعل، الكيفيّات الاستعداديّة.

(١١٨٧) قوّة الاكتساب - الاكتساب، الفكر.

(11۸۸) قرّة الأنفعال ح قرّة الفعل والانفعال.

(١١٨٩) القوّة الانفعاليّـة ــه قرّة الفعل والانفعال.

(١٦٩٠) القوّة الباصرة هي مستبطنة الحدقتين في الرّطوبة الجليديّة. (رسائل إعوان القبغاء (١٠٢/)

هي مشعر الألوان، وعضوها الترطوبة الجليديّة في

الحدقة . (رسائل ابن سينا/٥٠)

فَوْقَى است مرتب در عصب مجوف که هرگاه جسم نوراتي یا منور در مقابل او می آید نفس ناطقه به وسیلم آن فوت ادراک صورت او میکنند به المراق حضوری به انطباع صورت او در عین و نه به وصول شماع از عین به آن صورت. (۲۲) ( رساله انوایهٔ (۱۲۲)

فؤة البصر هي التي من شأنها أن تقبل معاني الألوان بحردة عن الهيولي من جهة ما هي معان شخصية. (وماثل ابن رشد، كتاب النفس/٢٤)

سعیت روس بن رسه مده در روح بخاری که در مستی عجمم التورین و ملتق العصبتین است.<sup>(۳)</sup> (اسرار الحکم/۱۹۲۳)

**←** البصر.

(١١٩١) القوّة الباعثة

لفؤة الشهوائية الفؤة الحرّكة، الفؤة الحرّكة الفؤة الحرّكة السّوقية الباعثة.

(١١٩٢) القوّة البعيدة

ــه القوّة القربية.

(۱۹۹۳) القرّة الجاذبة هي الّتي تجذب النذاء من مكان إلى مكان إلى أن يصل إلى الجسم المنذي حتى يمّاسه ويخالطه . (فسول منزمة/٢٨) حارة رطبة تقوّي الذم وتجرّ الظعام والقراب من

ب ـ قوة مرتبة في العصبة الجوتة من قابلها جسم نوراني أو منور تدرك صورت الشفس الثاطقة بأنه الضورة بإشراق حضوري بأن تنطيع صورته في العين لا بعوصول شعاع من العين إلى صورته.

ترة مودعة في الزوج البخاري في الحل المسئى بجمع التورين وملتق العصبتين.

(جموعة مصنفات شيخ اشراق ٣٠/٣) الفم إلى المعدة. (جموعة رسائل الإمام النزالي ٩٣/١)

آن است که غذا آرد. (۱) (جمعومة مستفات شيخ إشراق ۲۷/۳) تدرك المعنى وهذه القوّة نوجد بحالتين:

آن قوّق است که طعام را بخود بکشد. (۲) (نفس المدر ١٣٩/ ١٤١٤ لطالف الحكة (١٣٩)

> (١١٩١) السفوة الجسمانية وغر الجسمانية القوة هي مبدأ التأثير عن آخر في غيره من حيث أنّه غيره، وهي إمّا جسمانيّة، وهي ما يحل في الأجسام من الضور السّوميّة والأعراض المؤثّرة، وإمّا غير جسمانيّة، وهي ما

يحلّ في الجواهر الجرّدة من الضّفات المؤثّرة. والجسمانيَّة إمَّا طبيعيَّة، وهي الحرَّكة نحلُّها، وإمَّا قسريّة وهي الحرّكة لـغير محلّها. وكلاهما يتناهي

تحريكها. (إيضاح القاصد من حكمة عين القواعد/١١٧) ← الفؤة الظبيعية.

(١١٩٥) القوّة الحافظة هي خزانة ما يدركه الوهم؛ كما أنَّ المعقرة خزانة ما يدركه الحسَّ. (رسائل الفارابي ، كتاب الفصوص/١٢)

هى خزانة ما يدركه الوهم. (فصوص الحكم/٧٩) هى قوّة مرتبة في التجويف المؤخّر من اللماغ تحفظ ما تدركه القوة الوهية من المعاني غير الحسومة في الحسوسات الجزئية. (طبيعيّات الشّفاء، (279/

آن قوقی است در تجویف آخر دماغ، و او خزانهٔ وهم است که همهٔ احکام را او باد دارد. (۳)

إحضار الخيال واجب أن يكون لقوة غير الفؤة السي

إن كان إدراكها (قوة الخيال) مشعلاً سميت حافظة ، وإن كان منفصلاً سبيت ذاكرة. (ف القفس/۲۰۹)

هى قوّة مرتّبة في التّجويف الأخير من الدّماغ وهي خزانة الأحكام الوهبية والشخيلية على تفاصيلها ونسبها ؛ كما كان الخيال للحس المشترك . (شرح حكمة الإشراق/١٥٧)

هي التي تدرك المعاني الجزئية وتحفظها. (شرع حكمة المن/٩٧٧)

هي الحافظة للمعاني التي تدركها (القوة) الوهية. (شرح المواقف/ 200)

هي قوّة مرتبة في أوّل الشجويف الآخر من الدماغ تحفظ ما تدرك القوّة الوهميّة من المعاني الجزئيّة. (شرح الهداية الأثيرية/٢٠١)

آن قوتی است خزانه معانی که هرچه وهم ادراک کند از معانی به آن سیارد و نسبت آن به وهم چون نسبت خیال است به حش مشترک (۱) (اسرار الحكم/٢٢٠)

→ فؤة الوهم.

(١١٩٦) فوّة الحدس

-به الحنس.

(١١٩٧) القوّة الحسّاسة من الّق تشعر بالشَّغبّر الحادث ف كلّ واحد من الأشياء. (رمائل الكندي الفلسفية/١٦٧)

الوهم ما تدركه عندها الوهم ما تدركه من هذه المعانى، ونسبة هذه الشؤة إلى الوهم هي نسبة الخيال إلى الحس المشترك .

١ ــ هي الَّتي تَجِدْبِ الغَدَّاءِ ,

٢ ــ هي القرّة الّتي تجذب الغذاء إليها.

٣ ــ هِي قَوْةً فِي التَّجويف الآخر من الثماغ، وهي الحرانة للوهم ؛ تحفظ الأحكام (المعاني الجزئية) كلُّها .

(v/s

هي ألَّقِ تدرك الحسوسات بـالحدواس الحنس المعروفة عند الجميع، وتدرك الملد والمؤذي، ولا يميز الضَّارَ والمثافع، ولا الجميل ولا القبيع. (رسائل الفارليّ، الشياسات المنيّة/))

القرة الحاسة هي التي تدرك بإحدى الحواس الحس المروة عند الجميع . (نصول منتزه/٢٨) هي قُوفى روحانية نفسانية ، يختص كل منها بعضو من أعضاء الجسد . (رسائل إعواد التمناء

ــه الفوى الباطنة والظّاهرة.

(١١٩٨) قَـوَّة الحُسّ إِنَّ الشُّوى الَّتِي بِهَا تدرك المدركات ثلاثة أصناف:

الضيف الأول: الفؤة التي بها تبدك الضور الجسمانيّة، وهو الحش وأجزاؤه صُور الأجسام.... (رسائل ابن باجة الإلميّة/٨٠)

ــه القُوى الحسّاسة .

(١١٩٩) قسوّة الحسّ المستسرك قسوة

الفنطاسيا، وتستمى الحسَّ المُسترك، وهي الَّتِي تَرُدِّي إليها الحواسَ ما أحسّت. وهمي الحَماسَ بالحقيقة. (البدأ والماد لابن سِنا/١٣)

هي الَّتِي في مقدم الشَّجويف الأوَّل من الدّماغ وتُمِتمع عنده صور جميع الحسوسات. (شرح حكمة المين/٣٧٨)

قرة الخيال، القرة الفنطاسيا.

(١٣٠٠) **الفرّة الحيوانيّة** ما يصدر عنه الأثر لا على ترتيب واحمد مع الشّعور، وهو الـقوّة الحيوانيّة. (شرعي الإشارات الزّازيّ (٧٧/)

الفَوْة الَّتِي تصعر عنها أفصال مختلفة مع الشَّعور بتلك الأفعال. فتلك هي الفَوْة الموجودة في الحيوانات. (المباحث المُشرِقة ٢٨١/١، الحَكَة المُصالِة :

بيداً الحركة على نهج واحد من غير إرادة هو الظبيعة ، وبإرادة هو القرة الفلكية ، ومبدؤها لا على نهج واحد ومن غير إرادة هو الفرة الشبائية ، وبإرادة هو القرة الحيوانية . (شرحي الإشارات للظبي (٧٧)

القرّة ألتي بها تستعد الأعضاء لقبول الحسّ والحركة الإراديّة تسمّى القرّة الحيوانيّة. (إيضاع القاصد من حكة مين الفواعد /٣٧٣، شرح حكة العبر /١٥٣٢)

ـ الفزة النباتية.

(۱۲۰۱) قوة الخيال هو<sup>(۱)</sup> أن يجد الحسّ شبع شيء مع صورة شيء آخر. (طبعيّات الشّفاء الذن الماس/٤٠)

الحيال والمستررة هي قوة في آخر التجويف المقتلم من الدماغ بحفظ ما قبيله الحسن الشترك من الحواس الجنزئية الخسس، وتبق فيه بعد فيبة المحسوسات. (الستجاة سن السفسرة في بحسر القملالات(٣٢٨)

هي خزانة الحتر المشترك يجزن فيها ما ارتسم فيه التحفظها له إلى وقت حاجته إليه. فإنّ له قوّة القبول وليس له قوّة المفظ، والحيال له قوّة المفظ وليس له قوّة القبول. وعمل تصرف الحيال مؤسّر البطن من الدماغ. (مجموعة رسائل الإمام النزائي 7/٣)

قَوَّةً في آخر القجويف الأوّل من الـتماغ هو خزانة الحسّ المشترك لجميع صُوره. (سه رسالة شيخ إشراق/١٦)

آن خزینهٔ حس مشترک است که در او جمله صورتها مجاند و جای او در جزو بازیسین تجویف

ي المدر، والقسير راجع إلى «الخيال».

اوّل است.(۱) (جموعة مصنّفات شيخ إشراق ۲۰/۳) او (خیال) خزانهٔ حس مشترک هست که در وی صورت حواش ظاهر نسايند جنون از حواس بهرود. (۲) (نفس العبدر ۸۷/۳)

فوتی است مرتب کرده در آخر نجویف اول دماغ (401/4

القؤة الَّتي تكون خزانة لها (الحسُّ المشترك) هي المسمّاة بالخيال. (شرحى الإشارات للرّازي/١٤٧) هو الَّـذَي يَحفظ الصَّور المنطبعة في الحشُّ المشترك .

(الماحث المشرقية ٢٢٧/٢)

خزینهٔ حس مشترک را خیال خوانند. (٤) (اطائف

الفكر يطلق على معان: منها حركة النفس بالقوة الَّتِي آلَهَا مَمَّدُم الدُّودة الَّتِي هِي البطن الأوسط من الدّماع، أيّ حركة كانت، إذا كانت ق المعقولات، فإنها إذا كانت في الحسوسات تستى نخيبلاً وتلك الفؤة واحدة؛ لكن تستمي بالاعتبار الأول مفكّرة، وبالاعتبار الشّاني عَيّلة. (مطالع الأنظار/١٠)

هو قوَّة تتخيُّل الأشياء وتدركها بعد الغيبوبة. وهمى مغايرة للحش المششرك . (شرم حكمة المن/١٧٥)

هو فؤة مرتبة في آخر الشجويف الأوَّل من الدَّماغ،

هي خزانة صور الحش المشترك بأسرها بعد غيبتها. عن الحس المشترك . (شرح حكمة الإشراق/١٥٦) هي حافظة الحس المشترك ؛ فإنَّ الصّورة إذا غاب

المسوس (منها) عن الحش ينتقل إلى الخيال وهو حافظة الصور الجزئية.

و او خزانه دار حسّ مشترك است. (٢) (نفس الصدّر عدا القبّلة هي قوّة شركّب بعض الصّور مع بعض، وبعض المائي مع بعض الضورء ويقصل بعضها

عن بعض، فإن استعملتها النّفس الباطنيّة ستيت مفكّرة، وإن استعملها الوهم ستبيت عبيّلة، وهذه القؤة مدركة ومتقسرفة معاً. (إيضاح القاصد من حكمة عن القواعد/٢٧٩) 4 المحملة الا الحمال

هى الفوّة الِّي في مؤخّر التّجويف الأوّل من الدماغ من شأنها حفظ القسور. (شرع حكمة الميز/٣٧٩)

هو يحفظ القبور المرتسمة في الحسّ المشترك . (شرح المواقف/171)

هي القوة التي تفيض صور الحسوسات. وهي الحُسِّ المشترك والخيال. (حاشية الحاكمات/٢٤٣) القرّة الحبّاليّة هي الّتي من شأنها استثبات الضورة الجرَّدة عن المادَّة تجريداً غير بالغ إلى حدَّ المعوليَّة ، ثمة ينعرض أن تكون تلك الضورة لوناً وطعماً ورائحة وصوتاً وحرارة مثلاً.

والقوّة المعاقلة همى الّني تدرك الأمور البريشة عن المادة وعلائمتها ، ثم تارة تكون فلكاً ، وتارة تكون حيواناً , أو جاداً أو كيفاً أو كتباً أو وضعاً أو أيناً أو غير ذلك . (الحكة التمالية ١٠/٦)

هي قوّة مرتبة في آخر القجويف الأوّل من التماغ بحسب الشهور، ويجتمع فها مُثُل جميع الحسوسات، ويبق فيها بعد الغيبة عن الحواس والبنطاسيا . (البدأ والماد تصدراللين/٢٤٤)

هو قوّة مرتبة في مؤخّر الشجويف الأول من اللماغ بحسب المشهور. وعند الحققين: الرّوح العميوب في السِّجويف الأوَّل، آله للحسِّ المسترك

١ \_ هي خزانة الحسّ المشترك تحفظ فيها جميع القور (النطيعة)، وعملها الجزء المؤخر في الشجويف الأول (من اللماغ).

٢ \_ الحيال خزانة الحسّ المشترك نظهر فيها صور الحواسّ

٣ \_ هي قوّة مرتبة في آخر التنجويف الأوّل من اللماغ، وهي خزانة الحس المشترك .

إ \_ يقال لحزانة الحس الشنوك : الحيال.

والخيال، إلا أنّ المشاهدة خصت بما في مقدمه والشخبّل بما في مؤخّره، يحفظ جميع الصّور الصّحبات، ويمقلها بعد الغيبة عن الحواش المختصة والحسّ المشترك، وهيي خيزانة الحسّ المشترك لبقاء القور المحسوسة فيا بعد زوالها عنه. (شرح الهداية الأبرية (۱۹۸))

إنّ القوى التي بها تدرك المدركات ثلاثة أصناف: الشهر الشهر التي بها تدرك الشهور الجسانية وهو الحتى وأجزاؤه صور الاجسام، وهذه الاجسام التي لها مشل هذه القوى هي الحواس الحسن والإدراكات الحاصلة فيها هي صور روحائية. والصنف الثاني: القوة التي تدرك هذه القور الروحائية التي تدرك هذه القور الروحائية التي تدرك هذه القور الوحائية التي تدرك هذه القور الوحائية التي تدرك هذه القور الموحائية التي تدرك هذه القور الموحائية التي تدرك هذه القور المحسل المشترك (رامائل ابن باجة الإفته/٨٠)

الحمن المشترك . (وسادل ابن باجه الإميم/ x,) هو قوة تمفظ الشور المرتسمة في الحمن المشترك إذا غابت تملك الشور عن الحواس الباطنة. وعملة مؤخر القجويف الأؤل من التجاويف الثّلائة للدماغ (عند الجمهور).

(عند الحكماء) يطلق على إحدى الحواس الباطنة وهو قوة تحفظ القسور الرتسمة في الحس المشترك إذا غابت تبلك القسور عن الحواس الباطنة. (كفّاف اصطلاحات الفنون(١٠))

عند الحكاء هي المتصرفة إذا استعملتها النّفس بواسطة الوهم. (نفس الصدر/٤٥٣)

إِنَّ الفَّرِي الْمَيْالِيَة عندنا جوهر بجرد عن البدن وقواها، وإن لم يكن جوهراً عقلياً. وهي عين الله النفس الحيورتها عقلاً النفس الحيورتها عقلاً بالفعل. والقور الحيالية بالغية بيقاء توجّه التفس والتفاته إليها .... (ربائل ظهل ملا على نوري/٢٣١) فقي است كه حافظ است مر صورى را كه حس مشترك آنها را ادراك غيوه خواه از خارج به توسط مشاعر ظاهره و خواه از داخل جون ادراك

صوری که به خیال سیرده شده از وجهی که بنطاسیا به درون دارد. (۱۰) داسرار اخکم/۲۰۷) - الادراکات، الحس المشنرل .

(۱۲۰۲) القوّة الثافعة آن است كه ثقل را بدر اندازد.<sup>(۱)</sup> (مجموعة مصنفات شيخ إشراق (۲۷/۳)

آن فوّق است که آنچه کثیف باشد از نعنیف جدا کند. <sup>(۳)</sup> (نفس المدر ۲۵۱/۳)

آن بیاشد که آنجه فیاضیل شود از غذا که صلاحیّت آن ندارد که ایراد بدل ما یتحلّل کند آن را از بدن دفع کند.(۱) (ملائف المکة/۱۱۰)

(۱۳۰۳) القوق الذاكرة آن قوق است مرتب كرده در تجويف آخر دماغ و خزانه احكام وهمى است.(۱۰) (جمسومة مستفان شبغ إشراق ۲۰۰/۲)

قرّت تذکّر یعنی یاد آوردن که مسکن او بطن مؤخّر دماغ است، چیزهای فراموش شده را یاد آورد. (۱۲) (اطائف الحکة/۱۱۱)

هي قوّة مرتّبة في الشّجويف الأخبر من الـدّماغ

الدَّمَاغ، تذكَّر الأشياء المتسبَّة .

١ ـ قوة حافظة الغفرو التي أدركها الحس المشترك ؛ سواء كان بدوشط الشاعر الظاهرة أم الباطنة ، كما في إدراك انقور الودعة في الخيال من الجمهة الهوبودة للبنطاس؛ إلى الباطن.

لا ـــ هي التي تدفع (عن البدن) الثقل (من الغذاه).
 لا ـــ هي قرّة تعيّز الكثيف (من الغذاه) عن اللطيف.

ع. هي الني تدفع الفضول من المنفاء التي الاتصاح الأن
 تمير بدل ما يتحلل ، عن البدن .

ه حـ هي قرّة متربّة في التجويف الآخر من اللماغ، وهي خزانة للأحكام الوهميّة.
 ٢ ـ محنى قرّة الشدّكر. ومسكنه البطن المؤخّر من

وهي خزانة الأحكام الوهميّة والشّخبليّة على تفاصيلها ونسهها. (شرح حكة الإشراق/٤٥٧) - النذكر، الذّكر، الفرّة الحافظة.

(١٢٠٤) فسوّة السَّدُوق (السَّقَسَوَة الدَّالُقَة) هي مستبطنة في رطومة اللَّـاان. (رسائل إموان المَّنَاء ٢٠٠٢)

هي مُشير المطاعم، وعضوها اللَّمان. (رسائل ابن سيا/٠٠)

قوتی است مرتب در عصب مفروش پر جرم اسان که نفس به وسیله او مدرک طعوم است از اجسام به وسیلهٔ رطوبت که در اسان است به سبب السماس آن شيء به جسرم السان. (۱) (رسالهٔ آنارتهٔ/۱۲۲)

هي تدرك بها معاني الطعوم. (رسائل ابن رشد، كتاب النفس/٣٠)

آن قوقی است پراکنده در عصبی که بر سطح ظاهر زبان پراکنده است و گسترده، که طعمها دربابد بتوشط رطوبت خویش که هم در عصب است، که هرچه بر وی آید طعم او گیرد.(۲) (عمومهٔ مصلفان شخ إشراق ۲۸/۲)

و آن فوتی است نعبیه کرده بر عصبه که بر جرم زبان گسترانیده است، و او است که دریابشدهٔ شیرینی و ترشی و تلخی و شوری است.<sup>(۱۲)</sup> (نفس

١ ــ هي قرة مرتبة في العصب المفروش على جرم اللسان،
 بها تدرك النمس طعوم الأجسام ستوشط الزطوبة الموجودة
 نها، لأجلل تماس ذاك الشّيء (ذي الطّحم) مع جرم اللسان.

ل مي القوة النيئة في العصب المبثوث الفروش على
 مطح الظّاهر من اللّسان، تدوك برطوبتها الّتي في عصبتها ؛
 يأن يستحيل ضميها إلى طعم ما يرد عليها .

ب حي فؤة منسقة عل العصب الفروش على جرم السان، وهي الدركة للحلاوة والحبوضة والرارة والموحة.

(201/4)

فعل حسّ الدَّوق يستى ذوقاً. (في التفس/١٥) الدُّوق روح يتبعث من هذا الجزء الرئيس إلى بسيط البدن.. (نفس الصدر/١٧٠)

هي قرة مرتبة في العصب المغروش على جرم النسان، تدرك الظموم المتحلّلة من الأجسام المماشة له، انخبالطة للرّطورة العذبة التي فيا غالطة عيلة. (طبيتات النّفاء، الذن النادس/٢٠٠ النّجاة من الغرق في عر الضّلالات /٢٠٢٠ المباحث المترفقة /٢٧٧٠)

هي قوّة منبقة في العصب المفروش عل جرم اللسان. (شرح المداية الأثيرة/١٩٣٧)

هي قرة رئيت في العصب المفروض عل جرم اللسان يدرك القلعم من الأجسام المباشة الخالطة للزطوبة المذبة اللعائية التي تستحيل إلى طمم الوارد. (شرح حكة الإشراق/عد)

هُو قَوْةَ مَنْبِئُةَ فِي العصب المفروش على جرم اللَّمَانَ، وإدراك هذه المَوْةَ مشروط باللَّمس. (إيضاح القاصد من حكة عن القواعد/٢٧٥)

هو<sup>(4)</sup> قوّة منبقة في العصب المفروش على جرم اللّسان وإدراكه بمخالطة رطوبة الغم بالمذوق، ووصوله إلى العصب.

هو قرّة منيقة في العصب المفروش على جرم اللسان وإدراكم بمخالطة الرطوبة اللماييّة المبيئة من الآلة المستماة بالملمية، بالمذوق، ووصوله إلى العصب. (سلام الاطار ١٤٦/)

رسم عدد و أي منتشرة في المصب الفروش على . جرم اللّمان . (شرح الرالف/١٢٠)

هو قوّة منبقة ؛ أي منتشرة في العصب المفروش على جرم اللّمسان، تدرك بها الطّعوم بواسطة الرّطوبة

 عذا في المصدر في المصادر التالية، وتذكير الضمائر باعتبار لفظ «الدوق».

اللَّمَائِيَّةِ . (كُتَّافَ اصطلاحات الفنون/١٣/٥)

(١٢٠٥) قَوَّةَ اللَّهُ هَنَّ ــه الذَّهنِ .

(۱۲۰۹) **قرّة السّمع** جَرْبَةُ يَسَوُّجُ فِيهَا الهواء المنقلب من متصاكّين على شكله فيسم. (نسوس الحكم/٧٧)

هي مستبطنة الصماخين مشابل البطن المؤخّر من اللماغ . (رسائل إخوان الضفاء ٢٠٢/٢)

هي مُشمر الأصوات، وعضوها العصبة المنوشة على مطع باطن القسماخ. (رسائل ابن سبناء/٠٠) هي قوة مرتبة في العصب المتفرق في سطح الموام تعزز مقاوم لمن تعزجه الفياط بعنف يحدث منه صوت، فينأذى تعزجه إلى الحواء المحصور الراكد في تجويف القساغ، يشكل حركته وتماس أمواج تلك الحركة العصر، تشات المؤكة المحسود الراكد في تجويف القساخ، المحسود الراكد في تجويف القساخ، المحركة وتماس أمواج تلك الحركة العصر، فيسمع. (طبينات الشفاء، كتاب التفس

الباحث المشرقية ٢٣٧/٢، شرح الهدابة الأنبريّة (١٨٧) إدراك ما يحدث في الهواء من الـقـرع. (الحدود والفروق/٢٩)

٣٤/ النَّجاة من النفرق في بحر الضَّلالات /٣٣٧،

فرق است مرتب در عصب مفروش در سطح باطن صماخ که گاه هوای منفعل به کیفیّت صوق به آن موضع می رسد نفس به وسیلهٔ او ادراک اصوات میکند. <sup>(۱)</sup> (رسالهٔ ازاریّهٔ/۱۲۳) آن قوتی است نهاده در اندرون سوراخ گوش که

 ١ ــ هي قرّة مرتبة في النصب المفروش على سطح باطن الضماع، متى يصبل اهواء المنضل بالكيفيّة الصويّة إلى عنها قد تمرك التفس با الأصوات.

آوازها را بدو دریابند بتوشط هوا.<sup>(۲)</sup> (جمونه مشتقات ثیخ إشراق ۲۸/۳)

آن بَوَتَی است مرتَب کوده بر عصبه ای که در درون گوش گسترانیده است....<sup>(۱)</sup> (نفس المعر ۲۰۲/۲)

هي القرّة الّتي من شأبا أن تستكل معاني الآثار الحادثة في الهواء من مقارعة الأجسام بعضها بعضاً المسمّاة أصواتاً. (رسائل ابن رشد كتاب النفس/٣٠) هي قرّة رتّبت في المعسب المفروش على سطح باطن القسماخ هي مشعر الأصوات بتوسّط الهواء بعنف. (شرع حكة الإشراق/عه)

السّمع هو روح ينبعث من هذا الجزء (الرّئيس) إلى الدّنين . (في النفس/١٦٩)

قرة مودعة في العصب المفروش في مقتر القساخ، تدرك ما يؤدي إليه الهواء المنضفط بين قارع ومقروع، والقسوت القائم بالهواء المواصل إلى القسماخ مسموع. (إيضاع المقاصد من حكة عين التواعد/٣٧٧)

قرّة مستبودعة في العصب المفروش في مضعّر الضماخ. (مطالع الأنظار/١٤٦)

قوّة مودعة في المحمب المفروش في مقتر القسماخ تدرك ما يؤدّى إليها الهـواء المنضغط بين قمارع ومقروع . (شرح حكة العين/١٩٣)

عبارت از شهود اصوات و حضور کلمات است از برای مدرک. (1) (اللمات الاغبة/۱۲۸)

آن قوتی است در عصب مفروش در مقعر صماخ

٢ ــ هي قرة مودهة في باطن الضماخ بها تدرك الأصوات بترشط الهواء.

٣ ــ هي قرة مرتبة على العصب المفروش على سطح باطن القدماخ ....

عبارة عن شهود للأصوات: وحضور الكلمات عند الدرك.

که ادراک اصوات کند بوصول کیفیّت هواه منضغط بآن بسبب تموّج هوا که معلول قرع عنیف یا قلع عنیف باشد بشرط مقاومت مقروع با قارع و مقلوع با قالع.<sup>(۱)</sup> (اسرار اطکم/۱۹۰)

## (١٢٠٧) قوّة الشّم (القوّة الشّامّة) مي

مستبطئة الخياشم ممّاً بلي البطن المقدم من الذماغ. (رسائل إخوان الشفاء ١٠٢/٤)

إِنَّهَا تَشَمَّ الرَّوائِحِ عند استئشاق الهواء الَّذِي قَبِل عن الجسم ذي الرّائحة رائحتَه. (رسائل أبن سِنا/١٨١)

هي ششعر الروائع. وعضوها جزءان من اللماغ في مقلعت شبهان بجلتي القدي. (نفس المعدر (٥٠) هي قرّة مرتبة في زائدتي مقلم اللماغ الشبهتين بجلتي القدي تدرك ما يؤدّي إليها المواء المستشق من الرائحة الموجودة في البيخار الخالط له أو الزائحة المنظيمة فيه بالاستحالة من جرم ذي رائحة. (طبيئات الشفاء كتاب النفس (٣٢/ النجاة من الغرق في عمر الشلالات (٣٢٢، الماحث الشرقية

قوق است که مرتب است در دو زائدتی دماغ که مشابه سر پستان است و چون هوای منفعل به کهفتمت رایمة به او میرسد نور اسفهید به وسیلا او ادراک رایمه میکند.<sup>(۱)</sup> (رسالا انوارتیهٔ ۱۳۲/)

آن قرّق است که در دو زایدهٔ پیشگاه دماغ نهاده

وهي المفرقة بين الرائحة الطّيبة والزائحة الشنئة .

است که مانند سر پستانند، و بویها را بدان دریابند بتوشط هوائی که بوی چبزی گیرد و بخاری که از آن چیز برخیزد.<sup>(۱۲)</sup> (همومهٔ معتقات شیخ إشراق ۲۵/۳، اسرار الحکم ۱۸۹/)

آن قوّق است مرتب کرده در اوّل دماغ بر مثال دو سر پستان و او است که فرق میکند میان بوی خوش و ناخوش. (۱) (مجموعهٔ معتفات شخ اشرق ۲۰۲۳)

هي الفؤة الّتي من شأنها أن تقبل معاني الأمور الشمومة ، وهي الرّوائع . (رسائل ابن رشد كتاب النفس/٢٢)

الشَّمَّ هو روح ينبعث من هذا الجزء (الرَّئيس) إلى المنخرين. (في النَّفس/١٦١)

هي قرّة رتّبت في زائدتي مقدم الدماغ الشبيهين بمدي القدي مدركة للزوائح بتوسط المواء المنفس والبخار المرتفع من جرم ذي الزائحة . (شرح حكة الإشراف/201)

(١٢٠٨) الشّم قوّة مودعة في زائدتي مقدم الشّماغ شبينين بحلمتي النّدي يدرك ما يلاقها من الرّوائع. (إيضاح المقاصد من حكمة عين القواعد /٣٥٠، شرح حكة العن /٢٦١)

هو قوّة في الزّائدتين هما في مقدتم اللماغ، وتدرك الزّوائح بوصول الهواء المتكبّف بها إليه.

هو قوّة مودعة في الزّائدتين النّائنتين من مقدم الدّماغ الشّبهـنين بملعقي الشّدي، وتدرك الزّوائح يوصول الهواء التكيّف بالرائحة المتصّل من ذي

١ - هي قوة في الحصب المفروش في مفتر الفسنة ، تدرك الأصوات صند وصول كيسفية الهواء المنضغط بالأسوات صند وصول كيسفية المواء المنضغط التأميل المنجل أو المتنبق بأرط مقاومة المقروع القارع ، والمقلوع القالع . ٢ - هي قوة مرتبة في زائدتي الدماغ التبييين علمتي الشدى ، تدرك النفس (المقور الإلميّ) با راضعة التي ، عدما بعل الهواء المفطل بكينية الزائدة با.

## الفَوْة الشُوفِيّة/٢٩٦

الرائحة إلى الخيشوم. (مطالع الأنظار/١٤٦) هو قوّة مستودعة في زائدتين في معقم الثماغ كحلمتي النَّدي. (شرح المواقف/١٣٠)

هي قوَّة منبقة في زائدتي مقدم الدّماغ الشبيهتين بعلمتي القدي، تدرك الروائح بتوسط الهواء المتكيَّف بكيفيَّة ذي الرَّائحة. (شرح المدابة الأثرية/١٩٢)

هي قوّة مستودعة في زائدتي مقدّم الدّماغ. (كمَّاف اصطلاحات الفنون/٧٨٦)

(١٣٠٩) القوة الشُّوقيَّة انتفس الإنسانية مُفتئة إلى قوتنن: نظريّة وعمليّة ، والعمليّة تستى قَوَّة شوقيَّة وهي تفتَّت إلى قويُّ كثيرة: هي المصرَّفة الجنيمها في البدن، وهذه القوّة هي الِّي أمر بنزكيتها وتهشتها لأن تكون لها ملكة فأضلة لثلا تحذب النفس عند المفارقة إلى مقتضى ما اكتسبته من الميذآت الزديدة. (العلبقات/٢٠)

هي الَّتِي إذا ارتسمت في التَّخيِّل الَّذي بعد صورة مطلوبة أو مهروب عنها حملت القوة المحركة الأخرى على القحريك . (المباحث المشرقيّة ٢٣٦/٢)

القوة الباعثة، القوة الحركة السوفية.

(١٢١٠) القوّة الشّهوانيّة هي نوّه تبث على تحريك ، تقرّب به من الأشياء المتخبّلة ضروريّة أو نافعة طلباً للَّذَة.

(طبيعيّات الشّفاء كتاب النفس /٣٣، النجاة من الفرق في بحر الفسلالات /٣٢١، تبافت المفلاسفة /٣٤٠. المباحث المشرقية ٢٣٦/٢، الحكمة المتعانية ١٥٥/٩) قرق است که جذب چیزهای ملاج کند.(۱) (جموعة مصنفات شيخ إشراق ٢٥١/٣)

اشتياق به جلب آنچه اعتقاد كرده باشند كه

١ \_ هي قوة تجذب الأشياء الملائمة .

لذيذ؛ بالقوّة الشّهوانيّة.

نافع است یا لذید قبوت شهوانی خوانند. (۲) (درة اكج ٤/٥٨)

القوّة الشّهويّة البيسيّة القوّة الّتي بها تجذب ما ينفع البدن وبلائمه، وتستى فؤة شهوية بهبمبة. (شرح الواقف/٣٠٩)

ــ الفؤة الحركة ، الفؤة الحركة الشّوفية الشّهويّة .

(١٢١١) القوة الطبيعيّة من النوّة الدبرة لِكُلِّ شيء ممّا في العالم الطبيعيّ . (مفاتيع انطوم/ ۱۳۵)

أنواع الكيفيّة أربعة: فأوَّهَا هو الحال والملكة. والثَّاني ؛ القرَّة واللَّاقرَّة , والشَّالث ؛ هو الانفعالات والانفعاليّات. والرّابع؛ هو ما يختص بالكيّات؛ كالشكل والفردية والزُوجية ....

النُّوعِ النَّانِي هُو تَهِيُّو الجسم لانفعال وقبول أثر مَّا ؛ فإن كان تهيِّؤاً سهلاً شُمَّى وهناً طبيعيًّا، وما كان تهيِّؤاً بطيئاً -نحو المقاومة وبطء الانفعال-سُتى قوّة طبيعيّة . مثال القوّة ، الصحاحيّة ، ومثال الوهن، المراضيّة. (التحصيلُ/٣٩٤)

الفؤة التي يصدر عنها فعل واحد من غير أن يكون لما به شعور. وذلك على قسمن: فإنها إمّا أن تكون صورة مقومة ، وإما أن لا تكون كذلك ، بل تكون عرضاً ، فإن كانت صورة مقومة فإمّا أن تكون في الأجسام البسيطة فتسقى طبيعيّة ؛ مثل النَّارِيَّةُ والمَانْبَةِ، وإمَّا أَن تَكُونُ فِي الأَجِسَامِ المركَّبَةِ فتستى صورة نوعية لذلك المركب، مثل الظبيعة البردة .... (الحكة التمالية ١/٧، تعليقة على الشفاء لصدرالذين /١٩٢)

## (١٢١٢) القوّة العاقلة

٢ \_ يسمّى الاشتهاق إلى جلب ما يُعتقد أنّه نافع أو

ـ الفؤة العمليّة.

ـه فوة الخيال.

(١٢١٦) القوّة العقليّة الملكيّة - الفوّة العقليّة .

(١٢١٣) القوّة العالمة مع اللوّة التطريّة.

(١٢١٧) القرّة العقليّة العمليّة - الفرة العبيّة .

(1715) القرّة العاملة النزة هي مبدأ عرّك لبدن الإنسان إلى الأفاعيل الجزئية الحاصة بالزوية على مقتضى آراء تخضها إصلاحيّة. (التباة من الدرق في عبر الصلالات (٣٣٠)، طبيعيّات الشفاء، الغرّ الشادس (٣٧)

(۱۲۱۸) القوة العملية فكان للتفس منا وجمهن: وجه إلى البدن، ويجب أن يكون هذا البوجه غير قابل ألبئة أثراً من جنس مقتضى طبيعة البدن، ووجه إلى البادئ المالية، ويجب أن يكون هذا الوجه دام القبول عما هناك والتأثر منه. فن الجهة الشفلة تتولّد الأخلاق، ومن الجهة الفوانية تتولّد العلم، فهذه هي القرّة العملية. (طبيبًات الشفاء، القن التادس/٢٨)

هي ألّي تدبّر البدن وكسالها بأن لا يكون فها هبشة إذعائية، بل أن تكون متسلّطة عل سائر قُوى البدن عل حسب حكم القوّة النّظريّة. (التحصيل/٨١١)

قوة هي مبدأ عرك لبدن الإنسان إلى القسناهات المرثبة الإنسانية ، المستبط ترتيها بالزوية الحاضة بالإنسان . (تهاف الفلاستة/٢٤١) - ما القوة العطية .

(١٣١٥) القوّق العقليّة هي الّتي جلت لها بسبب حاجبًا إلى تكيل جوهرها عقلاً بالفعل. (رسائل الفارايّ، اللعاوي الثلبّة/١٠)

إنَّ القَرَّةُ العقليَّةُ باعشارا استنباطها للفسناهات الفكريَّةُ وسزاولتها للرَّأي والمشـورة في الأمور الجزئيَّةِ مَنا يَنْفِي أَنْ تَفْعُلُ أَوْ تَتَرَكُ نَسْمَى القَوَّةُ العمليَّةُ. (شرح الوافف/٢٣)

القوّة الّتي تعقل بها ما تحتاج إليه في تدبيره تسمّى قوّة عقليّة ملكيّة . (نفس الصدر٢٠٦)

التي هي عل العلوم والمعارف، هي اللّطيفة المستخدمة المدرّة الم

١ ــ هي قزة بتوشطها تصرف الزوج الإنساني في البدن.
 ٢ ــ هي قرة في الزوج بها بكن تدبير البدن على الوجه ـــهـ

(127/147)

هي التي بها تدرك الأمور الكليّة، وتنسب بعضها إلى بعض بالإيجاب والسّلب.

هي الّتي باعتبارها تحيرك البدن وتستنبط القساعات الخصوصة بالإنسان. وهي قوة تدرك الأمور المتلقة بأفعالنا، وعدت من هذه النفس الأمور المتلقة بأفعالنا، واللبحاء، والخيل. (إبضاع المتامد من حكة عن القواء (٢٨٠٤) إن القوة المقلية باعتبار استنباطها للشناعات الفكرية وسزاولها للرّي والمسورة في الأمور المؤتية منا ينبغي أن تفعل أو تترك تستى القوة المعلية. (شرح الوافف/١٤٧)

العملية. (شرح الواهد/١٣٧) هي الّتي بها تحرّك آلاتهما (البدن). (حاشبة

الهاكمات/٣٧٥) قوة عاملة تمزك الإنسان إلى الأفعال الجزئية

قوّة عاملة تمزك الإنسان إلى الافعال الجزئية بالفكر والزويّة، أو بالإلهام والحدس على مقنضى آراء واعتقادات. (شرح الهدابة الأنبريّة/٢٠٠)

نسفس انسبانی را دو قسوت اسست کسه مخصوص باوست باهتبار تأثّر او از مبادی مفارقه و باهتبار تأثیر او در سادون خود؟ و اؤل را قوّت نظریه و عقل نظری خوانند، و دوم را قوّت عملیه و عقل عمل خوانند. (۱) (اسرار الهکم/۳۰۰)

ـــ القوّة العقليّة.

(۱۳۱۹) القَوَّة الغاذِيَّة أَوْل ما جَدَث فيه القَوَّة الَّتِي با تَعَلَّى ، وهي الفَوَّة الغاذِيَّة . (اَرَاء أَهَلِ اللَّهِيَّةِ الفَاصَلة/١٤)

جد الأحسن والأصلح.

١ ــ إِنَّ للتَّفَي الإنسانيَّة فَرْتِينَ خَاصْتِينَ جِهَا بِاحْتَبَارِ
تَأْثُرُها مِن البَادِئِ الفَارِقَة وباعتبار تَأْثِيرَها في مَادُونِا وَ
تَأْثُرُوا مِن البَادِئِ الفَارِية والعقل التَظْرِيّ ، والثَّانِية تُستَى
القَوْة المسئيّة والعقل المسئنيّ .

الفاذي هو الّذي يفعل في الخذاء، أوبه، أو عنه فعلاً مّا ....

وأحقّ ما يستمى الفاذي: هو الذي ينضج الذم الحاصل في عضو عضو حتّى يصير شبهاً بذلك العضو. (فعول منزمة/٧٧)

من شانها أن تحتل جسماً شبهاً بجسم ما هي فيه بالقوّة إلى أن تكون شبيمة بالفعل لنسة به بدل ما يتحلّل. (رسائل ابن سنا/١٤)

هو مبدأ شوقه إلى حضور الغذاء عند حاجة المادّة. إليه وبقائه في المفتدّي بعد استحالته إلى طبيعته. (نقس الصدر/٣٨٠)

هي قرّة من شانها أن نورد على البدن شبيها منه بتغير لغير الشبيه إله، ثمّ يلامقه بالبدن ليسق به ما يؤثّره الشحليل، فيسلم به بقاء الشّخص. (البدأ والماد لابن سيا/17)

هي الَّتِي نحيل الفذاء إلى مشابهة المتغذّي ليخلف بدل ما يتحلّل. (نفس الصدر ١٧٦/، الباحث المُسرِقَة ٢٤/٧، مطالع الأنظار ١٤٨/)

هي قوّة تميل جسماً غير الجسم اللذي هي فيه إلى مثاكلة الجسم اللذي هي فيه فعلما مثاكلة الجسم اللذي هي فيه فعلما مثل الدر (٣٣/ مد الله تقد الله مثاكلة المثاكلة المثاكل

هي القرة الذي تحيل جسماً آخر إلى مشاكلة الجسم الذي هي فيه فتلعقه به بدل ما يتخلّل عنه. (اللجنا: من الغرق في بحر الفلالات /٣٠٠ المباحث الشرقية ٢٣٨٦، الحكة التعالية ١٤/٨)

هي فؤة تتصرّف في مادّة الغذاء لتحيله إلى شبيه جوهر المتغذّي بدل ما بتحلّل. (سه رساله شبخ شراق/٢٣)

و آن قوتی ست که تصرّف کند در مادّت غذا و او را شبیبه گوهر مغتندی گرداند، و بدل آنچه متحلّل شده باشد باز آرد.(۱۲ (جموع معتفات شخ

٢ ــ هي قوّة ، تصرّف في مادّة النفذاء فتحيله إلى شبيه ــه

إشراق ۲۲/۲)

و آن قوقی است که منصرف باشد در مادة غذا و غذا را بها جزاء و اعضای متخذی می رساند بر وجهی که شبه جوهر منغذی گرداند، و اگر او نبودی غز حاصل نیامدی. (۱۱ (نفس المد ۲۰۰۳) هی التی من شانها آن تصیر بالخاز الغریزی متا هر جزه عضو بالقرق، جزءً عضو بالفعل، لتحفظ بذلك عل المتنفس بقامّه. (رسائل ابن رشد، كتاب النس/۱۵)

النفس الغاذية هي قوة شائمة بها يحيا الجميع، وعملها التوليد واستعمال الغذاء. (في النفس/٣٠) هي التي تتصرف في ماذة لتحيلها إلى مشابة المنذي. (شرعي الإشارات الزاني ١٨٠/١)

آن باشد که ایراد بدل ما یتحلّل کند. (۱۲) (اطائف المکة/۱۲۹)

او آن است که احالت غذا کند بشابهت مغندی تا بدل ما بتحلّل نشیند، و تهیّه کند با آن تربیت و نمّ و تولید را پس فعل او بمشابهت مغندی و علق آن فعل غذا است و ضابت آن اخلاف بدل مشتحلّل بـا آنچه تابع آن بـاشـد از تهیّهٔ مذکورة. (۲۲ (مزة التاج ۷۷/۶)

الَّتِي تُعضَّل الغَفَاء الَّذِي هو بدل المسَحلُل. (إيضاح القاصد من حكَّة مِن القِواعد/٣٦٨)

قؤة تحيل الفذاء إلى مشابهة جوهر المتغذي لتورده

\_ جوهر المفتذي، وتورد بدل ما يتحلُّط.

 ١ ــ هي قوة تصرف في مادة النذاء، وتلسق النذاء مأجزاء المتمذي وأعضائه عل وجد تحيله إلى شبيه جوهر المعندي، ولولاها لما حصل له فق أصلاً.

٣ ــ هي الَّتي تورد بدل ما يتحلُّل.

٣ ــ هــي الّـــي تحـيل الغـــفاء إلى مشابهة المنتــذي ليخلف
 بدل ما يـــخــل فـــيــش معه التربية والتـــو والتوليد.

وعمله الغذاء وضايته إخلاف بدل لما يتحلَّل، مع ما يتبعه من الأمور الذكورة.

بدل ما يتحلُّمل (الحكة المتعالية ٧٨/٩)

هي التي تجعل المادّة غذاءً بالفعل وتحصّل الصّورة المخسونية باعداد واهب الصّورة. (شرح الهدابة الأثيريّة/١٨٤)

قوتی است که احالت کند غذا را بمشاکله جسمی که در آن است تما بدل ما پشحلل شود....(۱) (اسرار الهکم/۱۷۸)

(١٢٢٠) القوّة الغضبيّة من نوة نبت مل

تحريك تدفع به الشيء المتخيل ضاراً أو مضداً طلباً للظلبة. (طبيعات القفاء كتاب التفس/٣٢ التجاة من الغرق في بمر الضلالات /٣٢١، تهافت الفلاصة ٢٠٠/، المباحث الشرقيّة ٢٣١/، المكة المنافية ٢٥٠/،

هي الّتي تطلب دفع ما لا يلائم وتنفعل من تميّل وإدراك . وفي الجملة ، هي مطبعة للمدركات إذ لا شوق إلى ما لا يدرك ولو من وجه واحد. (مه رسالة شيخ اشراق/٢٣)

قوق است که دفع جیزهای ناملام کند. (۱۹) (جمومهٔ معتفات شیخ إشراق ۲۵۱/۳)

اشیاق به جلب آن چه اعتقاد کرده باشند که نافع است یا للمید قوت شهوانی خوانند، و بدفع مکروه و مؤدی قوت غضبی، (٦) (درة التاج ۸۰/۱) ما یدفع به ما یضر البدن ویؤله تستی قوة غضبیة مسیتة . (شرح الوافس/۲۰۹)

ــ الفوّة الحرّكة، القوّة الهرّكة الشّوقيّة الغضبيّة.

 <sup>4 -</sup> هي قوة تحبل الغذاء إلى مشاكلة جسم شيء هو
 فيه، كي يعبر بدل ما يتحلّل.

هي قؤة تدفع ما لا تلائم.

٦- الأشتياق إلى جلب ما يعتقد كونه نافعاً أو لفيذاً يستى فؤة شهورية، وإلى دفع المكروه والمؤذي, فؤة غضتة.

(١٢٢١) القوّة غير الجسمانية . . . القوّة الجسمانية .

(١٣٣٦) القوّة الضاعلة هي التي هي مدا ينغيّر في شيء آخر با هو آخر لا في نضه؛ إذ كان من المروف بنفسه أنّه لا يفعل شيء في نشه.

والقرّة المنفعلة هي الّتي تقبل التّغيّر في ذاتها من آخر من جمهة ما همو آخمر. (تضيرما بعد الطّبعة/١١٠٠)

القوّة الفاعلة هي الّتي نفعل في غيرها بما هو غير. والقوّة المنفعلة هي الّتي شأنها أن تنفعل من غيرها بما هو غير، وليس فيها قوّة أن تنفحل من ذاتها. (رسائل ابن رشد كتاب ما بعد الطّبهة/٨٨)

(القوة) الفاعلة هي التي يصدر عنها تحريك المضلات وتعديد الأعصاب وارضاؤها للتحرّك الأعضاء تحو المبدأ القريب للحركة البدئية. (إيضاح المفاصد من حكة عين الموادر ٢٨٨)

هي التي يصدر عنها تحريك الأفضاء بواسطة تمديد الأعصاب. (شرح حكة العبز/١٧٩)

إنَّ الفترة الفطية قد تكون مبدأ الوجود، وقد تكون مبدأ الحركة. والإلهيون من الهكاء يعنون بالفاعل مبدأ الوجود ومفيده، والقلبيعيون يعنون مبدأ الحركة على أقسامها. والأحق باسم الفاعل هو المعنى الأول. (المكة التعالية ١٩٥٤)

ــ الفاعل، قرّة الفعل والانفعال، القرّة الحرّكة.

(١٣٣٣) قرّة الفعل والأنفعال ثمّ إن الفلاسة تقلوا اسم القرّة على الفلاسة تقلوا اسم القرّة على كنّ حال تكون في شيء هو مبدأ تقرّر بكون منه في آخر من حبث هو آخر وإن لم يكن هناك إرادة....

ثم بعد لنا وجدوا الشيء الذي له قرة بالمن الشهور .قدرة كانت أو شدة قرة ـ لس من شرط لله القرة أن يكون بها قاعلاً بالفعل، بل له من حيث القرة أمكان أن يفعل وامكان أن لا يفعل، نقلوا اسم القرة إلى الإمكان، فستوا الشيء الذي وجوده في حد الإمكان موجوداً بالفرق، سنوا إمكان قيول الشيء وانفاله قرة انفعائية.

ثم ستوا تمام هذه القوة فعلاً وإن لم يكن فعلاً ، بـل انسفمالاً ؛ مـشل تحمرك أو تشكّل أو غير ذلك .... (إفيات الشفاء /١٧١، تطبيّة على الشفاء المدرالدن (١٦٧)

فوّة الفعل عبارة عمن المعنى الّذي به يتهيّـأ الفاعل لكونه فاعلاً؛ كالحرارة للثار.

وقرّة الانفعال هو المعنى الّذي به يستعدّ القابل للاتفعال. (مقاصد الفلامغة/١٢٨)

سه الفعل، الفوّة، القوّة الفاعلة.

(١٢٢٤) القوّة الفعليّة

الفرّة الفاعلة، فرّة الفعل والانفعال.

(١٢٢٥) القوّة الفلكيّـة

ـه الفوّة الحيوانيّة.

(۱۳۲۹) الفرق الفُنطاسيا الدُومَم هو الفنطاسيا. قزة تفسانية ومدركة للقور الحشية مع غية طينها.

ويقال: الفنطاسيا، وهو الشخيّل، وهو حضور صور الأشياء الهسوسة مع غيبية طينتها. (رسائل الكندي الفلسنية/١٦٧)

قرّة الفنطاسيا ، وتسمّى الحشّ الشترك ، وهي الّتي تؤدّي إليها الحواسّ ما أحسّته وهمي الحاسّ بالحقيقة . (البدأ والعاد لابن سبنا/١٢)

حه فؤة الحسّ المشنرك .

(١٣٢٧) القوّة القريبة والبعيدة الادّة الأول هي بالقوّة كلّ شيء. فبمض ما يحصل فيا يعوقها عن بمض، فيعناج المعوّق عنه إلى زواله، وبعض ما فيه لا يعوق عن بعض آخر

ولكسله بحناج إلى قريسة أخرى حسلى يسمّ الاستعداد، وهذه القوّة هي قوّة بعيدة.

والقرّة القريبة هي الّتي لا تحتاج إلى أن تقاربها قرّة فاعليّة قبل الفرّة الفاعليّة الّتي تشغمل عنها . (إغبّات النّغاء/١٧٥)

→ العلل البعيدة والقريبة.

(١٣٢٨) القوة القدسيّة وجود العقل

بالفعل لا يتحصّل مجرد المفهوم الأولي العام والقضايا الأولية؛ كمفهوم الوجود والنَّبيَّة؛ ثمّ إذَّ التَّفْسِ إِنْ تَسَيَّرْت عَنْ سَائَرِ النَّفْوسِ بَكَثْرَة الأوليَّات، وشدة الاستعداد، وسرعة القبل للأنوار المقلّية ... شَيِّبَت الدَّوَّة القدسيَّة . (الحَكَّة المُعَالِية ) 14-12

المقل بالملكة إن كان في الغاية من قوة الاتصال بسالم المقطل بسالم المقطل المسالم المقطريات بأسرها بطريق الحدس بدون الحركات المفكرية تستمى قدؤة فدسيّة. (شيخ المدابة الأبرنة/به)

إِنَّ فَوَةَ الْاكتسابِ تَمْتَلَف مَوْةً وَصَعفاً، فإن كانت ضَعِيفةً فِي الفَكر، وإنْ كانت قويّةً فِي الحَسر وإنْ كانت أَوى من ذلك فهي العقل بالملكة، وإنْ كانت في غاية التوّة، فهي التوّة القديّة. (عائية الهكات/٢٤١)

- الخل بالملكة.

(١٣٢٩) القوّة القسريّة ← القوّة الجسمانيّة وغير الجسمانيّة.

(۱۲۳۰) القوّة الكلامسة قوّة في عضو معدل يحسّ بها يحدث فيه من استحالة ، يسبب ملاقي موثر . (رمائل الفارابي ، كتاب الفصوص (۱۱، فصوص الحكم /۷۸)

هي مستبطئة في الجلدين الذين أحدهما ظاهر البدن والآخر مشا على. (رسائل إخوان الضفا ٢/٢/٢)

هو قوة من شأنها أن تحسّ بها الأعضاء الظّاهرة بالمناسة كيفيّات الحرّ والبرد، والرّطوبة والبيوسة، والشّقل والحقّة، والملاسة والمنشونة، وسائر ما يشوشط بن هذه ويتركّب منها. (رسائل لابن سناره)

آن قوقی است پراکنده در جلهٔ ظاهر تن, کیفیات چیهارگانه و سیکی و سنگی و نرمی و سختی و ملاست و خشونت را بدو دریابند.<sup>(۱)</sup> (مجسوعهٔ مصنفات شیخ إشراق ۲۷/۳)

آن قرق است منینگ در ظاهر بدن به همه جای، چنانکه هیچ جانی از او خالی نیست، و اوست که کیفینت چهارگانه را در می یابد چون رطویت و بیوست و حرارت و برودت، و اوست که فرق میکند میان صبکی و گرانی و نرمی و درشتی. (۲) (نفس المهدر ۲۰۲/۳۳)

هي الفؤة التي من شأنها أن تستكل بمعاني الأمور الملموسة والملموسات. (رسائل ابن رشد، كتاب الفض/٣١)

١ ــ هي قرة مبيئة على ظاهر البدن كلّه، تُحسّ بها الكيفيّات الأربع، الراطوية والبيوسة، واللّفينة والشلابة، والخفّة والفقل، والملاسة والحشونة.

٣ - هي قرة منيفة على ظاهر البدن كله بميت لا يخلو شيء منه من هذه الفؤة، وهي التي تمس الكريفيّات الأربع د مثل الرطوية والبيوسة، والحرارة والبوية، وهي المائزة بين الحقة والقبل، واللّهؤنة والحشونة.

هي قرّة مرتبة في أعصاب جلد البدن كلّه وخمه ، تدرك ما يماته وتؤثّر فيه بالضادة الهيلة للمزاج أو الهجلة لهيئة الشركيب . (طبيعيّات الشفاء اللّ التُفك /٣٥، المباحث الشرقيّة ٢٣٧/٢ الحكمّة الممالة ١/مه،

هي قرة منبئة بواسطة الأعصاب في جلد البدن وأكثر اللّحم وغيرهما. (شرح المداية الأنبرنة/١٣٣) هي قرة منبئة في جلد البدن كلّه ولحمه، فاشية فيه والأعصاب، تدرك ما تسات وتؤثّر فيه بالمضادة، وتغيّره في المزاج أو الهيئة. (النّجاة من المرق في بحر الشلالات/٣٣٢)

هو قوة منبقة في جلد البدن كله من جهة ما انبق فيه من جوهر الزوح الحامل لجميع القُوى، فيدرك الجملد ما يمات ويؤثر فيه بالمضادة. (شرح حكمة الإشراف/١٥٢)

قوة سارية في جمع جلد البدن، يدرك بها الحرارة والبرودة والزطوبة واليبوسة وغيرها من الملسوسات ونفرق الأتصال وعوده. (إيضاح المناصد من حكة من الفرامد/٢٧٤)

هو قرّة منبقة في جميع جلد البدن، يدرك بها الحرارة والبرودة والرّطوية واليبوسة والملاسة والحشونة والحققة والحققة والقبل والمقروجة. وإدراك اللّمس بالممناسة والاتّهال بالأسلارة المائها (121/181)

هي قرة منيقة بواسطة الأحصاب في جلد البدن وأكثر اللّحم وغيرها ؛ كالنشاء، وبسبب انبتاث حاملها الّذي هو جسم لطيف بخاريّ. (المعاً والمعاد لمعراللين (١٣٧)

(1771) **القرّة الماسكة** هي الّتي تَمَفظ الغذاء في الوماء الّذي حصل فيه من البدن. (ضول متزمة/٢٨)

باردة يابعة تقوّي المرّة السوداء، وتمسك الطعام

والقراب في المعدة، ولا سبيل للمعدة أن تُمسك شيئاً دونها، وتخرج متغيّرة القَّمَ تضاهي ربح القَمال وهما على مضادة الجاذبة، فبهذلك يعتدلان، (جموعة رسائل الإمام النزالي (١٤/١) آن است كه غذا را نگاه دارد تا متعرّف تعرّف

آن است که غذا را نگاه دارد تا متصرّف تصرّف کند.(۱) (جموعا مصنفات شیخ إشراق ۲۷/۳)

آن فوّق است که طعام را بگیرد تا هاضمه هضم کند.(۲) (ننس الصدر ۲۰۱/۳)

هو أن تحتوي المعدة على الغذاء احتواءً تاشأ تماشه من جميع الجوانب حتى لا يكون بينها وبينه فضاء. (الباحث الشرقية ٢٩١/٢)

آن باشد كه غذا را چندان نگاه دارد كه هاضمه آن را هضم كند. (۲۲ (اطائف الحدّ/۱۳۲) هي التي تسبك الغذاء الجذوب إلى أن تهضمه الهاضمة. وقطها في المعدة الاحتواء على القذاء بحيث تماشه من جميع الجوانب على وجه لا يكون

بين سطح باطن المدة وبين الغذاء فرجة. (مطالع الأنطار/١٥٠) هي الشؤة ألتي تمسك الغذاء ربيًا تفعل فيه

الماضمة فعلها. (شرح الواقف/٤٣٤)

(١٣٣٧) المقرق المتحقيقة المقرة التي بها يحتى اللموس؛ مثل الحرارة والبرودة وسائرها والتي بها يحتى الظعوم، والتي بها يحتى الزوائح، والتي يما يحتى الأصدوات، والتي بها يحتى الألوان والبصرات كلها؛ مثل الشعاعات.

ويحدث مع الحواس بها نزاع إلى ما يحتمه فبشتاقه أو يكرهه، ثمّ يحدث فيه بعد ذلك قوّة أخرى يحفظ بها ما أرسم في نفسه من المحسوسات بعد

إ \_ هي الّتي تحفظ القمام لكي تتمرّف فيا الممرّفة.
 إ \_ هي الّتي تأخذ القمام لأجل هضم الهاضمة.
 إ \_ هي الّتي تسلك القلام إلى أن تبضمه الهاضمة.

غببتها عن مشاهدة الحواسّ لها، وهـنـه هي القرّة المتخيّلة. (آراء أهل المبنة الغاضة/٤١)

هي تحفظ المحسوسات بعد غيبتها عن الحسّ وهي بالطّبع حاكمة على المحسوسات ومتحكّمة عليها. (نفس المعدر/١٢)

هي التي تحفظ رصوم الحسوسات بعد غيبها عن الحتى ، وتركّب بحضها إلى بعض ، وتفصل بعضها عن يمض ، وتفصيلات وتفصيلات بعضها صادق وبعضها كاذب ، ولها مع ذلك إدراك التافع والضّار ، واللّذيذ والمؤدي ؛ دون الجسيل والقبيح من الأفعال والأخلاق . (رسائل الغايل، التياسات المعتدر) )

هي التي تتسلط على الودائع في خزاتي الممؤرة والحافظة، فيُخلط بعضها بعض ويفصل بعضها عن البض. وأنّا ستي مفكّرة إذا استعملها روح الإنسان والمشل، فإنّ استعملها الرهم ستميت معتبلة. (رمائل الفارايي، كتاب الفصوص/١٢)

هي التي تحفظ رسوم الصوصات بعد غيتها عن مهاشرة الحواس لها ، فتركّب بعضها إلى بعض تركيبات مختلفة ، وتفصل بعضها عن بعض تفصيلات كثيرة مختلفة ، بعضها صادق وبعضها كاذب . (ضول منتزمة/٢٨)

هي قرّة مرتّبة في القجويف الأوسط من القماغ عند الدودة، من شأنها أن تركّب بعض ما في الخيال مع بعض، وتُفصِل بعضه عن بعض بحسب الاحتجار. (الشجاة من الغرق في بمر الشلالات/٢٢٩)

إذا استعملتها (هذه القرّة) النّفس بواسطة القرّة المطلّة في أمر مقل سقيت مفكّرة... وإذا كنّت على فعملها الطّبيعيّ سُمّرست منخيّلة. (المصيل/٨٦٧)

شأنها أن تركّب القور الهسوسة بعضها مع بعض، وتركّب المعاني على القور، وهي في الشجويف

الأوسط بين حافظ القبور وحافظ المعاني. (تهانت النلاسفة/٢٣٦)

آن قوّق است که ترکیب و تفصیل صور و احکام کند.<sup>(۱)</sup> (جمومهٔ مصنفات شیخ إشراق ۲۰/۳)

آن قرَق است هم تعبیه کرده در تجویف اوسط دماغ و اوست که تراکیب و تضاصیل بحکم اوست که استنباط چیزها کند و اندیشههای عجایب پیش گیرد. (۲<sup>۱۱</sup> (نفس المعد(۲۰۰۰)

هي الّتي من شأنها تركيب العُورة ونفصيلها (شرح حكة العين/٢٠٧)

هي الَّتِي في البطن الأوسط من النَّدَاغ، وشأنها تركيب القمور والعاني. (نفس الصدر/٣٧٨)

هي الغرّة الّني تنصرُف في الضور المحسوسة واللهافي الجزئيّة المنتزعة منها، وتعرّفها فيها بالتركيب تارةً والتفصيل أخرى. (شرح الوافع/19)

التوة التصرفة هي التي من شأنها أن تنصرف في المدركات الفنزونة في المنزانسين بالشركبب والتحليل... وهذه القوة إن استعملها العقوة الوهبية المبوائية تمثى منخيلة. (الحكة النمائية 1/4ه)

هي الّتي بها يشتهي الحيوان. (رسائل ابن باجة الإنميّة/١٠٨)

قرة الحبال، قرة الوهم.

(١٣٣٣) القرق المتصرّفة هي التي من شانها أن تتصرّف في المدركات الخزونة في الحرّانين (خزانة الحيال والحافظة) بالثركيب والشحليل (الباحث الشرقية ٢٣٨/٢)

١ \_ هي قوّة تركّب الضّور والأحكام وتفضّلها .

ب حي قرة مترقبة في الشجويف الأوسط من اللماغ ،
 وهي التي بامرها تكون الشراكب والتفاصيل بأن تستنبط أشياء معينة وتستميل خيالات مجيبة .

هي الَّتي تنصرُف في المدركات الخزونة في الخيال بالتّفصيل والتركيب. (شرح حكمة الميز/١٧٢)

هي القوّة الَّتِي تنصرُف في الصّور الحسوسة والماني الجزئية المنتزعة منها. وتصرفها فيها بالتركيب تارة والتفصيل أخرى. (شرح الواقف/١٣٠)

هي الَّتي من شأنها أن تنصرُف في المدركات الخزونة في الحرانتين بالشركيب والشحليل، فتركب إنساناً بصورة طير، أو جبلاً من زمرد .... (الحكة المتعالية ١٩/٥٠)

هي مرتبة في مقدم البطن؛ أي التجويف الأوسط من الثماغ، ولها التصرّف في السّابق واللّاحق من موضعها باستخدام الوهم إيّاها من شأنها تركيب بعض ما في الخيال أو الحافظة من القور والمعاني مع بعض وتفصيل بعضه عن بعض. (شرح الهداية الأثيريّة /٢٠٧، المبدأ والمعاد لصدرالذين /٢٤٩) عند الحكماء بُطلق على حسّ من الحواسّ الباطنة، وهي قوّة علّها مقدم التجويف الأوسط من الدّماغ من شأنها تركيب القدور والمعانى. (كشاف اصطلاحات الفنون/٨٣٨)

آن فوتی است که کارش ترکیب و تفصیل است در صور و معانی چون انسان ذوالجناحن و انسان عديم اليدين. (١) (اسرار الحكم/٢٢١)

- القوّة المنخبّلة.

(١٩٣٤) القوّة الحرّكة من مبدأ انتقال

فتقرب الأعضاء إلى مباديها، وترحها فتبعد الأعضاء عن مساديها كيا في السط. (شرح الواقف/193)

(التحميل/٨١٨) إنها مباشرة للحركة فاعلة.

الفلاسفة/٢٤٠)

ما ينبعث عنا الشُّوق إلى العلَّة الغائيَّة. (الشَّيخ

إنها باعثة وهي القوّة الترومية الشوقية. (تافت

هى الَّتي تمدد الأحصاب بتشنيج العضلات،

مهروب عنها ، بعثت القوّة الحرّكة الأخرى الّـتى نذكرها على التحريث. ولها شعبتان: شعبة تسمّى قوّة شهوانيّة ، وهي قوّة تبعث على تحريك تقرب به من الأشياء المتخيّلة ضروريّة أو نافعة طلباً للذَّة. وشعبة تسمّى غضبيّة، وهي فؤة تبعث على تحريك تدفع به الشِّيء المتخيِّل؛ ضارًّا أو مفسداً، طلباً للغلبة. وأمّا القوة الحرّكة على أنَّها فاعلة، فهي قرَّة تنبعث في الأعماب والعضلات، من شأنها أن تشتَج العضلات، فتجذب الأوتار والزباطات القصلة بالأعضاء إلى نحو جهة البدأ، وترخيها أو تمادها طولاً، فتصر الأوتبار والرباطيات إلى خلاف جهة المبدأ. (طبيعيّات الشفاء كتاب النفس /٣٣، تافت الفلاسفة / ٢٤٠، الباحث الشرقية ٢٣٦/٦، الحكة التعالية ١٥٥/١ الحرَّكة إمَّا عَرَّكة بأنَّها باعثة، وإمَّا عَرَّكة بأنَّها فاعلة. والحرّكة على أنّها باعثة هي القرّة -الشوقية، وها شعبتان: إحداها شهوانية، والأخرى غضبية . والقوّة الحرّكة على أنّها فاعلة فهى ألتى تجذب الأوتار والرباطات التصلة بالأعضاء إلى نحو جهة البدأ وهو القلب أو ترخيها .

باعشة على الحركة، وإنا عرَّكة بأنَّها فاعلة:

والحرّكة على أنّها باعثة هي القوّة النزوعية

الشوقية ، وهي القوة التي إذا ارتسمت في

الشَّخيِّل الَّذي سنذكره بعد صورة مطلوبة أو

الأعضاء يستوسط الغضب والعضل بالإرادق (رماثل ابن مينا/٥٣)

وللتفس الحيوانية بالقسمة الأولى قوتان : عرّكة ، ومدركة والحركة على قسمين: إنما عركة بأنها

١ - هي قوة من شأنها الشركيب والتفصيل في الشور والماني ، وذلك كما في الإنسان ذي الجناحين، والإنسان عدم اليدين.

- الفؤة الشوقية، الفؤة الحركة.

(١٢٣١) القوّة الحرّكة الشّوقيّة الغضبيّة -- القوّة الحرّكة، الفوّة النّرفيّة.

(١٣٣٧) القوّة المصوّرة التي هي متوسّطة بين المقوّق المسباعدتين. (رسائل الكندي الفلية: ٢٨٤/

(همي) تدرك الصور مجرّدة عن المادّة الحاملة لها. (نفس الممدر/٢٨٠)

هي الّتي تستثبت صور المحسوسات بعد زوالها عن مساتـة الحواسّ، وملاقاتها، فتزول عن الحسّ وتبق فيها، (رسائل الفارايي، كناب الصوص/١٢)

هي الَّتِي تفيد المتيّ بعد استحالته ، الصّورة والقوى والأعراض بإذن الله تعالى . (المباحث المشرقية ۲۲۷/۲)

آن باشد که آفریدگار بواسطهٔ آن، صور ارکان پیافریند.<sup>(۱)</sup> (طائف الحکهٔ۱۳۹/)

هي الّتي تفيد بعد استحالة (المنيّ) في الرّحم القور والقوى والأعراض الحاصلة للنّوع. (إبضاح القاصد من حكمة عين الفراه (٣٦٨)

هي الّتي تحبل ثلك المادّة (السّطفة) في الرّحم وتفيد القبور والقوى وتخدم هذه القوى. (مطالع الأنظار/١٤٨/

هي الَّتِي تَفيد المنتيّ بعد استحالته ، صورة تكون معدة الفيضان القوى والكيفيّات بإذن الله ـتعالىـ. (الحكة التعالية ٨٠/١٨)

هي قوّة يحفظ بها الصّورة الموجودة في الباطن. (نفس المدر ٢١١/٩)

ــه فوّة الحيال.

١ -- هي التي يخلق الباري تمالي بتوشطها، صور الأركان.

الرئيس في الشفاء). (الحكة التعالية ١٩١٨) أمّا القرّة الهركمة فتنقسم إلى باعثة وفاصلة؛ أمّا الباعثة المسمّاة بالشّرقيّة فهي القرّة الّتي إذا ارتسمت في الحيّال صورة مطلوبة أو مهروبة عنها

حلت هذه القوّة الفاعلة على الشحريك .

وهي ؟ أي القوقية ذات شعبتين: شهوية وفضيية ؟ لأنها إن حلت الفاعلة على تحريك تعلب بها الأنها التخيلة اعتقد أنها نافة ؟ سرات كانت ضارة بحسب الواقع أو نافعة عطلاً لحصول اللذة . تسمّى قرة شهوائية ، وإن حلت القرة الثوتية المؤت المائي على المناب الواقع أو مفيلاً . دفعاً المناب الواقع أو مفيلاً . دفعاً سبيل الغلبة . سبّى قرة غضية . . . . . (ضع على سبيل الغلبة . سبّى قرة غضية . . . . . . . . . .

إنَّها (قوى النفس الحيوانيّة) بحسب القوى تنفسم إلى عرّكة ومدركة: وأمّا الهرّكة فتنقسم إلى باعنة وفاعلة.

المدابة الأثرية/٢٠٤)

أمّا الباعثة المسئلة بالتّوفيّة فهي القرّة الّتي إذا ارتسمت صورة مطلوبة أو مهروبة في الخيال، حملت هذه القرّة الفاحلة على تحريك آلات الحركة من الأعصاب والعشلات والأعضاء.

والقوّة الشّوقيّة ذات شعبتين: شهويّة وغضبيّة. والشّهويّة حملت الفاعلة على الشحريك طلباً للّلة أو النفعة.

والخصبية حلتها على التحريك دفعاً للأثم والمضرة على صبيل الاستيلاه.

وأمّا الفاعلة المباشرة للتحريك فهي الّي من شأنها أن تعد العضلات للانتقال. (المبدأ والعاد لعدرالذي(٢٣٢)

الفرّة الفاعلة، الفرّة الفركة الشوقية الشهوية،
 الفرّة الفركة الشوقية المفيية.

(١٢٢٥) القوّة الهركة الشّوقية الشّهوية

(١٢٣٨) القرّة المفكّرة هي الّي تسلّط على الروائع في خزاتي المعرّرة والحنافظة فيخلط بمضها بيمض ويقمل بعضها عن البعض وإنّا تستى مفكّرة إذ استعملها روح الإنسان والعقل. (ربائل القاران، كتاب الفعوس /١٢ و ٢٧)

اذ استعملتها (هذه القرّة) النّفس بواسطة القرّة المعقليّة في أمر عمقليّ مسمّيت مفكّرة. (التحميل/٨٩٧)

هي الني بها يستمة اللفس في الأصل لاكتساب جميع ما في قوّته أن يكون لها. (نفس الصدر/١٧١) همي في الشجموريف الأوسط بين حيافظ القسور وحافظ المعاني فهي حائكة. (مجموعة رسائل الامام الغزائي (١٢٧)

قوّت مدركة باطنة با تصرّف، آن را مفكّرة خواند (۱۰) (لمائف المكة/۱۹۲)

قرقی است که صورتها که در بطن مقدم «دماغ» موجود باشد با یکدیگر ترکیب کند. (۱) (نفس المعدر/۱۱۱)

الفكر يطلق على معان: منها حركة النفس بالفؤة التي آلتها مقدم الدودة التي هي البطن الأوسط من اللماغ؛ أي حسركة كانت إذا كانت في المقولات، فإنها إذا كانت في المحسوسات تسمى تحتّيلاً، وتلك القرّة واحدة؛ لكن تسمّى بالاعتبار الأول مفكّرة. (طالع الأطار/١٠)

الفؤة المصرّفة هي الّتي من شأنها أن تصرّف في المدركات المشركيب المدركات المشروبية في الحزائدين بالشركيب والقطليل ... وهذه الشؤة إن استعملها المقرّة المدركة النمالية المدركة)

القوة المتخبلة، القوى المدركة.

١ ــ الفؤة المدركة الباطنية مع الثميرف تستى مفكرة.
 ٢ ــ هي قزة تركب الضور الموجودة في بقام الباطن.

(١٢٣٩) القوّة المفيدة ــه الثوى المدركة.

(١٣٤٠) الفرق المميزة هي التي تميز من الهذاء فضلانه، وتسميز أصناف الغذاء، فتنفذ إلى كلّ عضو ما يشاكله. (فسول منتزمة/٢٨)

ـــ القوّة الجاذبة. ـــ القوّة الجاذبة.

(١٧٤١) القوّة المنفعلة

ـ القوّة الغاعلة.

(١٧٤٣) القوّة المنمية -

(٣٤٣) القوّة المولّدة هي التي تفعل من فضلة النذاء القريب من الأخير ـ وهو الدمـ ـ جسماً آخر شبياً في اللوع للجسم الذي من غذاته فضلت الفضلة . (فصول منتزمة/١٨)

تُولِيدِ جزءاً من الجسم الّذي هي فيه يصلح أن يكون عنه جسمٌ آخر بالعدد، ومثله باللّزع. (رسائل ابن مهناً/13)

هي توة تأخذ من الجسم الذي هي فيه جزءاً هو شبيه بالقرّة فضعل فيه باستعداد أجسام أخرى تنشيّه به من الشخليق والقمزيج ما يصير شبياً به بالفعل. (طبيعيّات الشّفاء، كتاب النّفس/٣٣، السّباة من الفرق في بمر الضّلالات /٣٣٠، المباحث المباحث المباحث المباحث

هي التي من شأنها أن تفرز جزءاً من فضلة الفذاء من شأنه أن يتحرّك إلى تكوين شبيه بالشخص الأوّل، وتخدمها قوّة القصوير في تسام فعلها إذا حصل في الرّحم. (البدأ والماد لابن سبا/٢) الترّة المارة فعلما تحقلة المدن الله المتطبعة

القوّة المولّدة. فعلها تخليق البدن [البـفر] وتطبيعه وتشكيله وإفادة أجزائه في الاستحالة الثانية صورها (A1/L

 مي التي تفصل جزءاً من الغذاء بعد الحضم التام ليصير مبدأ لشخص آخر. (إيضاح المقاصد من حكة من التواعد/٢٦٩)

تقصل جزءاً من الخذاء بعد الهضم ليصير مادّة شخص آخر. (مطالع الأنظار/١٤٨)

هي التي تأخذ من الجسم الذي هي فيه مادة شبية به بالفؤة فنفعل فيها باستمداد أجسام أخرى يتشته بها من الشخليق والشكيل ما يصبر شبية به بالفطر. (الحكة التعالية ١٩/٩)

هي الّتي تفصل جزءاً من فضل الهضم الأخير للمختذي وتودعه قرّة من ستخه. (نفس العدر ٨٠/٨)

قوتی است که اخذ میکند جزئی از جسمی که در آناست و قرار میدهد آن را مادّهٔ شخص دیگر از نسوع آن جسم یسا از جسنس آن.<sup>(1)</sup> (اسسرار الحکم/۱۸۱)

(۱۲۵۶) الفؤة الساطقة التي يه يكن أن يعتل المدولات، وبها يُبتر بين الجميل والقبيح وبها يحوز الفسناعات والعلوم. (آراه أهل المدينة الفاضلة/١))

التي هي هيئة طبيعية تكون مادة موضوعة للمقل المنطل الذي هو بالفعل عقل ( (فض المند/ ٢٥) هي التي التي التي التي التي با يحوز الإنسان العلوم والشناعات، وبها يبتز بين الجميل والقبيح من الأخلاق والأفعال، وبها يترقى فيا ينبغي أن يفعل أو لا يضعل، ويدرك بها مع هذه الشافع والقباز والملأ والمؤذي . (رمائل الغارايي، التيامات المنتة/)

من الغرى، والمقادير، والأعداد، والأشكال، والحشونة، والملاسة، وما يقصل بذلك ؛ بل نقول: إنّ القوّة المؤلمة هي التي تجذب اللم من الأعضاء إنّ الأنشين، فإذا حصل ذلك الله في الأنشين

كان سبيله سبيل الكيلوس... (التحصيل/٧٤٢)
هي قرة توجب اختزال فضيلة من المادة لتكون
مبدأ الشخص آخر ليتحفظ بها نوع مالم يتحفظ
شخصه وتخدم الماذية الجاذبة للخذاء، والهاضمة،
والدافعة للقَمَّل ( (مه رسالة شيخ اشراق/٢٣)

آن قوق است که پدارهای از ماده جدا کند تا شخصی دیگر از او حاصل شود، و بدین بماند نوع آنچه شخصش نماند از حیوان و نبات. (۱) (مجموعهٔ معشفات شیم إشراق ۲۷/۳)

آن قوّقی است که فضله از ماده بستاند تا از آن فضله شخصی دیگر پدید آید.<sup>(۱)</sup> (نفس ال*م*در ۲۵۰/*۲* 

قرّة تفسل من القذاء ما شأنه أن يتكوّن عنه مثل الشّخص الذي توجد له هذه القرّة. (رسائل ابن رشد كتاب النفس/١٥)

هي الني تأخذ فضلاً من الفذاء الحقبقيّ، وتجمله مادَّة ومبدأ لشخص آخر. (شرحي الإشارات للزّازيّ (١٨٠/١)

آن قوتی است که افادت غلبیق بذرکند و تطبیع او و افادت أجزاه او را هیـانی که مناسب أجزاه باشند از آنها که صالح باشند مبدأیت شخصی دیگر را از نیع، یـا از جنس ای (۳) (درز السّاج

 ١ - هي توة توجب اختزال فضيلة من المادة لتكون بطأ لشخص آخر ليتحفظ بها توج ما لم يتحقظ شخصه من الجوان والثبات.

عي قزة تأخذ فضلاً من الغذاء لكي يشكون منه
 شخص آخر.

مي قوة تفيد تحليق البذر وتطبيعه وتفيد أجزاءه هيئة
 متناصبة للأجزاء الأخر متنا هي صالحة لمبدئية شبدس

آخر من نومه أو جنت.

 <sup>4</sup> هي قوة تأخذ جزءاً من جسم هوفيه، وتجله ميداً شخص آخر من نوع ذلك الجسم أو جسه.

هي الّتي بها يعقل الإنسان، وبها تكون الرّويّة، وبها يقتني العلوم والقسناعات، وبها يُتر بين الجميل والقبيح من الأفعال. (نعول منزعة/11)

(١٧٤٥) المفرّق النّاطقة العمليّـة هي التي شأنها أن تفعل الجزئبّات الحاضرة والمستقبلة. (آراء أهل المدينة الفاضلة/٧٠)

هي التي بها يعرف ما شأنه أن يعلمه الإنسان بإرادة. القرة الناطقة العمليّة منها المرويّة وهي التي يكون بها مأخذ الفكر والزويّة في شيء مثا ينبغي أن يعمل أو لا يعمل، ومنها المهنيّة، وهي التي بها تحاز الضناعات والهض. (رسائل الغاراي، التياسات المنبّة/))

الذي به تميز الأشياه التي شأنها أن نعملها نمن، ونتيرها من حال إلى حال.

والله ي يروي في الشيء الذي نريد أن نصله حينا. نريد أن نصله حينا. نريد أن تصله 4 هل مكن عمله أم لا ؟ وإن كان يكن إصله فيروي) كيف بنبني أن يُصل ذلك العمل ؟ هو الفؤة الناطقة العملية الفكرية. (نصل منزعة (۲۷))

(١٧٤٦) القرّة النّاطقة النّطريّة مي

الِّتي شَانِهَا أَنْ تَمَعَّلُ المُعَفِّرُلَاتُ الَّتِي شُأَنَهَا أَنَّ تَعْلَمُ . (آرَاء أهل الدينة الفاضلة/٧٠)

هي الّتي بها يحوز الإنسان علم ما ليس شانه أن يعلمه إنسان أصلاً. (رسائل الفارابي، التياسات المنبّة/٢)

الَّذي به يعلم الإنسان الموجودات الَّتي ليس شأنها أن نعملها نحن ؛ كما يمكننا ونفيّرها من حال إلى حال . (فسول منتزعة/٢٠)

النّفس النّاطقة لها قرّنان: إحداهما همليّة والأخرى نظريّة، أمّا المعليّة... وهي السّمّاة بالعل العمل... وأمّا الثرّة النظريّة فهي القرّة

الَّتي يُمتاج إليها ليصير جوهرها عقلاً بالفعل. (شرحي الإشارات للزّازيُ ١٩٤/١)

(۱۲۷۷) القرق الثامية القرة النبية هي التي تزيد بالغذاء كية العضو في أطارها كلها عند النشوء إلى أن تبلغ به أقسى ما يكن أن يبلغ كه كلها عضو من البيظم. (ضواد سنزمة/٢٧) هي التي من شأنها أن تسممل الغذاء في أطار المنتدى يزيد بها طولاً ومرضاً ومنتاً إلى أن يلغ به تمام التشوء على نسبة طبيعية. (رسائل ابن سائد)

القرق النسبة هي قرة تزيد في الجسم الفي هي فيه بالجسم النشية، به زيادة متناسبة في أقطاره فيه بالجسم المتشبة، به زيادة متناسبة في أقطاره طولاً وعرضاً وصمقاً لتبلغ به كمال اللشوه. (طبيئات الشفاء الفن السادس (۳۳، التجاة من الفرق في بحر القلالات /۳۳۰، الباحث المشرقية ۲۳۲/۲ المنالة (۵۱/۹)

هي الّتي من شأنها أن تصرّف بالشفاء الفسائر غذاء بالفعل في تربية الجسم الثباقي طولاً ومرضاً ومعماً على تناسب يبلغ به كساله في التشوه، ويقف عند منتي فعله، وتخدمه الغزّة الغاذية. (البدأ والماد لابن سيارا))

إِنَّهَا تَسْلَبُ جَانِياً مِن البَّدِنُ النَّفَاءَ خَاجِبًا إِلَهُ ، الزيادة في جهة أخرى ، فتلصقه بنلك الجهة ليزيد في تلك الجهة قرق زيادة في جهة أخرى ، وتخلمها في ذلك القرّة الفاذية . (الصحيل/var/ هـ قائة تعجب الأبادة في أحداد المنظر، في حدم

هي قرّة توجب الزّيادة في أجزاء المتغذّي في جميع الأقطار على تمناسب محصوص. (سه رساله شيخ إشراق/٢٣)

آن قوّقی ایست که ازو حاصل شود زیادت در اجزای مفتذی بر نسبت مضبوط در جملهٔ اقطار (۱)

١ ــ هي القَرَّة الَّتي تحصل منها الزَّيادة في أجزاء المنطق،

(بحمومة مصدّفات شيخ إشراق ٢٧/٣)

آن قوتى است كه بالبدن بدو تعلَّق دارد، او نسبت مقدار هر يكمى در زيادت شدن چنانكه لايق است نگاه مى دارد.(۱) (نفس الصدر ۲۵۱/۳ هي القرَّة التي من شأنها حندما تولَّد الفاذية من الفذاء أكثر مننا تملّل من الجسم أن ننسي الأعضاء في جميع أجزائها وأقطارها على نسبة

واحدة. (رسائل ابن رشد كتاب النفس/١٤)

قوّت غاذیه آن باشد که ایراد بدل ما یتحلّل کند و اتما قوّت نامیه آن باشد که زیادتر بدل ما یتحلّل بر وجهی که اثر او بر جملا اقطار اعضاء ظاهر گردد.(۲) (لطائف الحکة/۱۳۲)

القرق المنمية هي تزيد في جواهر الأعضاء على تناسب مقصود محفوظ في أجزاه المفتذي في الأقطار يتمّ بها الخلق. (شرعي الإشارات الزازيّ (١٨٠/) آن قوّق است كه ايجاب زيبادت كند در أجزاء

مفتذی بر نسبتی طبیعی عفوظ در أقطار تابه تمام نشو رسد.. (۳) (درّة التاج ۸۱/۶)

(إيضاع القاصد من حكة عنِ القواعد/٣٦٨) هي التي تزيد في أقطار البدن على تـناسب طبيعيّ إلى غاية التشوه . (مطالع الأنظام/١٤٨)

هي التي تنزيد في أقطار الجسم المتغذّي على

التناسب الطبيعي ليبلغ إلى تمام النشوء. (الحكة المتعالية ٧٨/٠)

قرقی است که داخل کند اجزاء غذائیة را که از تغذیه افزون است در اجزاء اصلیتهٔ جسم مرکمی که در آن است و بسفزاید بر جمیع اقطار آن بنسبت طبیعی تا برسد بکال نشو مترقب.(4) (امرار الحکم/۱۸۰)

ــه القرّة الغاذية.

(۱۳۵۸) المقوّة السّباتية ما يصدر عنه الأثر لا على ترتيب واحد لامع الشّمور، وهو المقرّة النّباتيّة. (شرمي الإشارات للزاريّ (۱۷۷)

القوّة الّي تصدّر عنها أفعال منطقة من غير أن يكون لها بها شعور فتلك هي القوّة التبائية. (العات المترفيّة /٣٨١/، تلبقة عل الشّغاه الصداللين (١٧٢/)

مبدأ الحركة على نهج واحد من غير إرادة هو الطبيعية، وبإرادة هو الغوّة الفلكيّة، ومبدؤها لا على نهج واحد ومن غير إرادة هو الفوّة الشباتيّة. (شرعي الإشارات للطوسيّ //٧٧)

القرّة الّتي تصدر عنها أفعال مختلفة من غير أن يكون لها شوريها. (الحكة السالة ٧/١) - القرّة الحياتة.

(١٧٢٩) القرّة النّزوعيّة هي الّتي تشتاق إلى الشّيء وتكرهه.

هي الَّتِي بِهَا مُكُونُ الإرادة. (آراء أهل المدينة الفاضلة/٢٤).

هي الَّـتي بها يكون النّـزاع الإنساني بـأن يطلب

ع حرم قزة تورد الأجزاء العذائية الغاضلة من الكعلية
 في الأجزاء الأصلية للجسم المركب، وتزيد في جمع الأقطار
 بنسية طبيعية لتبلغ إلى كمال نشؤته المرقب.

بنبة مضبوطة في جيم أشاارها.

إ ـ مي القرّة التي من شأنها أن تُنمي الأعضاء ، وعَفظ السية الزّيادة ومقدارها اللائمة في كلّ واحدة من الأعضاء .

٧ ـــ الشرة الخافية هي التي تعويد بدل ما يتحقل. أمّا
 الثابيّة فهي التي تورد أزيد منه عل وجه يظهر أثرها على
 جيم الأمضاء وفي جيع أقطارها.

عي قرة ترجب الزيادة في أجزاء المنتفي على تسبة طبيعية عفوظة في أقطان لتبلغ إلى غاية الشعوه.

الشّيء، أو يهرب منه ويشتاقه، أو يكرهه ويؤثره، أو يجتنبه. وبها يكون البغضة والحبّة، والصداقة والعداوة، والخوف والأمن، والغضب والرّضاء والشَّهوة والرَّحمة ، وسائر عوارض النَّفس . (رسائل

يكون الشوق إلى الشيء والكراهة له، والظلب والمرب، والإيثار والشجنب، والغضب والرضا، والخوف والإقدام، والنقسوة والرّحة، والحبّة والبغضة) والهوى والشهوة وسائر عوارض النفس. (قصول منتزعة/٢٨)

هي القوّة الَّتي إذا ارتسمت في التّخبّل بعد صورة مطلوبة أو مهروب عنها بعثت القوّة المحركة الأخرى الِّي تذكرها على التّحريك . (طبيبًات الشَّفاء، الفن الشادس/٣٣)

هي النقوَّة الَّـتي بها ينزع الحـيوان إلى الملألم، وينفر عن المؤذى. (رماثل ابن رشد كتاب النفس/٨٩) - القرة الحركة.

(١٢٥٠) القوَّة النَّظريَّة من الترَّة الَّتي له لأجل العلاقة إلى الجنبة التي فوقه لينفعل ويستغيد منها ويقبل عنها . (طبيعيات الشفاء الفن المادس ٣٨/، النجاة من الغرق في بحر الضَّلالات (٣٣٢)

هي قوّة من شأنها أن تنطبع بالقبور الكاتبة انجرّدة عن المادة. (نفس المسدر /٣٩، اللجاة من الغرق في عر الضّلالات (٣٣٣)

الفَوَّة العالمة هي النَّظريَّة ، وهي الَّتي بسبها صارت العلاقة بين النفس وبين المفارقات لينفعل ويستفيد منها. (التحصيل/٨١٩)

القوة العالمة هي الَّتِي تسمَّى النَّظريَّة ، وهي قوة من شأنها أن تدرك حقائق المعقولات الجرّدة عن الماكة والمكان والجهة. (تيافت الفلاسفة/٢٤١) قوتی باشد که روح بشری بواسطهٔ آن صور عقلی از

الفاراق، السياسات الدنية (٤) هي الَّـتي بها يكون نزاع الحيوان إلى الشِّيء، وبها

الشظرية . (شرح المواقف/٤٣٧) هي التي بها تنفعل بالإدراكات وانطباع المعقولات. (حائبة الحاكمات/٢٧٥)

عالم غيب قبول كند. (١) (لطانف الحكة/١٣٥)

قوتی است در روح که بواسطهٔ آن صور عقلی و

جلایای قدسی از عالم غیب و عالم مقارقات و

مجردات بر وی فایض شود. (۱) (نفس الصدر/۱۱۲)

القؤة العقلية باعتبار إدراكها للكليات والحكم

بينها بالنسبة الإيجابية والشلبية تسمى القؤة

نقس انسانی را دو قؤت است که مخصوص به اوست باعتبار تأثیر او از مبادی مفارقه، و باعتبار تأثير او در مادون خود، و اؤل را فوّت نظریه و عقل نظر مي خوانند.... (٣) (اسرار الحكم/٢٠٥) ـه العقل السطري، القوة العملية.

> (١٢٥١) القوّة النّفسانيّة مه النفس الحيوانية.

(١٢٥٢) القوة واللاقوة الكبنية إمّا أن يفعل على طريق التشبيه، وهي الانفعاليّات والانفعالات، أو لا يكون كذلك ، وحيشة إمّا أن لا يشعلن بالأجسام، وهي الحال والملكة، أو يتعلِّق وذلك إمَّا أن يتعلَّق من حيث كعبُّها وهي الخصصة بالكيتات، أو من حيث طبيعتها وهي القوّة واللّلاقوة. (تعليقة على الشّغاء نصدراللين/١٢٢) ــ الصّعف، الكيفيّات الاستعداديّة.

١ ــ هـى قوّة يقبـل بها الزوح الإنساني صوراً عقليّة عن مالم الغيب.

٧ \_ هي قبؤة في الزوح بها تفاض الضور العقليّة والأنوار القدسبَّة عن عالم الغيب وعالم المفارقات والمجرِّدات.

٣ \_ إِنَّ لنفس الإنسان فنرين تخصَّان به باعتبار تأثَّرها من الميادئ المفارقة وباعتبار تأثيرها في مادونها، والأولى هي الفؤة الشظريّة، والعقل الشظريّ ....

(170٣) قحوة الوهم هي التي تدرك من الحسوس ما لا يمش؛ مشل القسق في الشاة إذا تشيح صورة الذّنب في حاسة الشاة فنشبتحت عداوته وردامته فيها إذا كانت الحاسة لا تدرك ذلك . (رسائل الغازاي، كاب الفموص(١٢)

هي التي تندرك من الحسنوس مًا لا يُحَسَّر. (ضوص الحكم/٧٨)

قوة من قوى النّفس الحيوانيّة مشخيّلة بها الأثياء. (رمائل إخوان القبقا ١٩٢/٣)

القرة الوهية هي قرة مرتبة في نهاية القجويف الأوسط من الدماغ تدرك المعافي غير الهسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية. (طبيعات القفاء، الفرة الشادس (٣٦، الشجاة من الدرق في بحر الفسلالات (٣٢٨)

هي التي تدوك في المحسوسات معاني غير محسوسة. (المدأ والماد لابن سينا/12)

معان لا يدركها الحسن؛ كالمنى الذي ينفر الشاة عن النفس، بل كالإنسانية والشكلية والعددية لا مجردةً بل مأخوذةً مع شخص عسوس منتشر، ولا عالة أن النفس تدركها بواسطة قزة بدنية، والفؤة التي بها تدركها تستسى وهماً، ولها خزانة، وهي القيزة الحافظة وصعدتها مؤخر اللماغ. (التصويل/٧٧/)

هي التي تدرك المالي. (تبافت الفلاسفة/٢٣٩)
هي التي تدرك المالي... وهذه تحفظ المالي دون
صورها وموادها... وهلها التجويف الأغير من
اللماغ. والأولى (القرة الحيالية) عنصة بقوى
المماني وصورها ومواذها. (جمومة رسائل الإمام

هي التي تدرك في المحسوسات معاني غير عسوسة بإدراك الشّاة معنى في الذئب موجباً لهرب. (سه رسالة شيخ اشراف/٩٦)

آن قوتی است که حکم کند بر محسوسات به

چیزهای نامحسوس. (۱) (بحسومهٔ مصلفات شنخ إشراق ۲۰/۳)

آن قرَق است مرتب کرده در تجویف اوسط دماغ و اوست که در حیسوانسات حکسم کنند بُر جزورتات (۲۰) (نفس الصدر ۲۰۰۱۳)

إِنَّ هذه الفقة (الذَّاكرة) تكون في الإنسان بفكر وروية ، ولذلك يتذكّر. وأمّا في سائر الحيوان فهي طبيعيّة ، ولذلك يذكر الحيوان ولا يتذكّر. وليس لهذه الفقة في الحيوان اسم . وهي الّتي يستيها ابن سينا بالوهيّة . (في النمي/٢٠١)

القرّة المدركة للمعاني الجزئيّة هي المستاة بالوهم. (شرحي الإشارات للرّازيّ (١٤٧/)

مبدرك ميماني را وهيم خوانيند. <sup>(٣)</sup> (اطائف المكتار) ١

هي مرتبة في التجويف الأوسط من اللماغ. هي القرّة الّـتي يحكم على المحسوسات في الحيوانات لمان غير محسوسة. (شرح حكة الإشراق/١٥٦)

هي قرّة تدرك المعاني الجزئية. (إيضاع المقاصد من حكة مين الفرامد(٢٧٩)

هي قوّة تدرك المعاني الجزئية.

هي قبوة تبدرك بهنا النفس في الحسوسات الجزئيّة، الماني الجزئيّة الّتي ليست محسوسة. (مطالم الأنظار/١٤٧)

هي الَّتِي تدرك المعالي الجزئيَّة المسَّطَقة بالصّور الهــوسة. (شرم الوافف/٩٣٤)

القوّة الّـتي تفيض معانيها إلى الوسط، وهي الوهم. (حاشة الحاكمات/٢٤٣)

٣ ـ يقال لدرك الماني: فوّة الوهم.

١ - هي قرّة تمكم في الهسوسات على أشياء (ومعانٍ) غير فسوسة.

٢ ــ هي قرّة مرتبة في الشجويف الأوسط من الشماغ ،
 وهي الحاكمة في الحيوانات على المائي الجزئية ,

هو الاعتقاد المرجوح .

هبارة عن الحكم بأمور جزئيّة غير عسوسة الأشخاص جزئيّة جسمانيّة. (الحكمة المنمالية 1/40م، مناتح النيب /١٣١)

المدرك المعاني الجزئيّة. (نفس الصدر ٥٦/٩) هي من موارض الشعليمات بما هي تعليمات من

غير استعداد خاص للهادّة. (نفس الصّدر ٢٠/٩) هي قوّة مرتّبة في آخر تجويف الأوسط من اللماغ. (شرع المعاية الأليرتة/٢٠١)

هي الفوّة الّي تكون مرتّبة في آخر الشّجويف الأوسط من اللّماغ وآلتها اللّماغ كلّه. (البدأ والعاد المنزاللين/٢٤٨)

هي قضايا كاذبة يمكم بها الوهم في أمور غير عسوسة . (شرح الالمبّات من كتاب الشّفاء/١٣٣) آن فوق است كه ادراك معانى جزئيّة كند مثل ادراك كردن زيد عبّت عسرو را.(١) (اسرار المكرر٢١) دراية

ـــ اللُّوي المدركة، فوَّة الحبال، الفوَّة المتخيَّلة.

(١٢٥٤) القوقة الهاضمة هو الذي (٢) ينضج المغذاء الأول في المعدة والأمماء حسّى يصير معدةً لأن يكون منه الذم . (نصول منتزمة/٢٧) هي النفاء في الحيوان، وتعدد المشفوذ هي الني تذبيب النفاء في الحيوان، وتعدد المشفوذ

هي الّتي تغيب الغذاء في الحيوان، وتعدّه للتَّفوذ المستوي المشوي. (طبيعيّات التَّغاء، الفنّ التادس / 10، التَّحصيل (٧٤١)

[هي] تتزي الزة الضفراء، ويضم الظمام بالحرّ،
 وبينها الكبد فيصعد من المعدة إلى الفم غير منيّر
 الشّم، وهي حارّة يابسة كريح اللّهور. (مجموعة رسائل الامام النزان ١٩٤١)

٧ ــ كذا في المصدر.

آن است که غذا را پخته کند و مستعد نصرف غاذیه گرداند. (۲) (جمعومهٔ مصنفات شیخ إشراق ۲۷/۲)

آن قرقی است که طعام را بگواراند و مستملآ آن گرداند که خاذیه در او تصرف کنند.<sup>(۱)</sup> (نفس المسدر ۲۰۱۲)

هي التي تحيل ما جذبته الجاذبة، وأمسكته الماسكة إلى قوام متهتئ لفعل المفترة فيه إلى مزاج صالع للاستحالة إلى الفذائبة بالفعل. (المباحث الشرقة ٢٠٠/٢)

آن باشد که غذا را از حالی بمالی بگرداند و چنان کند که آن غذا صالح آن شود که بدل ما بتحلّل گردد (<sup>(ه)</sup> (لطائف اخکهٔ/۱۲۰)

هي الفؤة التي تغيّر الغذاء إلى حيث يصلح لأن يصير جزءاً من المفتذي بالفعل. (إيضاح القاصد من حكة عير الغراص (٣٧١، مطالع الأنظار (١٤١)

قرّة الهضم عبارة من إحالة الغذاء في الكيف، وهي لا تحمل إلا بتفريق الأجزاء الطبطة، وجم الأجزاء الزقيقة. (شرح الوافف/٢٥)

هي ألتي تميل ما جذبته الجاذبة وأمسكته المسكة إلى قوام مهيدًا لفصل الغيرة فيه وإلى مزاج صالح للاستحالة إلى المضوية بالفصل. وهذه القوّة غير الشاذبة عند الهفقين. (الهكة المتعالبة ٨٣/٩، شرح المدانية الأثيرية /٨٣/)

(١٢٥٥) القياص هو الحكم على الأمور الكَلْبَات النائبات بعفات قد أدركت جمعها في

١ ــ هي القرّة الّتي تندرك الماني الجزئيّة؛ مثل إدراك زيد نحبّة عمرو.

٣ - هي التي تنفج الغذاء وتعلم لتصرف الغاذية.
 ١٠ - هي القزة التي تبشئ الغذاء (بإحالته في الكيف)

وتعالم لأن تتصرّف فيه الغاذية . ٥ ـــ هي الـق تغيّر الغذاء من حال إلى حال بحيث بصلح

هي التي تغير الغذاء من حال إلى حال بحيث يصلح الأن يصير بدل ما يتحلل.

بعض جزئياتها . (رسائل إخوان الشغاء 1917) هو قول مؤلفٌ من أقوال إذا سلم ما أورد فيه من القضايا ، لزم عنه لذاته قول آخر. (الإشارات والشيات (۱۷) ، تافت الغلامة (۱۳۲)

قول مؤلف من قضايا إذا سلمت لزم عنه قول آخر. (شرم حكة الإشراق/١٣)

قول مؤلّف من أقوال متى سلست ازم عنه الذاته قول آخر. (مطالع الأنظار/١٩)

- الفياس الاستثناثيّ.

(١٧٥١) القياس الاستنشانية والذي لا والاقترائي القياس الاقترائي هو الذي لا يتعرض فيه التصريح بأحد طرق التقيف الذي فيه التنجة، بل إنها يكون فيه بالقرة، والقياس الاستثنائي هو الذي يتمرض فيه التصريح بذك. (الإشارات والنبيات/١١)

القياس قول مؤلف من أقوال متى سلمت لزم عنه لمذاته شيء آخر. وهو إنما أن يشمل التتيجة أو نقبضها بالفعل ويسقى استثنائياً، أو لا ويستى الترانياً. (مطالع الانظار/١٢)

(۱۲۵۸) القيباس البرهاني القياسات البرهانية مؤلفة من القلمات الواجب قبولها إن كانت ضرورية بستنتج منها القروري على نحو ضرورتها، أو مكنة يستنتج منها الممكن. (الإشارات) (الإشارات)

القياس البرهانيّ قباس بقينيّ يقف به العقل على ما يروم الوقوف عليه بتوسط علّة الوجود والملم جيعاً. (الهدود والعروق/٢٠)

ــ البرهان.

(١٢٥٩) القياس بالقياس ــ قياس في نفسه وقياس بالفياس.

(۱۲۹۰) القياص الجدليّ ردّك الشّيء إلى المشارك له في علّم، لتحكم له بنل حكك الذي أوجبته له العلّمة. (رسائل الفارلين، مسائل معرفة/٢٠)

مؤلَّفة من المشهورات والققريريَّة؛ كانت واجبة أو محكنة أو ممنعة. (الإشارات والشبيهات/٥٩)

طريق يسلكه العقل ممقدمات مشهورة الضدق، يقبضها من خصمه، يسوقه بها إلى تكذبته نف.... (اخدود والفروق/۴۷)

ـ الجَدل.

(۱۳۹۱) القياس الخطابي إنسايا] مزلّفة من المطنونات والمقبولات الّبي ليست جمهورة، وما يشبهها كيف كانت، ولو ممتدمة. (الإمارات والنسبات/١٥)

مهرّج بالخطاب يسوق الخطيبُ به المخطوب عديه إلى الإصغاء إليه. (الحدود والفروق/٣٦)

هو القياس المؤلف من المظنونات، أو منها ومن المقبولات ويسمّى قيماساً خطاميّاً. (كتّماف اصطلاحات الفنون(1٠٤)

(١٣٦٢) القيباس الخليف أخذ نقيض المطلوب وضمّ إحدى مقدمتي القياس إليه وعمل قياس ينتج نقيض الاخرى. (الحدود والفروق/٣٣)

(۱۲۹۳) القياس الذوري أما قياس الذور فهو أن تأخذ التتيجة، وعكس احدى المقلمتين فتنتج المقلمة الثانية ... (التجاه من المرق في عر الشلالات (۱۷/ التحميل (۱۷۷)

قباس بلزم منه بيان الشيء بنضه لأن القائس

#### القياس السفسطى / 4 ٣١

بأخذ نتيجة القياس، ويضم إحدى مقدمتي القياس إليها ممكوسة على التساوي، ينتج من ذلك، المقدمة الأخرى. (الحدود والغروت/٣٣)

(1775) **القياس التنفسطي** عناد بقدّمات مشهورة الظّاهر مشوبة الباطن لاستعمال العائد فيا الاسم المشترك . (الحدود والفرون/٣٢) حج الدّليل الإقناعيّ.

(۱۲۱۵) القياس الشّرطيّ نياس مؤلّف من مقدمتين؛ إحداهن نوضع مشروطة بغير بيان. (الحدود والفروق/٣٣)

(۱۳۹۸) القياس الشعري إنصابا] مؤلفة من المقلمات الهنبلة من حيث تخبيلها ؛ كانت صادقة أو كاذبة. (الإشارات والتسهات/٥٩) قباس مؤلف من مقلمات كاذبة بالإغراق في المح والإطناب في الذم. (الحدود وانتروق/٣٢)

(۱۲۹۷) المُفياس الفراسة قباس بقاس به على نتيجة خفية في النفس من حال ظاهرة في الجسم. (الحمود والفروت/٢٣)

(١٢٦٨) قياس في ضفسه وقياس بالقياس الذي يلزم منتفاه على وجهين: قياس في نفس، وهو الذي تكون منتفاه على منتانه صادفة في أغضها، وأعرف عند العقلاء من الشيحة، ويكون تأنفه ناليفاً منتجاً. وقياس كذلك عند الحاور حتى يسلم الشيء وإن لم يكن صدقاً، وإن كمان صدقاً لم يكن أصرف من الشيجة التي يسلمها. (إلمان الشفاء من أعرف من الشيجة التي يسلمها. (إلمان الشفاء (عارف من الشفاء (عارف عالفي))

(1779) القياس الكاهل مالم يحتج في بيان ما بجب عن مقدّمانه إلى استعمال شيء غيرها ؟ لا عكس، ولا بمرهمان، ولا خملف. (الهدود والغرق/٢٨)

(۱۳۷۰) القياس المطلق قول إذا وضع فيه أكثر من شيء واحد نزم شيء منا آخير من الاضطرار توجود تلك الأشياء الوضوعة بذات. (الحدود والفرول/17)

(۱۲۷۱) القياس المنكب (المكب) إلزام المقايس خصمه طرق التقيض. (الحدود والترق/٢٠)

(١٢٧٢) القيام بالشّيء قبام التي، بغره عبارة عن اختصاص أحد الشّيئن بالآخر عل وجه يكون الأوّل ناعتاً والشّاقي منموناً. (طالع الأنقار/٧٠)

القيام بالثيء عبارة عن الحلول فيه. (الحكة المعالية ٢٨٧/٢) - القرّض.

(۱۲۷۳) القيامة قيام النفس من قبرها ، وهو الجسد الكائن الدي كانت فيه ، فزهدت وأبعدت عنه . (رسائل إخوان الضما ۲۸۸/۳)

الفيامة عندهم (أكثر الإسلاميّين) ليست إلّا إعادة هذه الأجساد المدومة برمّنها، والأمراض بعينها على هذه الحالة الّتي هي عليها الآن. (المبدأ والمدد الصدرالدين/٢٠٠) حد الماد.



(۱۹۷8) الكائن هر الذي تم كونه ، وفرخ ووجد بالفط . (نفسر ما بعد القيمة/٣٠) هـ و الذي حـدث له جـوهـ ر لم يـكـن. (نفس المدر/٢٨٦) يقال عل وجوه: أحدها على الذي وُجد بعد أن

يهان على وجود المنطق على المدي وجهد بعد ال لم يوجد . (رسائل ابن رشد ، النهاء والعائم/٢٠) قد يقال الكائن على ما شأنه أن يكون إنا ضروريًا مشل طلوع الشّمس ضداً ، وإمّا على الأكثر . (نفس الصدر/٣٤)

ــه الفعل.

(۱۲۷۵) الكاثن الفاصد كل ما يشوب جوهره القرة فهو كاثن فاصد. (تفسر ما بعد اللهبة/۱۰۵۸) حو القرة.

.

(۱۳۷۸) الكاذب يقال على ما لا ماهية له ولا بوجه من الوجوه أصلاً لا خارج التفس ولا في التفس، وعلى ماله ماهية متموّرة في التفس، لكثها ليست خارج التفس، وهو الكاذب.

إِنّه غير موجود. (الحروف/١٢١)
هـو الذي كسيس بمشصادق. (تسفير ما بعد الظيية/١٠٤)
القادق من إيجاب أو سلب هو الذي يكون من خارج السفس على ما هو عليه في التقض، والكاذب ضد ذلك. (نفس المعدر/١٠٠٩)
خارج الله على على المنه من على غير ما هو عليه خارج الله من ما ينهم من ذلك من مقابل حد القيادة. (رسائل ابن رشد، ما بعد الظيية/١٠)
إِنّ الكاذب يقال على وجهين أحدها: إذا وضع كان غير الممكن موجوداً وهو الكاذب المستحيل. والثاني: الكاذب الممكن: وهو إذا وضع ما ليس موجود موجوداً إلا أنه ممكن. (رسائل ابن رشد، التماد والنائر)

(۱۳۷۷) الكامل هو الذي حصلت له الفضائل التظريّة أولاً، ثمّ العمليّة بصيرة يتنيّة. (ربائل الفاريّ، تصيل التمادة/٢٠) هو الذي يحسل له جيع ما يتبني أن يكون

- الخبر، الصادق، الكذب.

حاصلاً له. (المباحث المشرقيّة ١٤٩٩/١) كشّاف اصطلاحات الفتون /١٢٦٥)

ـ الكال.

(۱۲۷۸) الكبير هو الذي ليس عليه زيادة (أرسطاطاليس). (تغير ما بعد الظبيمة /۱۳۰۱) الذي يتقسابسل الضغير هسو السكسير. (نغس المعدر/۱۳۲۲)

(۱۲۷۹) الكتاب فعل شيء موضوع مُرسّم لفصول الأصوات، ونظمها وتفصيلها. (رسائل الكندي الفلسيّة/ ۱۷۰)

(۱۲۸۰<mark>) الكثافة</mark> لطافت رقت قوام است و كثافت غلظ آن.(۱۱) (دزة التاج ۷۰/۳)

انطلقت على أربعة معان، فيقال كتيف لما ليس برقيق القوام، ولما لا يقبل القسمة، ولما لا يسرع تأثّره من الملاقي، ولعدم الشَّفَافِيَّة. (إيضام انتفاصه من حكة مين الغواص(١٨٦/)

اللّطف واللّطافة.

(١٣٨١) الكثير يقال على العدد وعلى المائع باشتراك الاسم. (نضير ما بعد القبيمة/١٣٣٦) ما يقابل الواحد؛ أي ما ينقسم من حيث أنه ينقسم. (شرح الهداية الأثيرة/٢٣٦) ما الواحد.

(۱۲۸۲) الكثرة هو انفصال الحبول بأقسام كثيرة عظيمة القدر. (المتابسات/٣١٤)

١ - اللَّمَافة رقَّة قوام [الشَّيء]، والكتافة غلظها.

إِنَّ الَّذِي يقابل الكثرة هي القلَّة. (نسير ما بعد المُعَيِّمة /١٣١٢)

إِنِّ الكثرة تقابل الواحد على مثل ما تقابل القليل ، وهي مقابلة بالضَّديَّة . (نفس المسدر١٣٤١) الوحدة كون الشِّيء بحبث لا ينقسم إلى أمور متشاركة في الماهيّة . والكثرة ما بقابلها .

حسرت في الماهية . والمسروف يعابه . هو كون الشيء بحيث ينقسم إلى أمور متشاركة في الماهية ؛ كالجماعة . (مطالع الأنظار/١٢)

كون الشّيء بجيث ينقسم إلى أمور تشاركه في الحقيقة ؛ كفردين أو أفراد من نوع واحد. (شرح الموافف/١٥٣)

هو الجستمع من وحدات, (تعليقة على الشفاه العدرالةين/٢٩٤)

إنّها مؤلّفة من وحدات. (نفس المصدر /٣٠٠. إلمّات الشّفاء (١٠٠)

إنها المجتمعة من الوحدات أو الآحاد. (إفيات الشفاه/١٠٤)

ــه الوحدة.

(۱۲۸۳) السكسشرة الإضافسيّة والدّاتيّة الكشرة الإضافيّة مي كون التّيء بحيث ينقسم إلى الأمور المتعلدة من حيث هو كذلك . (نمهد الفواءد/۳۷)

والكثرة الأاتئية هي كون الأشياء المنمادة بجبث لا يعتبر فيها ما يشعر بالجهة الاتحادية، وما به الاشتراك أصلاً، حتى أنّ عدم اعتبار الوحدة أيضاً غير معتبر هاهنا لما فيه من الإشمار بالجهة الاتحادية. (نفس الصدر/٣٠)

(١٢٨٤) الكثرة الذّاتيّة -

(١٢٨٥) الكذب القول الموجبُ ما ليس

هموه والتسالب مما لهمور (رسائل الكمندي

القندق إيجاب صفة الموصوف هي له، أو سلب صفة من موصوف ليست له، والكذب هو مكس ذلك . (رمائل إخوان الضفاء ٢٩١٧/٣)

فرض الشّيء موجوداً قبل وجوده. (الحدود والفروق/٢٥)

يقال على الأشياء الّـتي تتصوّر على غير ما هي عليه في الوجود أو تتعمور في ما ليس بموجود أصلاً. (نفسير ما بعد الطّيمة/٦٨٦)

- الخبر، الصَّدَق.

(١٢٨٦) الكرامات

- Ilanção.

(۱۲۸۷) الكراهة نفرة تعقب اعتقاد الضّر. (مطالم الأنظار/۱۷)

هي الميل الحاصل عقيب اعتقاد الفَّرّ. (نفس المدر/١٨)

[لو] يكون لك ميل إلى ما يوافقك يستى شهوة. ونفرة عمّا بخنالضك يستى كراهة. (البدأ والماد، لعدراللين/٢١٣)

ارادة صفق است که ترجع بیبابد به آن فعل، در نزد فاعل قیادر به وقوع و صادر شود از او بعد از آنکه نسبت او از آن جهت که قادر است به فعل و ترک مساوی باشد و کراهت به خلاف این است. (۱) (لمان ایمتر ۲۸۲/۸۸)

 الرادة صفة يترتبع بها انقط عند الفاعل القادر على الفحل. يعمد عند بعد ما كانت نسبته إلى الفعل والقرك من حيث كونه قادراً ، متساوية . والكراهة يمخلاف ذلك .

مه الإرادة.

(۱۲۸۸) الكُرة جسم يجيط به سطح واحد في داخله نقطة تكون جميع المخطوط المخارجة منها إلى ذلك المسطح متساوية. (الإشارات والفنسيات مع الترم ۱۹۲۷، شرح المواقع (۳۱۷)

الدائرة سطح يحصل من نوقم حركة أحد طرق خط مع ثبات طرفه الآخر إلى أن ينتهي إلى وضعه الأؤل والكرة جسم يحصل من حركة دائرة على قطرها ، الشابت أمور بنائها كلها على الحقيقة. (نطبة على الشفاء تصدالتين/١٠٨)

> (1744) الكسر -4 القبند (القبنط).

(۱۲۹۰) **الكفر** هو شيء يعرض للقفس من جهة الجسد. (رسائل إخوان انضفاء ۱۱/۳)

هو الفَطاء. (نفس الصدر ٣٩٢/٣) هو تكذيب الرّسول ـ صلّى الله عليه وآلهـ في شيء منّا جاء به. (مجموعة رمائل الإمام الغزائي ٣٠٠/٢)

(۱۲۹۱) **الكلام** هو صوت بحروف مقطّعة دالّة عل ممان مفهومة من غارج غطّفة. (رمانن إخوان القسفاء (۱۱۲/۲)

ألفاظ ومعان مؤلفات. (نفس الصدر ٢٨٥/٣) كل لفظ يدُّل على معنى. (نفس المصدر ٢٩٧/٣) كلام كل متكلم: هو إفهامه غيره معمنى من المعاني، بأي لغة وأي عبارة وأي إشارة كانت. إنما هو حروف وأصوات يحدثها المتكلم في الهواء. (نفس الصدر ٢٩٧/١ه)

إنّه مؤلّف من صبوت وحبروف ومنعنان. (الفاينات/٢٥٨)

هو المؤلِّف من الجروف المسموعة الثالَّة بالوضع

على ما قصد دلالته عليه ليحصل التفاهم بين أشخاص التوع، ووجوده لا يحصل إلا بعد العلم بالمعاني وتقدير ترتيب أجزاء الوَلَف في الذَّهن، حتى يمكن أن يؤلف الكلام منا فيعض التاس كالمتطقين يطلقون اسم الكلام على ذلك التقدير في الذَّهن، وبعضهم يطلقون على ذلك العلم.

(۱۲۹۲) كــلام الله هــو إبــداع أبــدع بــه الميدعات. (رسائل إخوان الضفاء ۱۷/۳۰)

هو إعلام الحقائق بالمكالمة الحقيقية وهي الإفاضة والاستضاضة في مقام «قباب قوسين أو أدنى» وهو مقام القرب ومقمد الضدق ومعدن الوحي والإلهام، وهو الكلام الحقيقيّ , (الحكة التعالم 1717)

هو عبارة عن إنشاء كلمات تاقات وإنزال آبات عكات هن أم الكتاب وأخر متشابات في كسوة ألفاظ وعبارات. (رسالة المشاعر /٥٠) الشواهد الزبوبية /٥٠)

إنّه تعالى خَـلَـق أصوات وحروف دالّة على المعاني في جـم من الأجـمام (عند المعزلة).

الكلام الشفسي لله تعالى صفة نفسيّة، وهي معان قائمة بذاته . (الظاهر الإفيّة/٣١)

(۱۲۹۳) الكلمة صوت دال بتواطئ مقترن بزمان ، جزءً من أجزائه لا يدل بانفراده. (الحدود والغروق/۲۰)

هي لفظة مفردة تدل على معنى وعلى الزّمان الّـذي ذلك المعنى موجود فيه لموضوع شا، نحر معيّن. (تافت الفلامفة/٨٠)

(1**۷۹۵) الكلّي** يستى المقول المحبول على كثير، الكلّي والمني العامّ, (الحروف/۱۳۲) اللّفظ الكلّي هو الّذي نفس تصوّر معناه لا يمنع

وقوع الشّركة فيه ، فإن امتنع امتنع بسبب من خارج مفهومه .

واللَّفظ الجزئي هو الَّذي نفس تصوّر معناه مِنم وقوع الشّركة فيه . (الإشارات والنبهات/١) كلّ لفظ تدلن(١) به على أشياه كثيرة بمعنى واحدٍ

كل لهظ تدل ٢٠٠ به على اشباء كشيره بمعنى واحمد فهو كلّي . (الرّسائل لابن سبنا/١٠)

هي أنها التي يمكن أن يوجد فيها شيء منها يصح أن يمكون واحداً عماداً، ويمكون ذلك لذاته؛ سواء كمانت الفسخة وجودتية أو فسرفسيتة. (إلهنهات الشفاء/١١٨)

يقال كلِّي للمعنى من جهة أنّه مقول بالفعل على كثيرين ؛ مثل الإنسان.

ويقال كىلمي للمحنى إذا كان جائزاً أن يحمل على كثيرين وإن لم يشترط أنهم موجودون بالفعل.

فإنّه كلّي من حيث أنّ من طبيعته أن يقال عل كثيرين، ولكن ليس يجب أن يكون أولشك الكيرون لا محالة موجودين، بل ولا الواحد منهم. (نص الصدر/١٩٥)

هو الذي لا يمنع نفس تصوّره عن أن يقال على كثيرين. (نفس الصدر ١٩٦٧، تعليقة على الشفاء الصدرالذين (١٩٨٦)

هو الَّذِي لا يُمتع نَفَس تَصَوَّر مَعَمَّاهُ عَنْ وَقَوْعُ الشُّرِكَةُ فِيهِ. (بَافَتُ الفَلاَمَةُ/٣٧)

هر كلمه كه شامل دو سه معنى بود كلى خوانند. (۱) (جموعة معنّفات شيخ إشراق ۲۳۵/۲) هو حاصر لأشياء لا نهاية لها ، لكن بالقوّة لا بالفعل . (تضر ما بعد الطبعة/۲))

(١٢٩٥) الكل مثنرك نشئنه الأجزاء وفير

١ ــ كذا في الصدر: ولعلمها بصبغة الهاطب.
 ٢ ــ كن كلبة شاهلة لمصين أو ثبلاثة معان فتستى
 كانة.

المشتبه الأجزاء. (رسائل الكندي الفسنية/-٧٠) يريدون أنَّ له ذات كل صاله ذات ... فإنَّ كلّ ما هو جليل جداً فإنَّه يضوق طباع الإنسان أن يعرف ما هو وما ذاته ، وذلك بجيث لا يمكن أحداً أن يجيب عنه ما هو أصلاً. (الحروف/٢٢٧)

هـ و جنوهنر يحبط ببالأجـزاء لا شخص لـه. (القابــات/٢٧٤)

الجنوء أحمد أجزاء الكلل والكلل مجسع الأجزاء المنفصلة منه . (رسائل إخوان الضفاء ٢٩٨/٣)

يقال لمنبين: أحدهما جلة العالم. والشاني: الجرم الأقصى الذي يشال لجرمه جرم

الكلُّ، ولحركته حركة الكلُّلُ لأنَّ الكُلُّ تَعْتُ حركته. (الحدود لابن سنا/١٤)

هو الَّذي ليس يوجد جزه من أُجزائه خارج عنه . (نفـير ما بعد الطَّيعة/٦٢٣)

الَّذي لم يذهب منه جزء من الأجزاء الَّتي بها يقال كلّ (نفس الصدر/131 و 134)

هو الَّـذَي لا يوجد شـيء خارج عنه . (رسائل ابن . رشد، السّاء والعالم/٣)

الّذي يحوي جميع الأجزاء، وليس يُوجِد خارجاً عنه شيء. (نفس الصدر، ما بعد الطّيمة/٣٠) الكلّ هو العالّم بغير خلاً. (ني النفس/١٢٦)

يقال في رسمه: إنه واحد محمول على كثيرين. (نفس الصدر/١١٠)

هو إدراك المعنى العاتم مجرّداً من الهيوليّ. (رسائل ابن رشد، كتاب التنفس/٦٢)

هو الّذي لا يكون نفس مضهومه سبهاً لا متناع الشّركة فيه. (الماحث المشرقية 111/7)

إنَّ الكلِّي قد يقال على وجوه ثلاثة :

فيقال كلّي للمعنى من جهة أنّه معقول بالفعل على . كثر؛ مثل الإنسان.

ويقال كلِّي للمعنى إذا كان جائزاً أن يحمل على

كثيرين وإن لم يشترط أنهم موجودون بالفعل؛ مثل . معنى البيت المسبّم.

ويقال كلي ظمعتي الذي لا مانع لتشوّره أن يقال على الكثيرين. إنّما يمنع منه إن منع مبب، ويدل علميه دليل؛ مثل الشمسي والأرض. (تعليمة على النفاء العداللين/127)

للكلِّي معان ثلاثة:

أحدمًا المُعنى الّذي له أفراد بالفعل يحمل على كل واحد منها.

والنَّاني المنى الَّذي أمكن أن يكون له أفراد كثيرة يحمل عليها وإن لم يكن شيء منها موجوداً.

الثّالث المعنى الّذي لا مأتم لنفس تصوّره من أن يقال على كثيرين، ولكن لوقوعه متمدّداً مانم مقلّي وسبب خارج من نفس ماهيّته ومعناه، يدل عليه دليل. (فض المصدر ۱۸۰۰)

قبل: إذ الكليّة هي مطابقة الضورة العقليّة لأمور كشيرة، لامن حيث كسونها ذات هويّة قبائمة باللّهن، بل من حيث كونها ذاتاً مثاليّة إدراكيّة غير متأصّلة في الوجود. (الحكة النعالية ١/٨)

ما نفس تصوّره غير ممتنع القندق على كثيرين، فيستنع وقومه في العين فإنّه لو وقع في الخارج حصلت له هويّة متشخّصة فيا الشّركة. (الفّواهد الزيونة/١٢٧)

ــه الجزئتي.

(1793) **الكلّي المُداتيّ والعرضيّ** الكلّي الذَّاني هو الَّذي تومف به ذات الثّيء في ذاته. والكلّي العرضيّ هو الَّذي توصف به ذات الشّيء بعد ذاته. (الزّمائل لابن سيناء/11)

> (١٢٩٧) الكلّي العرضيّ ثم الكلّي الذانيّ والعرضيّ.

(۱۲۹۸) الكلّيّات كانت الكلّيّات أموراً فير موجودة خارج التفس، وإنّا هي أمور تُبتمع في النّهمان من الجرزئيّات. (تنفير ما بعد اللّيمة/١٩٤٢)

هي أمطقتات الأشياء الجزئيّة، بحسب رأي من يرى أنّها مبادئ الأشياء. (رسائل ابن رشد، ما بعد الطبية/٣٤)

◄ الاسطفى، الكلّي، الماهيّات،

(۱۲۹۹) الكال إذا ظنا كمال، اشتمل على منين:

فإنّ النّفس من جهة القوة الّي يستكل بها إدارك الحيوان، كسال، ومن جهة القوّة الّي تصدر منها أفاعيل الحيوان أيضاً، كمال، والنّفس المفارقة كمال... فإنّ معنى الكال هو النّي، الذي بوجوده يصير الحيوان، بالفمل حيواناً، والنّبات، بالفعل نباتاً. (طبيعيّات النّفاه الغنّ الدرس/٨)

الكمالات هي الأشياء التي إذا كانت موجودة لأشياء أخر وحاصلة لها كانت بها على حال تمام وكمال، وإذا كانت غير موجودة لها كانت بذلك على حال نقص. (المدبني الحكة ۲۹۱/۲)

هو أن يمسل الشخص ما، ما يمكن أن يمسل 
هو أن يمسل الشخص ما، ما يمكن أن يمسل 
لنوعه من الطوم بحب الكم دفعة ، أو قريباً من 
ذلك بحسب الكيف على وجه يقيني يشتمل على 
الحدود الوسطى لأ تقليدي . (شرحى الإشارات 
للقرسي ١٩٧/١ الاشارات والثنيات مع الشرح ٢٠٠/٢) 
آن است كه از شأن او آن است كه شيء وا 
ماشد (١) (درة التاج ١٩/٢)

هر ما يتمّ به النّرع في ذاته أو في صفاته. (حاشية الهاكمات/٢١٢)

حصول شيء لشيء من شأنه أن يكون له (عند الأكثر). (نفس المعدر (٧٠))

(القسور التوعية) من حيث كونه مبدأ الآثار يسقى قوّة، ومن حيث أنّه مبدأ للحركة والشكون الذّاتين يستى طبيعة، ومن حيث كونه مقوّماً للهادة الجسّمة يستى صورة، ومن حيث كونه متماً لماهية الجنس يستى كمالاً. (تعليقة على الشاء العدواللين/٠٧)

إِنَّ النَّهُ لَمَّ الْمَجْيَاتُ متعددة فَسَنَى بحبها بأسام عُمَّلَهُ: وهي القرّة والكال والقورة، فهي ... بالقياس إلى أنَّ طبيعة الجنس كانت ناقسة قبل التران الفصل بها فإذا انضاف إليا كمل بها السّوع، [تستمى] كمالاً ... (المكاذ المالة الالله المالة المالة الله

الحاصل بالفعل؛ سواء كان مسبوقاً بالفترة كما في حركات الحيوانات، أو غير مسبوق بها كما في الكالات الـ11شة الحصول؛ كالكالات الحاصلة للمقول.

خروج الشّيء من الفرّة إلى الفعل . الحاصل بـالفعـل الـّلاثـق بِما حصل فيـه . (كشّاف

الحاصل بالفعل اللابق عالم عضل فيه , ( تماه اصطلاحات الفنو/ ١٣٦٤) - ه القدور الدّوعيّة ، الفمل ، القرّة ، الكامل ،

- الضور الترعيّة، الفمل، الفرّة، الكامل، الوجود الثامّ وفوق النّمام والثاقص.

(١٣٠٠) الكمال الأول هو أن يغمل أفعال الفضائل كلما، ليس أن يكون الإنسان ذا فضيلة فقط من غير أن يضمل أفعالها. وأن الكال هو في أن يفعل، لا في أن يقتنى اللكات التي بها تكون الأفعال؛ كما أن كمال الكاتب أن يضمل أفعال الكتابة، (فسول متزمة/ه)) ما يحتاج إليه الشيء في وجوده وبقائه، الكال الأول .... (الشعليقات لابن سينا /٢٧، النيسات

١ \_ هو ما من شأنه أن يكون للشَّي . .

التعالية ١٤/٩)

ما يتمّ به الشّيء إمّا في ذاته ويسمّى كمالاً أؤلاً، وإمّا في صفاته، ويسمّى كمالاً ثـانباً. (كتاف اصطلاحات العنون/١٣٦١)

الكمال الأول.

(۱۳۰۲) كمال قوى النفس القوة تقال على ثلاثة معان ، بالتقديم والشاخير:

فيقال فؤة للاستعداد الطلق الذي لا يكون خرج منه بالفعل شيء ولا أيضاً حصل ما به يخرج؛ كفؤة الظفل على الكتابة.

ويمَان قرّة ضَمَّا الاستعداد إذا كان لم يحصل للشيء إلّا ما يمكنه به أن يتوصل إلى اكتساب الفعل بلا واسطة....

ويقال قوّة لمذا الاستمداد إذا تم بالآلة، وحدث مع الآلة أيضاً كمال الاستمداد بأن يكون له أن يضعل متى شاء بلا حاجة إلى الاكتساب، بل يكنيه أن بقصد فقط؛ كقوّة الكاتب المستكل للشناعة إذا كان لا يكتب....

والقوّة الثّالثة تستى كمال القوّة. (طبيعيّات الشّغاء الفنّ السادس ٣٩/٣)

كمال الشّهوة: هو حصول مشتهاها، وكمال الغزّة الغضبيّة: هو الغلبة والانتقام، وكمال الوهم: هو الرّجاء والتّمنّي. (الحكمة النعائبة ١٢٦/٠)

إِنَّ كَمَالُ النَّفُسُ الإنسانيَّة وتمامها إِنَّا هُو وَجُودُ العقل الفَمَالُ واتَعالها به واتَّحادُها معه. (المِدأُ والماد، عمد(الذين/٢٥٦)

إنَّ كمال القرّة المتخبّلة هو كرنها قويّة عيث يشاهد في البقظة عالّم الخبيب فبشاهد الشور الجميلة والأصوات الحسنة المنظومة على الوجه الجزئي في مقام هور قلياء أو في غيرها من الموالم الباطنيّة، أو نماكي ما شهدتها النفس في عوامً الجواهر المقاتية. (البا والماد لعمراللين/١٨٥) إنه عبارة عملاً يتم به النوع إنا في ذاته، ويستى كــــالاً أؤلاً.... (شــرح الـوافـف /٤١٧، كشّاف اصطلاحات الفنون /١٣٦٤) ما يتم به النوع في ذاته.

أو يقال ما يصيربه النَّموع نوعاً بالفعل. (حاشية الهاكمات/٢١٧)

هو القرّة ألتي بها يستمدّ الأعضاء للحسّ والحركة. إنَّ كسال النوع ما بحصل له بالفسل؛ ثمّ لا يخلو إمّا أن لا يستم ذلسك السّرع إلاّ به أو لا بكون كذلك والأوّل هو الكمال. (نفس المعدر/١٤٥٠) الشفس كمال للجسم، لكنّ الكمان عنه أوّل وهو المّذي يصبر به السّرع نوعاً بالفعل؛ مثل الشّكل للسّيف والكرسي. (الحكمة التعالية ١٤/١)

ــه الكال الثَاني.

(١٣٠١) **الكمال الثّاني** ما يحتاج إليه الشّيء في وجوده وبقائه الكمال الأؤل.

وما لا يحتاج إليه في بقاله هو الكمال الثَّاني. (التّعليقات لابن سينا /٢٢، الفِسات /٣٣٨)

الكمال جنس يتناول الهدود وفيره لأنه عبارة عتا يتمّ به النوع إننا في ذاته وبستى كسال الأؤل... وإنمّا في صفاته ؛ كالمبياض فإنّه كسال للجسم الأبيض لا يكل في صفة إلّا به وبسشى كمالأ ثانياً. (شرع الموانف/١٧)

ما يتبع التوع من عوارضه . -

هو يتوقّف على الذّات. (حاشبة الهاكمات/٢١١) أي استمعاد الحسّ والحركة، وحركة السّبض والنّفس إلى غير ذلك مستما يستند إلى السقوّة الحيوانيّة. (نفس العدر/٢٥٥)

الشفس كمال للبيسم لكنّ الكال منه أقيل... ومنه ما هو ثان، وهو الّذي يشبع نوعيّة الشّيء من أفاعيله وانفسالاته؛ كالقطع للسّيف، والثميرز والإحساس والحركة الإراديّة للإنسان. (الحكة

ـه الفؤة .

(۱۳۰۳) الكسال المفارق إنّه جزء غير جسماني مفارق، يتم به وبجزه جسماني، نوع طبيعيّ، (تافت الفلامقة/۲۵۷)

(١٣٠٤) الكمّ ما سبيله أن يجاب به في «كم» يستونه بلفظة «كم». (الحروث/٢٢) كلّ شيء بمتع تحت جواب كم فهو من هذه المقولة (مقولة الكم). (منابع العرور) 117) هو عبارة عن المعنى الذي يقبل التجزّؤ، والمساواة

وهو هيئة في الجسم هي لذاتها قابلة للتجزّي والمساواة والثفاوت والقهاية. (ما رسالا شيخ إشراق ١٣٦/، بحدوة مصنفات شيخ إشراق ١٣٤/١)

والشفاوت لذاته . (نافت الفلاسفة/٣١٧)

الذي يتصور ثباته معقولاً دون إضافة فإمّا أن يحصل تصوّره دون اعتبار أن يوجب التّجزي وعدم التّجزي ونسبة وترتيباً في نفسه ومحلّه، أو يحصل تصوّره موجباً لذاته هذه الأشياء وهذا هو الكمّ. (مجرعة معنفات شيخ اشراق (٨/)

عرض يا نصور كنند ثبات او را لذاته يا تصور نكند ثبات او لذاته اگر نصور ثبات او لذاته اكر نصور ثبات او لذاته كنند يا نصقل او كنند دون النسبة ، و آنچه تعقل او كنند دون النسبة ، و آنچه تعقل او كنند دون النسبة يا لذاته موجب صاوات و تفاوت و تجرّى باشد يا موجب نباشد آنچه موجب آن است لذاته كم است. (۱) (درة التاج ۱/۰۶)

السرض إثما يتصور ثباته لذاته أو لا يتعمور ثباته لذاته، قبان يتعور ثباته لذاته فإنا أن يتحقل دون اللبية إلى غيره أو لا يتمقل دون القبية إلى غيره، وما يتعقل دون اللسبة إلى غيره فإنما يوجب المساولة والمفاوت والتجزي لذاته أم لا، فالمفي يوجب الداته هو الكم.

هو عرض يقبل لـذاته القسمة والتُجزّي. (يضاع المقاصد من حكمة مين القواعد /١٥٩ و ١٩٦٠، شرح حكة المين /٢٥٦، لعات إلميتة /٢١٦)

هو ما يقبيل النقسمة لذاته ؛ كالأعداد والمقادير. (مطائع الأنظار/٧٧)

هو عرض يقبل القسمة لذاته؛ سواء كان منفصلاً؛ كالأعداد أو ستمصلاً؛ كالمقادير. (مطالع الأنظار /٧٧، الإغارات والشبهات مع الشرح ١٩٥/)

العرض إمّا أنَّ يقبل لذاته القسمة أم لا، والأوّل هو الكمّ .... (شرح المواقف/١٩٣٠) هو الأنّم من الأالم أن يذ شدة مثر من الم

هو الذي يمكن لذاته أن يفرض فيه شيء غير شيء, (نفس العدر/٢٠٠)

عرض يقبل القسمة ثذاته. (حاشية الهاكسات /١٢٧/ كفّاف اصلاحات الفنون /١٢٧٢)

رابل البات يكن أن يوجد فيه شيء واحد عادًا. (الحكة النعالية ١٠/١)

الهيئة التي هي وراء الرجود إنا أن يكون جوهراً أو يكون جوهراً أو بر جوهرا، وهو الهيئة، فهي إنا أن يتصوّر ثباتها أو لا يتعمّر، فإنا أن لا يعمّل دون الحركة، وإن تصرّر ثباتها، فإنا أن لا يعمّل دون القياس إلى غيرها فهي الإضافة، وإنا أن يمثل دون ذلك، قإمّا أن يوجب المساواة واللامساوة والتجري أولا، فإن أوجب فهو الكمّ .... (ضل المسدر 1/1)

هو العرض الّـذي يقبل المساواة والنّـلامساواة الذاته . هو ما يـقـبل الــُـجـزّي والنّلاتجـزّي . (شرع المداية الأثبرية/٢٦٥)

ــه الكيف، المفولات.

(۱۳۰۵) الكمّ بالدَّات وبالعرض الكمّ بالذَّات هو الَّذي الذَّة يقبل المساواة واللامساواة، وبالمرض هو الذي يكون الكمم موجوداً في كالممدودات، أو يكون موجوداً في الكمّ ا

كالشَّكل، أو يكنون موجوداً في عمل الكمَّ ؛ كالبيساض. (إبضاح الشاصد من حكة عن القواعد/١٠٠)

> (۱۳۰۹) الكمّ بالعرض حه الكمّ بالذّات وبالعرض.

(۱۳۰۷) الكمة ذو الوضع وغير ذي الموضع الكمة ذو الوضع هو الذي ينفرض له أجزاء ذات اتصال مع شبات بجيث يصح أن يشار لل كل واحد من أجزائه أنه أين هو من الآخر. والكمة غير ذي الوضع هو الذي ليس له أجزاء ذات اتصال وثبات. (بمنوط مصنفات شيخ إشراق

الكم المصل.

(١٣٠٨) الكم غير ذي الوضع - الكم ذو الوضع .

(۱۳۰۹) الكمّ المشصل الكم المتمل ذو الوضع هو الذي لأجزائه اتمسال، ونسبات، وتساوق في الوجود مماً بجيث يمكن أن يشار إلى كلّ واحد منها أنّه أين هو من الآخر.

هو كمل مقدار يوجد لأجزائه حدّ مشترك بتلاقى عنده طرفاه. (بافت الفلاسفة/٢٦٧)

هو الَّذي يوجد لأجزائه حدّ مشترك تتلاق عنده وتتحدّبه. (سه رسالهٔ شيخ اشراق /١٣٦، مجموعة مصلفات شهخ اشراق /٩١)

هو الذي يمكن أن يغرض له أجزاء يجمع بينها حد مشتمرك هو نهاية الجزءيسن. (مه رسالة شيخ اشراق/٢٢٧)

الكَيْة المُنْصَلَة هي المُظَم، فهي الَّتِي تَنجزّاً إلى أُشياء مُنْصَلة. (تُصْبَر ما بعد الطَّيمة/٥١٦)

کم یا ممکن است که فرض کنند در او اجزائی که متلافی باشند بر حدی مشترک و آن متصل است. (۱) (دزهٔ الناج ۵۱/۳)

نعني بالمقصل ما يكون بين أجزائه حد مشترك يكون ذلك الحد المشترك بداية لأحد الفسمين ونهايسة الآخير. (إيضاح المقاصد من مكة عين العرامد/١٤٨)

الكم إمّا أن ينقسم إلى أجزاء تشترك في حذ واحد وهو المشميل. (مطالم الأنظار/٧٠)

الكم ؛ منسفصل إن لم يكسن بين أجزائه حمد مشنوك ، ومشصل إن كان ؛ أي كان بين أجزائه حمد مشتوك وهو الزّمان إن لم يكن قارّ الذات. (شرع حكة الدين/٢٢٠)

الكم المتصل بالذّات هو الزّمان والقادير؛ أي الحقة والسّطح والجسم السّعليسي. (مطالع الأنظر/٧٠)

إن كان بين أجزاله (الكمّ) حد مشترك فهو الكمّ القصل؛ كالقدار.

الكم هو الذي يمكن لذاته أن يفرض فيه شيء غير شيء، فالذي يمكن أن يفرض فيه أجزاء تتلاق على حدة واحد مشترك بين جزءين منها فهو المتصل. (شرع الواقف/٢٠٥)

إنَّ أحد الجسمين لو خالف الآخر بالقسفر والكبر فلا يخالفه فيا لا يتتغيّر من قبول الأبعاد الشّلاثة على الإطلاق؛ بلل فها يختلف من الأصفريّة والأكبريّة ... فالمختلف المنبذل هو الكمّ الشصل. (شرع الإلهات من كتاب الشّفاء/٥٠)

الكم المنفصل.

١ سالكم إمّا أن يكن أن يفرض فيه أجزاء متلاقية على
 حد مشترك وهو المُصل.

(۱۳۱۰) **الكمّ المنفصل هر ال**ذي لا يوجد لأجزائه؛ لا بالقوّة ولا بالفعل شيء مشترك يتلاق عنده طرفاه؛ كالعدد والقول. (تإذت اللاسنة/۲۱۸)

الكمّ المقصل هو الّذي يوجد لأجزائه حدّ مشترك تملاق صنده وتتحدّبه، والنفصل هو الّذي لا يوجد فيه ذلك . (م رساله شيخ اشراق/١٣٦)

الكَبّة المتفعلة هي الّتي لا يوجد لأجزائها ذلك (أي حدّ مشترك تتلاقى عنده). (مجموعة معنفات شخ إشراق ١/١)

هو الَّذِي بُس لأجزاله إمكانُ حدٍّ مشترك تتلاق . عنده ، وهو العدد . (نفس الصدر ٢٣٥/١)

الكتية المنفصلة ؛ أمني الآحاد التي لا تتماس ولا نقصل عظم مقصل . (نفسر ما بعد الطبية/١٠٦) كم يا ممكن باشد كه فرض كنند در او اجزاق كه متلاق باشند بر حدى مشترك و آن مقصل است با ممكن نباشد و آن منفصل است.(۱) (درّة التاج/١٥)

الكمّ إمّا أن ينقسم إن أجزاه لا تشترك في حدّ واحد وهو المنفصل ويسمّى العدد .

الكم إِمَّا أَنْ بنقسم إلى أَجزاء لا تشترك في حدّ واحد وبه تنهي الأجزاء الحاصلة بالانقسام وهو المنفسل، ويستمي العدد. (مطالم الأنظار/٧٠)

الكمة مضغصل إن لم يكن بين أجزاله حلا مشترك .... (شرح حكة الدين/٧٠)

[الكم] إن لم يكن بين أجزائه حد مشترك فالمنصل؛ كالعدد. (شرع الواض ٢٠٠١)

هو الَّذَي ليس لأجزائه إمكان حدَّ مشترك يتلاقى

الكم إذا أن يكن فيه فرض أجزاه متلاقية على حلا
 مشترك وهو المقصل، أو لا يكن وهو المنقصل.

عنده. (شرح الهداية الأثيرية/ ٢٦٥) - الكم المتصل.

(۱۳۱۱) الكون أصحاب الكون والظهور زصموا أن الأجسام لا يوجد منها شيء بسيطاً صرفاً، بل كل جسم فإنه عناط من كل الظهائم لكنة يستى باسم الغالب عليه ؛ فإذا لقبه ما يكون بسرز ذلك المنظوب من الكون ويحاول مقاومة ما كان غالباً. ولا شك أنها حال بروزها من الكون تخسلط بالأجزاء التي كانت غالبة عليا، فتحس عجملتها إحساساً لا يكن التيزين آحادها فيتخبل الحس هناك أمراً بين الحرّ والبرد. وهؤلاء هم أصحاب الحليط.

والفرقة النائبة زهموا أنّ الجسم البارد إذا صار سخيناً فذلك الآنه تدخل فيه من الخارج أجزاه ناديّة ، فإذا اختلطت بالثّار أحسّ بشيء متوسط بين الحاز والبارد...

فلنبدأ بإبطال الكون ونقول إنما أن نعني بالكون المداخلة أولا نعني به ذلك. والأول باطل لما ثبت من استحالة تداخل الجسمين.... (الماحث الشوقية ٥٧/١/٠

فشروا الكون بانجمسار الأجزاء في باطن الجسم . (نفس المدر ١٧٨/٩)

(۱۳۱۲) الكمية ما احتسال المساواة وغير المساواة . (رسائل الكندي الفلسفية (۱۹۷، القابسات (۲۷۷)

أُمل جنس يوجد في الأنواع الَّتِي تقرفنا في مشار مشار اله «كم هو» يسمّى الكَيّنة. (المروف/٧٧) هي معنى يمكن أن يقدّر بمه الشّيء أو يقدّر بالشّىء.

[هو] مقدار غير عدود . (التطبقات/٧٤)

ـ الفلك.

(۱۳۱<mark>۵) الكون</mark> هو تموّل جوهر أدني إلى جوهر أدني إلى جوهر أمل . (الجمع بن رأيبي الحكيمين (۲۰) في الحقيقة هو تركيب تا أو شبيه بالشركيب . (ربائل الفاراي، مبائل مطرفة/ه)

هو حدوث صورة جوهريّة في المنادّة. (رسائن الغارابي، الذعاوي القلبيّة/١)

هو خروج الشّيء من العدم إلى الوجود ، أو من القوّة إلى الفعل . (رسائل إغوات الفنفاء ١٣/٢) هو قبول القيول القيول القيولة من حيّز المدم . (نفس المعدم ٢٨٧٣)

و الشَّني، من النقلوة إلى النفاعل. (القابات/٢١١)

الانستشال من السمدم إلى القسورة. (الحدود والغرد)

...أشا الشفيّر من السّلب إلى الإعباب، وهو الشفيّر من لا وجود إلى وجود المسقى كوناً. (رسائل ابن رشد، الكون والفساد/٥٨)

إِنَّ الكُونَ لَم يكن باستحالة بالكيفيَّة ، لكن باجتماع في الكمّيّة (انباذقلس).

إِنَّ الكُونُ إِنَّياً بِكُونَ مِن تَغَيِّرِ الاسطقسَاتِ وانتقالهَا (فواعورس). (في النفس/١٢١)

كلّ ما هو بالقوّة فبإمّا أن يكون خروجه إلى الفعل دفعة وهو المستمى بالكون.... (مطالع الأنظار ١٠٠٢/. مجموعة الزمائل الشيزواري (٥٥٨)

حصول الجنوهر دفعة يستني كنوناً. (نفس المدر/١٠٤)

كن أمر وجودي. (تمهيد القوامد/٣١) - الفاد، الكون والفاد.

(1710) الكون البسيط والمطلق الكون البسيط هو تكون الأسطقات بعضها عن بعض.

هي من العرض، وهي الآي يقتر بها الجسم.
هي نفس المقداريّة. (ضس المسدر٨٨)
هي العرض الذي يلحق الجوهر بسبب الشقدير،
والمـزبادة، والـتقصان، والمساواة. (مشاصد اللاحة/٢٥)

إِنَّهَا هَبِئْةً، صَالِحَةً لأَنْ تَقَالَ فِي جَوَابِ كُمَّ الشِّيءَ. (مِمَوَنَةُ مَصَنَفَاتُ شَيْخَ إِشْرَاقَ ٢٠٠/١)

تقال على كل ما يفقر بجزء منه. وهي تقال أؤلاً ينوع حقيق على العدد. ثمّ على سائر الأجناس التي مددت هنالك [في كتاب المقولات]. (رسائل إن رثد، ما بعد الظبيمة/11)

هي التي يمكن أن يوجد فيها شيء منها يصبح أن يكون واحداً عاداً ويكون ذلك لذاته ؛ مواء كانت الفسخة وجودية أو فرضية . (تطبقة عل الشّماء تقدرالاين(٢٦٨)

ما به يجاب عن الشؤال فيه «بكم هو» ، قلا<sup>ي</sup> يكون إلّا مفهوماً كليّاً. (القواهد الزبوبَيّة/١١٠) هي الانتقال من كممّ إلى كـمّ آخر تدريجاً. (كفّاف اصطلاحات الفوذ/٣٤٢)

ـ الكمّ، القدار.

(۱۲۲۷) الكوكب هو جسم بسيط كري مكانه القليمي نفس الفلك من شأته أن يتر غير قابل للكون والفساد متحرّك على الوسط غير مشتمل عليه. (الحدود لابن سينا /۲۱، الرّسائل لإبن سينا /۱۰۲، نهافت الفلاسفة /۳۷)

جوهر الكواكب من الجواهر الثارية التي انعصرت. من الهواء في التميّز.

الكواكب من جسم يشابه الحجر الذي يسمّى فيسور. (في التفس/١٣٠)

الكواكب أجسام بسيطة شفّافة كريّة مركوزة في الأفلاك مضيئة بالذّات إلّا القسمر. (مطالع الأنفار) (١٢٤/)

## الكون الذَّمني /٣٢٦

# (١٣١٦) الكون الدَّهنيّ

عبارة عن حصول الضورة العقلبة.

الكون الدَّهني هو الكون السيني بالذَّات، وإن كان مغايراً له بالاعتبار. (تمهيد القراعد/١٠٦)

لا يخل طيك أنّ الكون اللّهمني هو الكون السِيّ بالنّات وإن كان مغايراً له بالاعتبار. فإنّ مروض المعاني العقليّة إنّها هو للوجود العيني أيضاً ، لكن في بمض مراتبه ، أو بشرط أتّصافه بصفات أخر

عارضة له. (نفس الصدر/١٦١)

ـــه الموجود الدَّهنيّ والخارجيّ.

(١٣١٧) السبكسسون في الأذهسان والأعيان الكون في الأعيان هو الوجود أتذي تترتّب عليه الآثار الطلوبة مه.

والكون في الأذهان هو الوجود الذي لا تشرقب عليه تلك الآثار. (شرح المنظومة ٢٨/٦)

ــه الموجود الذَّهنيُّ والخارجيُّ .

> (۱۳۱۹) الكون المطلق - الكون السيط والطلق.

(۱۳۲۰) الكون والفساد الانتقال من حال إلى حال، وهمي المعرفة بالكون والفساد. (الجمع بي رأيبي الحكيمين/٢٠)

چون صورتی بیرود و صورتی دیگر حاصل شود آن

را کون و فساد خوانند. <sup>(۱)</sup> (جمومهٔ مصنّفات شیخ اِشراق ۲۰/۳)

التغير من الإيجاب هو التغيّر من وجود إلى لا وجود، المسمّى فساداً. والتغيّر من السلب إلى الإيجاب همو التغيّر من لا وجود إلى وجود، المسمّى كوناً. (رسائل ابن رشد، كتاب السماع الطبعى/ه)

يطلق باشتراك الاسم على معنيين: على حدوث صورة وزوال أخرى .

وجود بعبد عدم، وعدم بعبد وجود. (حاشية اغاكمات/۱۸۸)

الاستحالة الحركة الاضمحلاليّة والرّبوية،
 الفساد، الكون.

(١٣٢١) **الكياسة** الكيس هو القدرة على جودة استنباط ما هو أفضل وأصلع في بلوغ خيرات مّا بسيرة. (فصول ستزعة/٥٠)

هي تمكّن النّفس من استنباط ما هو أنفع للشّخص. (الحكمة التمائية ١٨/١ء، مقاليم النيب

**←** الإدراكات.

(۱۳۲۲) الكيف [كل] ما سبيله أن يجاب به في كيف يستنونه الفلاسفة بالمفظة «كيف» والكيفية . (خروف/۱۲)

هو كلّ شيء يقع تحت جواب كيف أعني هيآت الأشياء وأحوالهما والألسوان والطلعمام والرّوائح واللموسات. (مناتج العلوم/١٤٤)

مقولة الكيف هي الحال والملكه، والقوّة واللاقوّة. والكيفيّات الانفعاليّة والانفعالات. (المتبر في الحكة

 ١ منى زالت صورة وحصلت صورة أخرى يسقى ذلك كوناً وفساداً.

(1A/F

عرض يا تصور كنند ثبات او را لذاته يا تصور للله الله الله الكر تصور ثبات او لذاته اكتند دون النسبة الى غيره، يا تعقل او نكنند دون النسبة الى غيره، يا تعقل او نكنند دون النسبة يا لذاته موجب مساواة و تفاوت و غيرى باشد يا موجب نباشد آنچه موجب آن است كيف لذاته كم است و آنچه موجب آن نيست كيف است. (١) (درة النام ۱۹/۲ه)

أحد الأجناس العالمة، ورشموه بأنّه الهيئة الّتي لا يتوقّف تصوّرها على تصوّر غبرها ولا يقتضي القسمة والكرقسمة في علّها افتضاءاً أوْلِيّاً. (إيضاع المناصد من حكة عين الفواهـ117)

الموجود إمّا أن لا يكون في موضوع وهو الجوهر، أو يكون في موضوع، فإمّا أن يكون في موضوع، فإمّا أن يتمتع عليه القبات بحيث لا يمكن اجتماع جزءين منه في الوجود دفعة وهو الحركة، وإمّا أن يجوز غيب القبات فإمّا أن يكون معقولاً بالقباس إلى غيبه بحيث لا يمكن تصوّره بانفراده ولا باعتبار على علمه وهو التبية الشّامنة للأبين ومتى والوضع والضاف التبية القامنة للأبين ومتى والوضع والضاف فإمّا أن لا يكون معقولاً بالقباس إلى غيره والمناف أن يقبل القسمة والتجري لذاته فهو الكمّ، أو والكيف. (نصر الصدر/١٥٣)

هو ما لا يقبل القسمة لذاته ولا يتوقّف نعوّره على تصوّر غيره؛ كالألوان. (مطالع الأنظار ٧١/ و ٧٧)

۱ مـ أمرض إنا أن يتعقر لبات لذاته أو لا يتعقر لبات لذاته أو لا يتعقر لبات لذاته ، فإن تعقر دائلية إل لذاته ، فإن تعقر دائلية إل غيره أو لا يتعقل هكذا ، وما يتعقل دون اللهة إلى غيره فإنا يوجب المساواة والشفاوت والله يزى لذاته أم لا يوجب ، فالذي يوجب هذه نذاته هو الكر ، والذي لا يوجب أم والذي الأم يوجب أم والذي لا يوجب أم والذي الأم يوجب أم والذي الأم يوجب أم والذي الذي الأم يوجب أم يو

هو الَّذي لا يتوقَّف تصوّره على تصوّر غيره. (شرح حكمة العن/٢٥٩)

المرض إنا أن يقبل القسمة أو لا، والأوّل هو الكمّ ... والثّاني وهو ما ليس يقبل القسمة لذاته أن يقتضي التسبة لذاته أي يكون مفهومه معقولاً بالقياس إلى الغير أو لا يقتضي التبة، والثّاني هو الكيف.

عرض لا يقبل القسمة لذاته ولا يقتضي النّسية لذاته. (شرم الموانف/١٩٣)

الماهية إن تصوّر ثباتها فإمّا أن لا يعقل دون القياس إلى فبرها فهي الإضافة ، وإمّا أن يعقل دون ذلك فإمّا أن يوجب المساواة واللاصاواة والتُجزّي أولا ، فإن أوجب فهو الكمّ ، وإلّا فهو الكيف . (اخكة التعانية ١/١)

إنّه هيئة قازة لا يوجب تصوّرها تصوّر شيء خارج عنها وعن حاطها ولا يقتضي قسمة ولا نسبة في أجزاء حاطها . (نفس الصدر ۱۹/۱ه)

هو عرض لا يتوقّف تصوّره على تصوّر غيره ولا يتنضي القسمة والكاقسمة في علم اقتضاءاً أزلياً. (نفس الصد ١١/١)

هو الَّذي يُعقل هيئةً قارَّة بـالا قسمة ونسبة ، وقد يتضاد ويشتد . (الفواهد الزَّبوبيّة/٢٢)

إِنَّه هَبِئَةً قَارَةً لا تَقْتَضِي قِسَمَةً وَلَا نَسِهُ لَذَاتُهِ . (كَتَافَ اصطلاحات الفنون(١٢٥٥)

ته الكمّ، المقولات.

(۱۳۲۳) الكيفيّة ما هو شبيه وغير شبيه .

(ربائل الكمنيُ الفلسيَة (۱۹۷۰ ، الفاسات (۲۷۱) أعلى جنس يعمّ جميع الأنواع الّتي تعرفنا في مشار مشار إلىه «كيف هو» يسسّى الكيفيّة. (المروت/۷۷)

إِنَّ الكَيْفَيَّةَ مَا بِهَا بِقَعِ المُشَابِهَةِ وَخَلَافِهَا. (الإشارات والشَّنِهات/١٤) كلُّ هيئة قارَّة لا يوجب تصوَّرها تصوَّر شيء آخر خارج عنها ولا حاملها ولا قسمةً أو نسبة في أجزاء حاملها ، فهذه هي الكيفية . (التحصيل/٣٦٣) صورة موجودة في الشّيء إذا شَيْل عن الشّيء كيف هو أجيب يا . (الحدود والفروق/١٢) هي عبارة عن كلّ هيئة قارة في الجسم لا يوجب اعتبار وجودها فيه نسبة للجسم إلى خارج ولأ نسبة واقعة في أجزائه . (تهافت الفلاسفة/٣١٩)

هي التي لا يحوج تصوّرها إلى تصوّر أمر خارج، ولا يقع بسببها قسمة للجوهر. (مقاصد الفلامقة/٩٧) هي هيشة قبارة غير مُحوج تصوّرها إلى أمر خارج عنيا وحاملها . (مه رسالة شبخ اشراق/١٣٦)

هي هيئة قارة لا يحوج تصوّرُها إلى أمر خارج عنها وموضوعها ولا اعتبار ما ليس بواجب فيها من التجزئة والترتيب ونحوهما رجمومة مصنفات شيخ إشراق ١٠/١)

إنها هيئة قارّة لا يحوج تصوّرها إلى تصوّر أمر خارج عنها وعن حاملها ولا اعتبار قسمة ونسبة في أجزاء علمها . (نفس المدر ٢٥١/١)

إنها تقال على الأجناس الأربعة التي عادت هنالك (ق كتاب القولات).

وقد تقال على الضور التوعية ؛ كالإنسانية، ومنها ما يوجد في الجوهر بذاته ؛ مثل الملكة والحال، ومنها ما يوجد بتوشط صفولة أخرى؛ مثل الشكل (رسائل ابن رشد، ما بعد الطبيعة/١٥) إنه عرض لا يقتضى القسمة والكلاقسمة اقتضاءأ أَوْلِيًّا ؛ أي بالذَّاتُ ومن غير واسطة ، ولا يكون ممناه معقولاً بالقياس إلى الفعر. (شرح الواقف/٢٣٤) هبئة قارة لا تقتضى القسمة ولا النسبة لذاتها وإن عرض لها النسبة إلى المحلِّ. (الحكمة المتعالبة ١/١) هي الانتقال من كيفية إلى أخرى تدريجاً،

وتستنى بالاستنجالية ، (كشَّاف اصطلاحات

الفنون/٣٤٢)

عرضي است كه تقاضا نكند قسمت را و نسبت را لذاته (١١) (لمات الإلمية/٢١٦)

ے الکف

(١٣٢٤) الكيفيّات الاستعداديّة مي القوة واللاقوة. (إبضاح القاصد من حكمة عين القوامد/ ١٨١)

هي الكيفية التي باعتبارها تقبل الحل الأثر بسرعة أو بعسر. (نفس الصدر/١٩٥)

← الضّعف، القوّة.

(١٣٢٥) الكفتات الانفعالية .. الانفعال.

(١٣٢٦) الكيفيّات الأول مي اغرارة والبرودة والرّطوبة واليهومة . (مفاتيح العلوم /١٣٧٠ شرح المواقف (217)

مه الكفئات الملموسة.

(١٣٢٧) الكيفيّات الحسوسة - الاتفعاليات، الانفعالات.

(١٣٢٨) الكيبة بيات الخنصة بالكيات الكيفيات إما أن تكون عسوسة بإحدى الحواس الخمس، وهي الانفعاليّات، أو لا تكون عسوسة بإحدى الحواش الخمس، وحينية إشا أن تبكنون عنتضة سذوات الأنتفس وهي الكيفيّات النفسانيّة ، أولا تكون مختصة بذوات الأنفس، وحينتُ إنا أن تكون مختصة بالكشيّات وهبى الكيفيات الخنضة بالكميات أولا تكون غنضة بالكيات وهي الاستعدادات. (مطالم

١ ـــ إنَّها عرض لا يقتضى القسمة والنَّسبة لذاته.

الأنظار/٨٥) ــه الاستعداد.

(١٣٢٩) الكيفيّات الملموسة هي الحرارة والرودة، والزطوبة والبيوسة، واللّطافة والغلظ، اللّزوجة والهشاشة، والجفاف والبيّلة، والفسلابة واللّين، والخشونة والملاسة. (طبيعيّات الشّعاد، الفنّ النّابيّ، (١٠٠)

م الكيفيّات الألول.

(۱۳۳۰) الكيفيّات النّفسانيّة الكيفيّات إنما أن تكون عسوسة برحدى الحواسّ الخسس وهي الانفعاليّات، أولا تكون عسوسة بإحدى الحواسّ

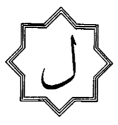
الخمس، وحيدته إنا أن تكون محتصة بذوات الأنفس وهي الكيفيّات التفسانيّة. (مغالع الأنفار/هم)

هي الحيناة والضخة، والمنرض، والإدراك وما تتوقف عليه الأفعال؛ كالقدرة والإرادة. (نفس الصدر/١٧)

الكيف إما يختص بالكم أولا يختص به وهذا أثني لا يختص بالكم ، إقبا محسوس بإحدى الحواس الطّاهرة أولا، وهذا الذي ليس محسوساً ، إما ، إما لاستعداد نحو الكمال أو كمال ، وهذا الأخير هو الكيفيتات النّفسانية . (شرح الولف/٢١٤)

ــه الاستعداد .





(۱۳۳۱) اللاقوة كيفيات استعدادي،

بعضی از آن تهتأ است قبول الری را به سهولت، یا بسرعیت و آن وهنی طبیعی است چون محراضیّت ولین و آن را لا قوّت خوانند.(۱) (درّه التاج ۲۷/۲)

الكيفيّات الاستعداديّة، وهي القوّة واللاقوة، لأنّها إن استعدّ بها أصّلُ لـلانفعال فهي اللافرّة.... (إيضاح المقاصد من حكمة عن الوامـ/١٨٨)

الكيفيّات الاستعداديّة... إن كانت نحو الانفعال وقسيول الأثر بسرعة سميّت لا قرّة. (نفس المعرر ١٩٠٨)

الاستعداد، القؤة واللافؤة.

(۱۳۳۲) اللامساواة والمساواة هو أن بجاوز أحدهما (متصل ومنفصل) أو يقصر. (جموعة

 ١ - الكيفيّات الاستعداديّة منها ما تنهيّاً تضيول الأثر بسهولة أو بسرعة وهي وهن طبيعي نحو المداخيّة واللّبن ونستى باللاّقة.

معنفات شيخ إشراق ۲(۲۱/۱)

المساواة هي حالة تكون عند توهم تطبيق أبعاد التُصل، أو آحاد المنفصل بعضها على بعض، فلا يوجد أحد المنطبقين يحصل عند حدّ لا يجصل الآخر عنده.

والكرمساواة هي أن يجاوز أحدهما أو يسقصر. (جموعة مصفات شبخ إشراق ٢٤٣/١ و ٢٤٢) - المساواة.

(۱۳۳۳) **اللّـدّة** ما أخرجه الموني عن حالة إلى حالة؛ تلك الّـتي كان عليها. (رسائل فلسنيّة لهند بن زكريّا الزاني(۲۰)

إِنَّ حِدَّ اللَّذَة عندهم (الفلاسفة) هو أنّها رجوع إلى الطبيعة . (نفس المسر/٣٧)

هو إدراك الملائم (عند الحكماء).

عبدارة عن الحزوج عن الحال النغير الطبيعيّة (عند الزّازي). (نفس الصدر /١٤٢، الحكة التعالبة ١١٧/١ دفع الألم، والعود إلى الحالة الطبيعيّة.

م المالة الطبيعيّة بعد الحروج عنها، وهو معنى الخلاص عن الألم. (رمائل ظسفيّة لهمّد بن

### اللَّذَة الجسمانيَّة والروحانيَّة /٣٣٧

ركريا الزازي/١١٣)

ليست بشيء سوى الزّاحة من الألم، ولا تـوجد للـّة إلّا على أثر أثم. (نفس الصدر/١٤٨)

حش لمريح. (نفس الصدر/١٤٩)

إذا حدث الحنووج عن الطبيعة شميدًا فشيدًا. وحدث الرّجوع إلى الطبيعة دفعة واحدة، لا يظهر الأثم، وتظهر اللّذة. (نسر المدر/١٥٩)

إدراك الملائم. (رسائل الفاراي، كتاب القسوس /٧. فضوص /٧. فضوص الحكم /١٤. رسالة أضحيونية في أمر المعاد /١١٠ والمدار، المقاصد /١١٠ والمدار، مقاصد الضارات للزائري ١٨٠٠ و /١١٠ مقاصد الضارات للزائري ١٨٠٠ المساحث المشرقية ٢٢٧/، فترح حكمة العين /٢٣٧، المسائة المعاراتين /١٤٨٠، المسأؤ والماد لصدراتاين /١٤٨٠، حاشة المعاراتاين /١٤٨٠، حاشة المعاراتاين /١٤٨٠،

هي خسروج مين الآلام. (رسائل إخوان الضفاء ٣١٣/٢)

هي رجوع المزاج إلى الاعتبدال بعد ما كانت خارجة عنه. (نفس المدر ١٩١٣/)

انطلاق الشَّهوة الطَّبِيحيَّة من النَّغس بلا مانع. (القاسات/٣٧٤)

اللَّذَة ليست إلَّا إدراك الملائم من جهة ما هو ملائم. (إلمان الشَّغام/٢٦٩)

هي إدراك ونيل لوصول ما هو عند المدرك كمال وخيرً من حيث هو كذلك . (الإشارات والشبيات /١٤٥، شرحى الإشارات للمرازي ٥٨/٢، الإشارات والشبيات مع الشرح ٣٣٠/٣، درّة الثاج ١٠/٣، مطالع الأنظار ١٠/١)

هــي إدراك اختر المـلائم. (السدأ والنعاد لابن سبنا /٨٧، شرحى الإشارات للطوسي ٨٧/٢)

تستبع إدراك السلام أو هني نـفس الإدراك . (التحميل/٩٦٠)

> كون جارٍ في طبائع غصوص موافق. إعادة ما أخرجه الموذي. (الحديد والعروف/٣٦)

الكال وإدراكه (مقاصد القلاسفة/٢٣٠)

وصول ملائم الشّيء وإدراك للوصول ذلك. والزمالة الأنوارية/١٦٨)

هي إدراك ما وصل من كمان المدرك وخيره إلبه إذا لم يكن مضاد ولا شاغل. (مه رسالة شيخ اشراق /هه. ١٠٠. ١٦٦)

رسیدن کسال و خبر چیزی است بدو.<sup>(۱)</sup> (مجموعه مصنفات شبغ إشراق ۱۷/۳)

هي إدراك ما وصل من كمال المدرك وخيره إليه من حيث هو كذلك . (نس المسر ۸۹/۱) الدّت در يافتن چدى ملايم است.<sup>(۱۲)</sup> (نفس المسد

عبارة عن الخروج عن الحالة النغير الطبينيَّة. (الناحث الشرقيّة ٢٨٧/١)

هي إدراك الكمال. (مائية الهاكمات(١٩٩) عبنارة عن إدراك الملائم من حيث هو ملائم. (إيضاح المناصد من حكة عن القواعد ٢٩٠٩، شح الموقف (٣٠٧، الحكة التمالية ١٩٩٨، شرح المداية الأنبية (٣٨٨، العدة والماد لعمالذين (٣١٨) اللسمة

كمان خناص بنائدرك بما هو إدراك لنذلك الكال, لنفس الإدراك بالملاغ, (الحكمة التعالبة (١٣٢/)

ــه الألم، الكال.

الإلمية (١١٧)

نـاول الغـذاء من الطّعام والشّراب. (رسائل انحوان

١ حـــ هي وصول الكمال وخير الشيء إليه.
 ٢ حـــ اللّـذة هي إدراك الشيء (لملائم.

ـ اللَّذَات الجسمانيَّة والرَّوحانيَّة.

(١٣٣٧) اللَّذَة العقليَّة

- اللَّذَات الحسمانيَّة والرَّوجانيَّة، اللَّذَة الحَسِّيَّة.

(۱۳۳۸) اللَّمَذِيكَ إِنَّ كُلِّ أَثْرِ خَارِجٍ عَنْ المجرى القلبيعي يظهر ويبدو جلة في دفعة فهو مؤلم. والرَّجوع جلة في دفعة إلى الحال الطبيعيّة لذيذ. (رمائل ظلفيّة لهند بن زكرة الزاني(۱۲۰)

صلى تستيد علم بن زيريا الزاري إلى المرادي إلى . ← اللّذة، الملدّ بالذّات وبالعرض.

(١٣٣٩) اللزوجة اللزّج هو ما يسهل نشكّله بأيّ شكل أربد ويسر تفريقه، بل مِند متصلاً. اللزّوجة كيفيّة مزاجئة لا بسيطة. (طبيعيّات الشّداء الذر التاني/١٥١)

أَنَّهَ كَيْتُهُ مُزَاجِيَّةً، وذلك لأنَّ اللَّزِجِ ما يسهل تشكيله وبعسر تغريقه، بل يمتل متصلاً، فهو مؤلّف من رطب ويابس شديد الامتزاج فإذعانه من الترطب، واستنسب كه من البابس. (التعميل/٧٧)

هي الّتي قد اختلطت فيها الرّطوبة بالأرضيّة اختلاطاً كثيراً يصعب به تفرّقها. (رسائل ابن رئد، الآثار الطوية/٩٧)

كيفية تقنضي سهولة التشكّل مع عسر التفريق، والشيء بها يمتد متصلاً، وتحدث من شدة امتزاج الرئطب الكثير باليابس القلبل. (الإشارات والنسيات مع انقرع ٢٤٨/٢) شرعي الإشارات للظربي ١٨٨/١) لزوجت سهولت قبول جسم است تشكّل را بهر شكل كه خواهند با عسر نفريق آن و چون قصد تغريق متصل محمد شود. (١٥ (درة الخاج ٢٠٠٧)

الضفاء ٢/٣٥)

(واللَّذَات) الفكريَّة ما تَجدها النّفس من اللَّذَة عند تصوّرها مصاني المعلومات، ومعرفتها بحقائق المحددات.

و (اللَّذَات) الرَّوحانيّة هي ما تجدها النّفس من الزّاحة واللّذة بعد مفارقتها الجسد الّتي هي الرّوح والرّيجان. (نفس المصدر ٦٩/٣)

الآلام الزّوحانيّة الّتي تصل إلى السّفوس الشّريرة بعد مفارقتها أجسادها الّتي كانت تجنّة لها .

اللَّذَات الرّوحانيّة الّتي تجدها النّفوس الخيّرة الفاضلة بعد مغارقتها أجسادها الّتي كانت كالنّجن لها. (نفس العدر ۸۲/۲)

اللَّـذَّةُ الحَسيَّةُ هي الإحساس بالملائم. (البدأ والعاد لان مبنا/١١١)

ــه الألم الجسماني والرّوحاني.

(<mark>۱۳۳۵) السكّدة الحُسّيّة</mark> ليبست بشيء سوى الزاحة من الألم. (رسائل فلسفيّة لحيّد بن ركزيا الزادي/١٥٢)

اللَّذَات الجسمانية هي التي تجدها النفس عند الحروج من الألم. (رسائل احوان الضفاء ٥٩/٣) أمّا اللَّذَة الحقيقية الحسية فهي إحساس مرجوع إلى الحال الطلبيعية، إذا أحسّ بمنافر، فوال. (رسائا اصعوية في أمر المادة (١٣٠)

إنّ النَّذَة ليست إلّا إدراك الملائم من جهة ما هو ملائم، فالحسيّة إحساس بالملائم والمقلبّة تعقّل للملائم. (البدأ والعاد لابن سين/١٨)

هي إدراك الملائم الحشي، ويجب أن يكون بغتة. (نفس الصدر/١١٠)

هي الإحساس بالملائم. (نفس المسرر١١١) مه اللّذات الجسمانية والرّوحانيّة.

(١٣٣١) اللَّـذَّةُ الرُّوحانيَّـة

١ = الطَرُّوجِة هِي سهوله لشخُل عِلمَم لكُلُّ شكل عها

هو الّذي يسهل تشكيف بأيّ شكل أريد. ويصعب تفريقه. (شرع حكة العِبْر/٢٩١)

إنها كيفية مزاجية مركبة من الزطوية والبيوسة نقضي سهولة الشكل وصعوبة القفريق. فسهولة المشكل من الرطوبة، وصعوبة القفرق من البيوسة. (إيصاح المفاصد من حكة عن القراعد/٨٨٨) كيفية مزاجية غير بسيطة المنى، لأنّ اللرج ما يسهل تشكيله بأيّ شكل أريد، ولكن يصعب تفريقه، بل محنة مقصلاً. فهو مؤلف من رطب وبابس شديد الالتحام. (الحكة النمالة ٧٧١)

هي كيفية ملموسة تفتضي سهولة التَشكُّل وعسر الشفسرُّق. والشَّيء بها يُستَّدُ متَّعَسلاً. (كشَّاف اصطلاحات الفنون/١٢٩٠)

ــه الهش.

(١٣٤٠) **اللّطافة (اللّطف)** اللّطف رقّة

القوام . قبل القبرية 11 أجراء صفية حقاً (طبعة

قبول القسمة إلى أجزاء صغيرة جداً. (طبيعيّات الشّفاء الفنّ القالت ١٥٠/٧، الشّحصيل ١٩٧٠، درّة الكام ٧٠/٣)

> اللَّطافة تقال بالاشتراك على معان أربعة . أحدها : رقَّة القوام .

وثانيها : قبول الانقسام .

وثالثها: سرعة التأثّر.

ورايعها: الشَّفاقيَّة. (إيضاح المقاصد من حكة عين القواعد/١٨٥)

نقال: على رقّة القوام؛ أعني سهولة قبول الأشكال الغريبة وتركها. (شرح حكة العي/٢٩١)

قد تطلق: على رقمة القوام؛ كما في الماء والهواء. وعلى سهولة قبول الانقسام إلى أجزاء صغيرة جدًا.

مطلوب، مع عسر تعریفه، ولتا فصد تفریفه صار متصلاً
 متداً.

(۱ لمكة الممالية ٧٩/١)

سهولة قبول الأشكال هي الرَّفَة واللَّطافة. (غس الصدر ٧٧/١)

ــ الكتافة.

(٣٤١) لطفه تعالى لطفه (الله) تصرّفه في جيح الدُّوات والضفات دائماً تصرّفات كلّبَة ويزرّبَه من غير شعور غيره بذلك . (شع سأله الطرارة)

هو أن يفعل ما يقرّب العبد إلى الطّاعة، ويستده عن المصية بحيث لا يؤدّي إلى الإلجاء. (مطالع الأنظار/١٩٦١)

> (١٣٤٣) اللّفظ الجزئي - الجزئي.

(۱۳۶۳) اللفظ الكلّي ـه الكلّي.

(۱۳٤٤) اللَّفظ المُركِّب اللَّفظ الفرد ألذي الرحِّب اللَّفظ الفرد ألذي لا يبراد بالجزء منه دلالة أصلاً حين هو جزؤه والرَّحب منا بخالسف الفسرد. (الإشارات والنبيات/۴)

كلّ لفظ تربيد أن تبدل بجزء منه على جزء من معناه. (رسائل ابن سينا/١٥)

هو الّذي يدل على معنى ، وله أجزاء مها ينتشم مسموعه ومن معانها يلتشم معنى الجملة . (ض لعد/٢٠١)

الاسم المركّب صوت دان جرّد من الزّمان جزّه من أجزائه يدن بانفراده على ما كان بدن عليه باشتلانه . (خدود والفروق/١١)

لفظ مؤلف آن بود که جزوی از لفظ بر جزوی از معن دلالت کند مانند هذالانسان که دال

(١٣١٥) الله فظ المسرك به السنام والتاقص المركب النام هو الذي كل لفظ منه يدا على معنى، والمجموع بدال دلالة تماشة بجيث يصح السكوت عليه. والمركب الناقص بخلاف. (بافت الفلاسة/xx)

> (۱۳٤٦) اللَّفظ المركَّب النَّاقص ــ اللَّفظ المرَّب النَّامَ.

(۱۳۵۷) اللّفظ المفرد هو الذي لا يراد بالجزء منه دلالة أصلاً حين هو جزؤه. (الإثارات والنبيات/٣)

كلّ لفظ لا تريد أن تدلّ بجزه منه على جزء معناه فهـو مفرد كقولـك : إنسـان فإنّـك لا تدلّ بأجزائه فيه على شيء. (رسائل ابن سينا/١٥)

هو الذي يدل على معنى ولا جزء من أجزائه يدل بالذّات على جزء من أجزاء ذلك المعنى. (نفس الصدر٢٠٦)

هو الَّذِي لا يراد بالجزء منه دلالة على شيء أصلاً حين هو جزؤه. (تبافت الفلاسفة/٧٧)

آن بود که هیچ جزوی از او بر جزو معنی دلالت نکند، مانند انسان که بر مردم دال است، چه هیچ جزوی از این لفظ بر جزو معنی دلالت نم کند. (۱) (درة التابر ۱۹/۱)

> (۱۳۱۸) اللمس به فوّهٔ اللّمس.

(١٣٤٩) اللَّمَعَانُ به الضَّرة.

(۱۳۵۰) اللَّـوح المُحفوظ هـر عبارة عن النّفس الكلَّيَة الفلكيّة يستى الفلك الأقسى. (عُكَة السَالِة /۲۹۵/)

اللَّحِ هُو جُوهُر نفسانيّ وملك روحانيّ يقبل العلوم من القلَّم، ويسمع كبلام الله منها. (المظاهر الاغتهام)

انقلم الأعلى ملك إلهي قدسي. واللّوح الهفوظ ملك نفسانيّ مجرّد. والكتابة نصوير الحقائق وإقاضتها. (النذا والماد لصدرالذين/١٢١)

هو المقل الفقال المنتقش بصور الكائنات على ما هي عليه، منه تنظيم الملوم في عقول التاس. (كتّاف اصطلاحات الفون/١٧٦١)

هو النّفس الكلّي للفلك الأعظم ترتسم فيا الكائنات ارتسام المعلوم في الـعالم. (نغس المعر/١٢٦٧)

آن نفوس کلیه فلکیهٔ است که هرچه از قلم اعلی فایض گردد از صور کلیهٔ، این نفوس آنها را قابلند چه ادراک معقولات و عقول کلیهٔ کمنند که طالب تشه به آنها هستند پس تجرّد دارند و از

إ ... اللّفظ المؤلف ما يكون جزء لعظه دالاً على جزء معناه را مثل «هذا الإنسان» الذال بالفارسية ـ على «اين دمي».

ل اللّفظ المفرد هو الّذي لا يدل حزه منه على جزه معناه ( غو الإنسان الذال على معنى وهو ربالفارسية.

يعمردونه بحدث الديال أجراء هذا اللَّفظ على أحزاء هذا العني.

این جهت آنها لوح محفوظند از تغیّر و تبدل.<sup>(۱)</sup> (اسرار اخکم/۱۶)

به النفس الكلية.

. (1901) اللّوف هو نهاية الجسم المستشق، بما هو مستشف. (رسائل الغارابي، مسائل مغرفة/٣) الألوان أعراض تحصل بواسطة المضيء. وسبب كونها عتلفة وأنّ بعضها أبيض وبعضها أسود اختلاف الاستعدادات في الموادّ. (نفس الهدر، كتاب اللطيفات/٧)

هو بروق شعاعات الأجسام. (رسائل إخوان القنفاء. (۲۸۷/۲)

هو صورة روحانية. (نفس الصدر ٣٩٣/٣)

كيفيّة نكل بالفّوه من شأنها أن يصبر الجسم ماتماً لفعل المفيء فيا يتوسّط ذلك الجسم بينه وبين الفيء . (طبعيّات الشّاء، الفرّ نتادس/٩٢) كيفيّة حادثة في سطوح الأبدان تابعة لمراجات الأجسام . (الحدود والفروق/٩٢)

هو اختلاط الجسم المشق بالفعل، وهو النار مع الجسم المذي لا يمكن فيه أن يستشف ـ وهو الأرض ـ . (وسائل ابن رشد. كتاب القض/٢١) إنّ الذي يُرى في الشوء هو اللّون .

. كُلُّ لُونَ فَهُو عُرُكَ صَفَاءَ النَّوْجُودُ بِالفَعَلِ. (يُ النَّفُسُ / ١٥ و ٤٦)

اللَّونَ هُو كَبَغْيَة للجسم مدركة بحسّ البصر. هُو النَّبَابِ فِي الأجسام له أُجزاء مشاركة البصر. إنّ أُجنّـاس الألوان: الأبيض والأسود والأصفـر

١ حافو عبارة عن النصوس الكلّبة الطلكيّة نقبل الشور
 الكلّبة الفائضة من القلم الأعلى.

ف هي مدركة المغولات والمقول الكائبة طلماً القشته
 يها فتكون مجردة فن هذه الجهة تكون لوساً محضوطاً عن الشغير والثبدال.

والأحر. وإنَّ فصول الألوان نحدث عن نكائف امتزاج الأسلفتنات. (نفس المسد/١١٧) كيفيّة يتوقّف إبضارها على إبصار شيء آخر وهو الفّوء. (شرم الونف/٢٥٣)

(۱۳۵۲) اللَّمْنِ الأشباء الكثيفة إذا وجد لأجزائها اتحدد وانصال بعضها بسمض بإحكام، حدثت منها القملابة، وإذا لم يوجد الأجزائها اتحدد ولا إحكام، حدث منها اللَّمِن. (رسائل الفاران، مسائل عقرة/1)

هو الجرم الذي يقبل ذلك بسهولة؛ أي يقبل دفع سطحه إلى داخله بسهولة. (الحدود لابن سينا /٣٧، الرسائل لابن سينا /١١٣)

هو ألَّذي يتطامن سطحه عن الدّفع بسهولة ، ويحكن أن يبق بعد مفارقه مدّة طويلة أو تفسيرة ، ويهذا يضارق السيّال . (طبيعيّات الثَّفاء الغنّ النّاق/19)

هو الذي يقبل الضمز إلى باطنه، ويكون له قوام غير سيّان يستقل عن وضعه، ولا يغيل امتداد اللّزج ولا يكون له سرعة نفرقه وتشكّله. (نفي الصدر ١٩٢/)

هو الذي يقبل الضعر إلى باطنه ويكون له قوام غير سبّال فيستقل عن وضعه الاكالحال في النّزج، ولا يكون له سرعة لا في نشرته ولا في نشكله، ولا يكون الهنز<sup>(1)</sup> من الرّطوبة وتماسكه من البومة. (التحميل/١٧))

الضَّفَّبِ هُوَ الجُرْمُ الَّذِي لَا يَقْبُلُ دَفْعُ مَطَّحَهُ إِلَّ دَاخُنُلُ إِلَّا بِعَسْرٍ. وَالنِّنِ هُوَ الجُرْمُ 'لَذَي يَقْبُلُ ذلك . (بَافَتَ اللهِمَافَةُ٢٠٤)

هو الَّـذي يتطامن تحت الخسرَ. (رسائل امن رشد. الكون والنساد/١٧)

\_\_\_\_\_

Y ــ وي نسخة أحرى «النسر» .

هي الَّبِي تنظامن في العسق وسطوحها لابئة بحال لا تفترق ؛ كالحال في الماء والعسليب يضد ذلك . (نفس الصدر الآثار العلوية/٢١)

عبارة عن الكيفيّة الّتي بها يكون الجسم مستعدًاً للإنفعال عن الشّكل الحاصر. (شرحي الإشارات للزازى ١٠٠/، حاشة الهاكمات ١٩٢/)

هو الذي يتطامن سطحه عن الذافع بسهولة. (الباحث الشرفية ١٧١/٢)

إنّه كيفيّة نقشضي قبول الفمز إلى الباطن, ويكون للشّيء بها قوام غير سيّال. (الإشارات والنسيات مع الشّر، ٢٤٧/٢، شرحي الإشارات للطوسيّ (١٧/١)

هو كيفيّة يكون الجسم بها مستحدًا للانفعال وعدمه عن المشكل (هذا هو الّذي ذكره الشّبخ). (نفس المصدر للقوسي ١٨٧، ١٧/١)

كيفيّة تفتضي قبول الفسر إلى الباطن ويكون للجسم بها قوام سيّال، فينتقل هن وضعه ويتذ كثيراً، ويتقرّق بسهولة. عدم ممانعة الفامز. (مطالع الأنظار/٨٨)

عدم الضلابة عمّا من شأنه ذلك .

كيفيّة بها يطبيع الجسم للغامز. (شرح الواقف /۲۰۷، كفّاف اصطلاحات الفندل/۸۱۰) ــه الصّلابة.





العناصر الأربعة.

(۱۳۵4) ما بالاتّفاق هو الحادث عن الفاعل من غير أن يدوم فعله. (الحدود والفروق/٢٥) - الاتّعاق.

(١٣٥٥) مسا بسالسد آت (الذي هسو بذاته) فد يغال على المشار إليه الذي لا يقال على موضوع ؛ يُعنى به أنه مستغني في ماهيته عن على المقولات.

ويقال أيضاً على ما يعرّف ما هو المثار إليه، إذ كان مستغنياً في أن تحصل ماهيّت، ومستغنياً في أن تعقل ماهيّنه عن مقولة أخرى.

وقد بقال «ما بذاته» على شيء آخر خارج عن هذبن، فإنّه قد بقال في المحمول: إنّه عمول على الموضوع بذاته متى كانت ماهيّة الموضوع أو جزء ماهيّته هي أن يوصف بذنك المحمول؛ مثل أنّ الحيوان عمول على الإنسان بذاته.

وقد يقال في المحمول: إنّه محمول على الموضوع بذاته متى كانت ماهيّة المحمول أو جزء ماهيّته هي أن (٣٥٣) الهماء أشا (الصناصر) الأربعة التي للجسم؛ فما كان منها أصلب فهو الأرض التي في المركز، وأمّا الماء فهو أكثر تخلخلاً منها لأنّه أعلى. (رمائل فلسفيّة تحمّد بن زكرته الزار ١٧٧/)

مؤلَّفٌ من ذرّات ذاّت عشرين وجهاً. (اجمع بن رايبي الحكيس/١١)

إِنَّ الجِسمِ السِالَحَ فِي البِرودة هــو السَّامِ (رسائلِ الفارانِي، الفاري الطَّبَة/م)

جسم سبّال قد أحاط حول الأرض. (رسائل إدوال الشف، ٣٨٧/٣)

حرم بسيط طباهه أن يكون بنارة أوضا مشقًا متحركاً إلى الكان الذي تحت كرة مفواء وفوق كرة الأرض . (رسائل ابن سينا /١٠٤٤ الحدود لابن سناه /٢٨ وثافت اللاسقة /٣٠٨)

ظاهر من أمره أنّه بارد رطب، وبمخالطته يكون غيره بارداً رطباً. (طبعيّات الفنّ النّان/١٥٥)

جسم سيّال دائر حول المركز في الفاية من البرودة. (الحدود والفروق/17)

رطوبة غليظة حاجزة تحجز بين الجلبديّة وبين الإيصار بتوسط الثور الخارج. (نس الصدر١٥٠) كتاب ما بعد الطبيعة/٨٥) - الموجود بالفعل وبالفؤة.

(١٣٥٨) ما بالقوّة

ــه ما بالفعل، الموجود بالفعل وبالفرّة.

(۱۳۵۹) ما به قوام ذات الشّيء [مر] إنا مادّته، وإنا صورته، وإنا هما مماً.

ومواد الشيء هي إتما ماهيته، وإتما أجزاه ماهيته، (الحروف ١٠٠/)

- الضورة، العلَّة الضوريَّة، العلَّة الماديَّة، العدَّة الماديَّة، المادَّة،

(۱۳۹۰) لملاقة الممكن على تحوين: أحدهما ما هو ممكن أن يوجد شيئاً مَا وأن لا يوجد ذلك الشّيء، وهذا هو المادّة.... (رسائل الىفارابي، النّياسات الديّة/٢٧)

قد يقال اسمأ مرادفاً للهبول، ويقال سادة لكلّ موضوع يقبل الكمال باجتماعه إلى غيره وورود عليه يسيراً يسيراً بـ مثل المني والذم لصورة الحيوان، فرتيا كان ما يجامعه من نموه، ورتيا لم يكن من نوعه. (الحدود لابن سينا /١٨، رسائل ابن سبنا /١٩، تهافت العلاسفة /٢٩٨)

الجسم الذي يحدث ـ كنار حادثة ـ إنما إسكان وجوده هو أن يحدث من المادة والضورة ، فيكون الإمكان وجوده عمل بوجه شا ، وهو مادته . (الهنات الشفاء/١٧٨)

هو المعنى الحاصل للقورة . (اقـحصيل/٥٨٧) ماذة أو (جسم) معنى است كـه حاصل صورت أو است. (١) (درة التاج ١١/١)

هي الشِّيء الَّذي هو بالقرَّة الشِّيء الَّذي سيكون

١ ــ مادَّة (الجسم) عو المعنى الَّذي يكون حاصل صورته.

يكون محمولاً على الموضوع؛ مشل «الضّخاك» الموجود في «الإنسان» فإنّ ماهيّـة «الضّخاك» أو جزء ماهيّـته هي أن يكون محمولاً على الإنسان.

وقد يقال: في المحمول إنّه عجمول على الموضوع بذاته متى كانت ماهيّة المحمول أو جزء ماهيّت هي أن يكون في ذلك الموضوع، وكانت ماهيّة انوضوع أو جزء ماهيّته هي أن يوصف بذلك المحمول؛ مثل الزّوج أو الفرد في المعدد. (الحروف/١٠٠/)

كلّ مستغني عن غيره في وجوده أو فعله، أو في شيء آخر منّا هو نه أو به أو عنه، يقال: إنّه بذاته . (نفس الهمد/١٠٠)

هو الشّيء الّذي به بيّن وجود الشّيء ودخل في حدّه. (الحدود والفروق/٢)

(١٣٥٦) ما بالعرض إنّ الذي هو بالعرض في شيء أوّله أو عنده أو مد، أو بِد أو منسوباً إليه بجيهة ما هو أن لا يكون ولا في ماهيّة واحدة منها بنسب إليه تلك النّسية.

فإن كان في صاهبتة أحدهما أن يوجد له ، أو أن ينسب إليه تلك ، قبل إنّه باللّمات ، لا بالمرض. الّذي هو بالعرض فإنّما يشابل ما هو بالثّمات. (الحرف/۲۱)

حالة عرضيّة دخيلة على الشّيء غير مقوّمة لذاته. وما بطريق العرض؛ نقـل صفات شيء إلى غيره. (الحدود والفروق/٢٤)

ــه الموجود بالعرض.

(۱۳۰۷) ها بالفعل هو الحاصل في حيّز الكمال الخاصّ به لا في حيّز القوّة والنّقص. (الحدود والفرق/٢٤)

هو أن يكون الشّيء موجوداً لا على الحال الّـتي. نـقـول به: إنّـه موجود بالقـرة. (رسائل ابن رشد،

بالفعل والحد. (رماثل ابن رشد، كتاب ما بعد الطبيعة/٦٦)

هي الّـتي يشــار إليها مـن طريق الحــَن. (نـفــــــر ما بعد الظبيمة/١٤٧٦)

٨\_ هي هذا الشّيء [الّذي يشار البه] من طريق أنّها ترى (قاله أرسطو).

٢\_ هي هذا الشيء [الذي يشار البه] عند ما
 تقبيل الضورة وتتبحله (قال الإسكندر).
 (المدر/١٤٦٧)

عبارة عن الشّيء الّذي يحصل فيه إمكان وجود الشّيء؛ مثل الخشب للسّرير. (انباحث الشرفيّة /٥١٧/١)

الجرهر إن كان حالاً في محل فهو القورة، وإن كان محكًّا فهو المادة والهيولي. (إيضاع القاصد من حكة عن القواعد/٢٢١)

الجوهر إمّا له الأبعاد الشّلاثة فجسم... أولا ، وإذا لم يكن جسماً فإمّا جزؤه وإمّا ليس كذلك ، فإن كان جزءه فإن كان الجسم به ؛ أي بذلك الجزء حاصلاً بالفعل فصورة ، والا فادّة . (شرح الوافر / ٢٥٠)

العلّة إذا تماشة وإنا ناقصة ، والتناقصة إنما جزء الشيء أو أمر خارج عنه ، والأوّل إن كان به الشيء بالفعل ؛ كالهيئة للشرير فهر الشعررة ، وإن كان الشيء به بالقرّة فهو المادة . (المسد/١٦٨) الجوهر إن كان قابلاً للأبعاد الشلائة فهو الجسم ؛ وإلّا فإن كان جزءاً منه هو به بالفعل ؛ سواء كان في جنسه أو في نوعه فصورة ... أو جزءاً هو به بالفتا : (المكذ المسالة ، (١٣٤/١))

هي سبب من أسباب الحدوث. (الصدر ٥٠/٤) عبارة عن محلّ الانفحالات والحركات للأمور الكائنة الفامدة. (الصدر ١٨/٥)

أمر مبهم لا تحضل له أصلاً إلّا باعتبار كونه قوّة شيء تنا. (الصدر ۳۳/۷)

آن جزئي است كه بـا آن شيء بائـقـوة باشد.(١) (لمات إلمبته/١٠٠)

ــه الحال والحل، الصورة، الهيول.

(۱۳۹۱) الماقة الأولى الموجودات الممكنة على مراتب: فأدناها مرتبة ما لم يكن له وجود محصل، ولا بواحد الفيدين. وقلك هي الماقة الأولى. (رسائل الفارايي، النباسات المنتبة/۲۷)

هي التبب الأفصى في أن توجد سائر موضوعات الإنسان فوّته عليه؛ كالقوّة الّتي عليه في الأسطقشات. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطيعة/١٠)

الموضوع الّذي ليس فيه شيء من الفحل أصلاً هي المادّة الأولى. (نفس الصدر/٨٢)

> (١٣٦٢) الماكة البعيدة والقريبة - العلل البعدة والقرية.

(٣٦٢٥) الماقة باللّمات وبالعرض المادة بالنّات هي الّني بخصوصيّة ذاتها تكون قابلة للشورة الميّنة.

أمّا المادّة بالعرض فأمران

الأوّل: أن يؤخذ القابل مع ضد القبول فيجمل مادّة المقبول كما يجمل الماء مادّة للهواء.

الثَّاني: أن يؤخد القابل مع وصف لا تتوقَّف القابليَّة عليه فيجمل معه قابلاً. (الحكة التعالية (١٩٢/٧)

> (۱۳۹۶) الماقة بالعرض ــ الماقة بالذات وبالعرض:

١ ــ هي جزء [الشِّيء] الَّـلني يكون به الشِّيء، بالقوّة.

(١٣٦٥) المادّة الخاصة

العلل الخاصة والعاقة.

(١٣٦٦) الماقة العاقبة

ـه العلل الخاصة والعاقبة.

(١٣٦٧) الماكة القريبة - العلل البعدة والفرية.

(۱۳۹۸) ما لا نهاية له هو الكم الذي أي أجزائه أخلت، وجدت منه شيئاً خارجاً عنه بعينه نمير مكرر. (الحدود لابن سينا ۲۰۰۱، رسائل ابن سينا (۲۰۰۷)

هو كمّ ذو أجزاء كتيرة بمبث لا يوجد شيء خارج عنه وهو من نوعه، وبمبث أن لا يتقمي . (تاف الفلاسة/٢٠٠)

ما لم يكن له المقادير والاعظام، بل هو ممتذ بالفمل إلى غير نهايسة. (رسائل ابن رشد كستاب، النهاء الشيمي/٢٥)

ما لا شأنه أن يقبل الشهاية أصلاً؛ كما يقال في البحر: إنّه غير متناور (نفس المعدر٢٦)

الَّذي يوجد أبدأ شبيء خارج عند. (نفس العدر/٧٧)

(۱۳۹۹) المسسودي بسسمالسسدان التاقي . وبالعرض المؤذي بالذات هو وجدان التاقي . والمؤذي بالعرض هو نقدان اللذ الوافق . (نسول

> سَنَرَعَهُ/٥٦) - الملة بالذّات وبالعرض.

(۱۳۷۰) المؤذي بالغرض - المؤذي بالذات وبالعرض.

(۱۳۷۱) المؤلّف مركّب من أشياء مشفقة طبيعيّة دالّة على المحدود دلالة خاصيّة.

وبقال هو المركّب من أشياء مشفقة في الجنس، مختلفة في الحمد. (رمائل الكدي اللسنية/١٦٨) المرّب من أشياء مشفقة بالحسّ، مختلفة بالحد.

(۲۹۹/تاسات/۳۹۹)

إن قصد بجزه اللَّفظ جزء معناه فيهو مؤلَّف.... (درَّة التاج ٢٣/٢)

- اللفظ المركب.

(۱۳۷۲) ما ليس بشيء

- المدوم .

(۱۳۷۳) الماهيّة كلّ ما للقي، مع أن يجاب به في جواب ما هو هذا الشّيء، أو في حواب المسؤول عنه بعملامة مّا أخرى. (اخرف/۱۱۱)

القدماء يستون الهمول على الشيء الذي إذا عقل، عقل ما هو ذلك الشيء. ويستون ماهية الشيء ويستون ماهية الشيء جوهره. الشيء جوهره. والمعرف لما هو الشيء المعرف يجوهره. (نس

هي الضورة العقلبة المجرّدة عن اللّواحق الخارجيّة. (حاشة الحاكمات/٢٠١)

هي الكلّي الطّبيعي؛ أعني الطّبيعة المِهمة الّتي تعرضها الكلّبة في موطن والشّشخَص في موطن تعر، وهي أمر لا يأبي عن الوجود والعدم.

هي التي يتصورها الذهن بعد تجريدها عن الوجود والشخص، ويمرض لها الكليّة والاشتراك. كلّ عدود بملة جامع مانع. (الحكة التعالية ٥٠/٨) عبارة عن الدّانت المجردة عن العوارض في اعتبار المقل. (ض الصدم/٧٨)

هو الفويّة الكّلازمة للوجود . (نفس الصدر e)r) ماهيّة الجسم مركّبة بحسب الوجود الخارجي من جزّمين هما الهيول والقورة . (نفس الصدر ١٤/١) ما به يجاب هن الشؤال با هو.

قد يفسّر بما به الشّيء هنو هو. (نفس المند ۳۰۲/۷، القّراهد الرّبويّة /۱۱۰)

كل وجود له خصوصية معناً لازم له، من غير جعل يتملّق به باللّأات، بل جعله تابع لجعل ذلك الوجود إن كان مجمولاً. وذلك المعني هو المستى عند أهل الله بالعين الشّابت، وعند المكاه بالماهيّة، وعند بعض العرفاء بالشّعيّن. (المدأ والعاد لصدراللين/12)

ما به الشّيء هو. (كشاف اصطلاحات الفنون/١٣١٣) ما يقال في جواب ما هو. (شرع النظيمة ١٠/٢) - اللّذات .

(١٣٧٤) الماهيقة الاعتباريّة هي التي لا وجود لما إلّا في مقل المعتبر مادام معتبراً وهي ما به يجاب عن السؤال بما هو كما أنّ الكيّنة ما به يجاب عن السؤال بكم . (التعربفات/٨٨) الأمور الاعتباريّة تطلق على الأمور التي لا وجود

لها في الحارج. (كشاف اصطلاحات الفنون/٧٢)

(1770) الماهية البسيطة والمركّبة المركّبة هي الّتي إنّا تلتئم حقيقتها من اجتماع عدد أمور. والبسيطة ما لا تكون كذلك . (الباحث المثرفية (١/١٥)

الماهيّة المركّبة هي ماله جزء والبسيطة هي ما لا جزء له . (مطالع الأنظار/٨))

الماهيّة إمّا بسيطة لا تسلمتُم من عدّة أمور تجسم، أو مركّبة تقابلها . فهي الّتي تسلمُن من عدّة أمور مجتمعة . (شرم الواقف/١١٤)

البسيط، البسيط الخارجي والحقيق. المركب.

(۱۳۷۱) المساهسيّة بشسرط شسيء (الخلوطة) اللميّة إذا أخذت مع قد زائد عليا تستمى غلوطة وبشرط شيء.... (شرح الواف /۱۱۲ و ۱۱۱)

إنَّ المأخوذ لا بشرط شيء إذا أعتبر بحسب القداير بينه وبين ما يقارنه من جهمة والاتحاد من جهم، كمان ذاتسياً عمسمولاً، وإذا المستبر بحسب عض الاتحاد كمان نوماً، وهو المراد بالمأخوذ بشرط شيء. (الحكة التعالمة ٢٠/٧)

(۱۳۷۷) الماهية المانحوفة بشرط لا شيء الماهية إذا أحدث مع قيد زائد عنيا تستى علوطة وبشرط شيء... وإذا أخدت الماهية بشرط الخلة عن اللواحق ستيت عردة وبشرط لا شيء... (شرح الواقد/۱۱۳)

أن يتصور معناها بشرط أن يكون ذلك المنى وحده بحيث يكون كل ما يقارنه زائداً عليه فيكون جزءاً لذلك الجمموع ماذة له متقدّماً عليه في الوجودين فيمتنع حمله على المجموع لانتفاه شرط الحمل، وهو الاتمحاد في الوجود. (الحكة الممالة ١٦/٧)

(۱۳۷۸) الماهيّة المأخسودة لا بشرط شيء (المطلقة) الماهيّة إذا أعدت مع قيد زائد عليا تسمّى غلوطة وبشرط شيء, وإذا أعدت الماهيّة من حيث هي هي مع قطع التظرعن المارض والمعبرد عنها سبّيت مطلقة بلا شرط. (شرح الماقف /۱۷۰ و ۱۱۰)

الماهيّة قد تؤخذ لا بشرط شيء بأن يتصوّر معناها مع تجويز كونه وحده وكونه لا وحده بأن يقترن مع شيء آخر فيحمل على الجسوع وعلى نفسه وحده. (الحكة الصالة /٧/٧)

(١٣٧٩) المناهبيّة المنتب إسنية

والمتداخلة تركيب ماهيت يا احتيارى باشد چون حيوان ابيض يا حقيق، و خالى نباشد كه بعض اجزاء آن يا اعمة باشد از آن ديسگس و آن را ماهيت متداخله خوانند يا نباشد و آن را ماهيت متياينه خوانند (١) (درة التاج ١٦/٢)

أجزاء الماهية إن كان بعضها أعم من البعض يستى متداخلة، وإلا متباينة.

التداخلة (هي) إن كان بعضها (الأجزاء) أعمّ من الآخراء) أعمّ من الآخر مطلقاً....

والمتباينة هي الأجزاء التي لا يكون بينها عموم وخصوص أصلاً. (شرع حكة العين / ٩٠ و ١٢)

> (۱۳۸۰) الماهيّة المتداخلة به الماهيّة النمائة والمنداخلة.

(۱۳۸۱) الماهيّـة المجرّدة ــ الماهيّـة المأخوذة بشرط لا شيء.

(۱۳۸۲) الماهية المخلوطة - الماهية المأخوذة بشرط شيء.

> (١٣٨٣) الماهيّة المركّبة ← الماهيّة السيطة والمركّبة.

(۱۳۸۵) لماهية المركبة الخارجية ملئمة من أجزاء مسينزة في الحارج بأن يكون لكل واحد من الأجزاء وجود مستقل غير وجود الآخر. (مثالع الانظار//1)

 ١ ـ تركيب الاهتة قد يكون اعتبارياً نحو االحيوان الأبيض» وقد يكون حقيقياً، وهو لا يخلو عن أن بعض إجزائه إنما يكون أصم من البعيض ويستمى الماهية المتداخلة، أم لا يكون ويستى الماهية المباينة.

[ما] يلتشم من أجزاء متمايزة في الخارج ؟ كالبيت . (شرح الوافف/١١٤)

ــه المركب الخارجي.

(۱۲۸۵) الماهية المركّبة العقلية لا تنميز أجزاؤها في الخارج؛ أي لا يكون لكلّ منها وجود مستقلّ، بل جمل كملّ منها جمل الآخر في الحارج. (معام الأنظار/م)

[ما] يلتشم من أمور تتمايز في العقل فقط. (شرح الوانف/١١٤)

ـه المركب العقل.

(١٣٨٦) الماهيّة المطلقة ــ الماهيّة المأخوذة لا بشرط شيء.

(١٣٨٧) الماهيّات هي الأمور التي يعرضها الكتيّة والعموم عند حصولما في الدّهن ولا يمكن حصولما منفّة عن الوجود لا ذهناً ولا عيناً خلافاً للفائلين بشبشيّة المعدومات. (تعليقة على الشفاء لمدرالدن(١٧٨/)

مفهومات كلّبة مطابقة لهويّات خارجيّة، ويعرض من العموم والاشتراك في العقل. ومعنى وجودها في الحارج صدقها على الوجودات وهمي في حدّ نفسها لا موجودة ولا معدومة ولا كليّة ولا جزئيّة. (اخكة المعالية ٢/٢)

ــه الكلبات.

(١٣٨٨) المبادئ هي التي بها قوام الأجسام والأعراض. (رسائل الفاراي، المباسات المنبقة/٢) البادئ هي الأعداد والمادلات. وكان برناغورث (وهو أوّل من سقى الفلسفة بهذا الاسم) يستيا تأليفات. ويستي المركّب من جملة تملك اسطقتات. ويستيا أيضاً هندسات. (ن

التفس/١٠٠)

مبادئ الموجودات أجسام مدركة عقلاً، لا خلاً فيها ولا كون لها ، سرمدية غير فاسدة ، ولا يحتسل أن تكسر ولا أن تهشم ، ولا يعرض لها في شيء من أجزائها اختلاف ولا استحالة (أبيقورس) . مبدأ الأشياء كلقها من تمار وانهاؤها إلى الشار (وراقيطس) . (في النفس/١٠٢)

(۱۳۸۹) مبادئ الوجود أربعة: ماذا، وجاذا، وعشاذا وجوده، ولماذا وجوده. (رسائل الفاراي، تحميل الشعادة/ه)

ــه باذا وجوده.

(١٣٩٠) المبتل هو الذي إنا يرطب برطوبة جسم غيره، وتلك الرّطوبة لذلك الجسم أوّلة، لكن ذلك الجسم قد قارنه فقيل: إنّه مبتل. هو كلّ جسم مترطب رطوبة غريبة، (طبعبات الشفاء الذن الألك/١٥٠)

إِنَّ مِن الأجسام ما يبتلَ، ومنها ما لا يبتلَ. أَمَّا اللَّهُ يَعْرَضُ لهُ اللَّهُ يَعْرَضُ لهُ اللَّهِ يبتلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّامِ/٢٤٦) هذا المرض. (طبيعات الشّفاء الفنّ الرَّامِ/٢٤٦) هي النّي تَلق الرطوبة في باطنها من خارج ونرطب، وذلك لانفتاح مساقها. (رسائل ابن رشد، الآثار العلوبة(1/2)

البلة والرطوية.

(١٣٩١) المبدأ يقال على كل ما يقال عليه التبب.

وقد يقال على مامنه يبتدئ الشّيء بالحركة ؛ مثل طرف الطريق.

وقد يقال المبدأ على الّذي يجود (يجوز) منه كون الشّيء. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطّبية/٣٠) المبدأ هو ما لم يكن شيء قبله، ولا كمان عن

شيء غيره. وما لم يكن كذلك لم يكن مبدأ. (في النفس/٩٦)

هو مَا يَمتاج إليه الشّيء إمّا في ماهيّته أو في وجوده، وذلك الشّيء يستّى مسبّتاً. (كِمَّاك اصطلاحات الفنون/٢٢٦)

ــه المادي.

(۱۳۹۲) هبدأ العالم هو ما لا نهاية له. ويعرض فيه التكانف والتخلخل (ارسلاوس).

المبدأ للأشياء هو العقل المدبر للكل . وهو المدأ لجميع الأشياء (انقساغورس) . (في النفس/١٩) مبدأ الموجودات هو الذي لا نباية لم، وإن كان منه كان كل الكون ، واليم ينتمي الكل (بعض القداء) .

هو الهواء، وإنَّ منه كان الكلّ، وإليه ينحلّ. هو المتشابعه الأجزاء (انقساغـورس). (نفس المعد/٨)

انَّ أَوْل المُوجودات ومِعنَّاها هو شيء غير متحرَّك لا بالذَّات ولا بالعرض. وهو الذي يُعرَّك الحَمرُكة الأولى السّرمديّة، الواجدة المتصلة. (تفسير ما بعد الطّبية/١٦٤٤)

ـ البادئ.

(۱۳۹۳) **المبدأ الأوّل ه**و الذي ينبغي أن يعتقد فيه أنّه الإله تعالى. (رسائل الغاربي، النباسات الدنيّة/٣)

(هو) موجود بنفسه، وعقل، غايته ذاته. (الحدود والغروق/17)

المبدأ الفياض هو الله تعالى ومن بعض الحكماء إنه العقل الأول على ما في بحر الجواهر، والمستفاد متا ذكروه إنه العقل العاشر المستمى بالعقل الفقال. (كثاف اصطلاحات الفنون/١٠٠)

### المدأ الفاعلي/٣٤٦

(1898) المبدأ الفاعلي هو الذي يصدر عنه الأثر. (يضاح الفاصد من حكة عبر التواعد/١٣٦) حم الفاعل.

(1930) المبدأ الشريب والبعيد والأبعد البنأ الترب مر الغزة الحرّكة الّتي في عضلة العضو، والبدأ الذي بليه هو الإجاع من الترة الشّوقية والأبعد من ذلك هو الشخيّس أو اللغكر. (إهنات الشفاء/١٨٤)

ــه العلل البعيدة والقريبة.

(۱۳۹٦) المبذعات ـــه اغدث.

(١٣٩٧) المبصّر بالذّات ــه اغسوس بالذات وبالعرض.

(۱۳۹۸) المبضر بالعرض به اغموس بالثات وبالعرض.

(1894) هتى أعلى جنس بعثم جميع الأنواع النبي تعرّفت في مشار مشار إليه العني هو» أو متى كان أو يكون، يستمي متى . (الحروف/٧٧)

رف ويعود، يسمى على «الروي (١٩) من نسبته إلى الرأمان اغدود المعلوم المنطبق عليه، وعن نبايني ذلك الزمان المنطبقتين على نبايتى وجود ذلك الخداد، جسماً كان دلك أو غير جسم يعد أن يكون متحركاً أو ساكناً أو في ساكن أو في متحركاً

كلّ ما سبينه أن يجاب به في جواب حرف «متى» اذا استعمل، يستونه (الفلاسفة) بلفظ متى. (ننس المدر/٢٢)

هي نسبة الشيء، إلى الزِّمان الحدود الماضي

والحاضر والمستقبل. (مفاتح العلوم/١٤٤)

هو كون النّيء في الزّمان. (الثمليفات /١٧٤، ٤٢) هــو كمدون الشــيء في الـــزّمـــان أو في الآن. (المحميل/١١٤)

رشخصين(١٠٤) عبارة عن كون الشّيء في النِّمان أو في طرفه.

(المباحث المشرقية /(عدد) هو حالة تحصل للشّيء يسبب حصوله في الزّمان أو

في طرفه . (شرح المدابة الايربة/٢٧١) هو نسبة الشيء إلى الزّمان المعدود الّذي يساوق ما المعدد الله المرابع المعدود الله المداول

موجوده وتنطبق نهاياته على نهاية وجوده، أو زمان محدود بكون هذا الزمان جسزءاً منه. (تهافت الغلامة/۲۲۶)

هو كون الجسم في الزّمان. (سه رسالة شيخ اشراق /١٣٧، القبسات /٨)

هي نسبة الزَمان الحضل والآن الحضل من الآن الحاضر، إلى الحركة وإلى الأشياء الموجودة من حيث هي متحرّكة. (رسائل ابن رشد، كتاب النساع الطبعي/٥٠)

هو حصول الشّيء في الزّمان المعيّن، ككون الكسوف في ساعة كذا.

هو عبارة عن حصول الشّيء في زمانه أو في طرفه ، فهو نسبة الشّيء إلى الزُمان بالحصول فيه . (إبضاح انقاصد من حكمة عين القواعد/١٦٠)

هو حصول الشّيء في النّرَمان؛ ككون الكسوف في وقت كذا . (مطالع الأنظار /٧١ و ٧٧)

هو حصول الشّيء في الزّمان المعبّن. (شدع حكمه انميز/٢٦١)

هو الحصول أو الهيئة الثابعة للحصول في الزَّمان أو طرف، وهو الآن. (شرح المائف/١٩٣)

العرض إنما أن يقتضي لذاته القسمة أولاء والثَّاني إنما أن يقتضى لذاته النسبة أولاء فهذه أقسام الملائمة لا غرج للمرض عنها ... فالنسبة إنما للأجزاء؛ أي لأجزاء موضوعها بعضها إلى بعض،

وهو الموضع ، أولا تسكون النسبة بين أجزاء موضوعها ، بل لمجموعه إلى أمر خارج عنه وهي إثنا إلى كم ، فإن كان ذلك الكم فمارًا ... فإن انتقل ذلك الكم القمار به ؛ أي بانقال موضوع النسبة فهو الملك ، وإلا فهو الأبين ، وإن كان ذلك الكم غير فاز فهو التي ... (نفس المسدر ١٩٥١)

هـو كـون الشّيء في زمـان واحـد أو في حدّ مـنه . (الحكة التعالية ٢١٩/١)

هو نسبة الحركة أو المتحرّك إلى النِّمان. (النّواعد الزّبوبيّة/٢٤)

قسم من الأعراض النسبية، وهو حصول الشيء في الزّمان المميّن أو في طرفه وهو الآن. (كتّاف اصطلاحات الفنون/١٣١٢)

هیشق است که عارض می شود از برای شی ه بسبب بودن آن شیء در زمان و با در حلی از حدود زمان.

عبارت است از بودن شيء در زمان و يا حدّى از حدود زمان <sup>(۱)</sup> (نمات إلهــُــُــُ(۲۱۷)

هو الهيشة الحاصلة من كون الشيء في الزّمان. (شرح منظوة ١٩٣/٢)

الزّمان، المقولات.

(١٤٠٠) **متى الحقيق والغير الحقيق** منه ما هو متى حقيق. وهو كون القيء له زمان مطابق له لا يفضل عنه.

ومنه ما هو ثان غير حقيقي. وهو كون هذه الحركة الواقعة في سُاعة مشلاً في أوّل السيوم، أو في الشّهر... والفرق بين البابين أنّ الزّمان الحقيق

الواحد يشترك فيه الكثيرون. (الحكة المنمالية (١١٨/١)

(١٤٠١) متى الغير الحقيق
 من الحقيق والغير الحقيق.

(١٤٠٢) المتأخّر ــه التقدّم والتأخر.

(١٤٠٣) المتتا**ليان** هما اللّذان ليس بين أوْلها وثانيها شيء من جنسها؛ مشل البيوت المتاك، وقد تكون متفقة النّج، وقد تكون عتلفة النّجو. (النّعميل/٣٢٠، الماحث الشرقة (١٤٤/)

دو امر باشد که میان اؤل و ثانی ایشان چیزی از جنس ایشان نباشد، خواه مشفق باشند در نمام ترج، چون خانه و خانه، و خواه مختلف چون صفی از حجر وشجر. (۱) (درة انتاح ۱۹۲۳)

هما اللّذان ليس بين أوقها وشانيها شيء من جنسها؛ سواء كانا مشفقين في النّوع كبيت وبيت أو غنطفين؛ كبيت وحجر. ويُسميّان التشافعين أيضًا. (شرح حكة العين/٢٥٢)

ـ التنالي.

(۱٤٠٤) المشجانسان هما اللّذان لمها تشابه معاً في الوضع وليس يجوز أن يقع بينها ذو وضع. (تهاف الفلاسفة/٣٠٥)

الأثنان إن اشتركا في الجنس فها التجانسان. (شرح حكة العين/١٣٤)

ــه المشتركان، الواحد بالجنس.

 إلا \_ هما الأمران اللّـذان ليس بين أقلها وثانيها شيء من جسمها؛ مواه كانا طفقين في الثيع؛ كبيت وبيت، أو فتلفين؛ كشجر وحجر في صف واحد.

١ حــ هــي الحيشة العارضة للشّــي و الأجل كوند في الزّمان ،
 أو في حد من حدود الزّمان ,

عبارة من كبون الشّيء في الزمان أو في حبة من حدوده.

(١٤٠٥) المستحرك الأوّل هو الذي لا يتحرّك من قبل جزء فيه، وهو المتحرّك من ذاته. (رسائل ابن رشد، السّماع القبيعي/١٠)

> (۱٤٠٦) المتحرّك بالاختبار ــ المتحرّك (يأفسامه).

(۱۹۰۷) المتحرّك (بأفساهه) إنّ لكلّ متمترك عربك المقيء متحرّك عرّكاً غيره، لا متمناع تمريك المقيء ذاته، وإلاّ لكان شيء واحد مندرجاً تمت مقولين بالذّات: وهما الفعل والانفعال. فالمتحرّك إمّا أن يتحرّك من تلقاء ذاته أو من تلقاء ما يبايته. فالأول إمّا أن يكون فاعل حركته يتحرّك ضرباً من الحركة ويمرّك ضرباً آخر منها، فيستى متحرّكاً بالاختبار، وإمّا أن لا يكون هكذا فيستى متحرّكاً بالظهر،

والمتحرّك بانظبع أِضا أن لا يكون معه إرادة ؛ كحرّكة الثار إلى فوق فيستى متحرّكاً بالظبيمة ، وإن كان معه إرادة فيستى حرّكة فلكيّة . والشّافي إن كانت حركته كحركة الحجر إلى فوق

والشّاني إن كانت حركته كحركة الحبر إلى فوق فيستى حركة قسريّة، وإن كانت كحركة راكب الشفينة فيسسّى متحرّكاً بالعرض. (الشّواهد الزوية/٢٠١)

المنحرك بالحقيقة وبالعرض.

(۱۹۰۸) المتحرّك بالحقيقة وبالعرض ما يوصف بالحركة إنما أن تكون الحركة حاصلة فيه بالمعقبة بأن تكون الحركة حارضة له إلى توسط عروضها لشيء آخر أو لا تكون بأن تكون الحركة حاسلة في شيء آخر يقارته فيوصف بالحركة تبعاً لخلك ، والثاني يقال له: إنه متحرّك بالعرض وبالنّع، وتسمّى حركته حركة عرضية. (كذات العرض العلاحات النين/٢٤٣)

- المنحرّك (بأقسامه).

(۱٤٠٩) المتحرّك بالطّبع مه المنحرّك (بأفسامه).

(۱۹۱۰) المتحرّك بالطبيعة - المتحرّك (بأفسامه).

(۱۶۱۱) المتحرّك بالعرض حه المتحرّك ، المتحرّك بالدّات وبالعرض.

(۱۹۱۳) المشحیّر هر ممکن که هست یا مشجّر است، یا حال است در متحبّر، یا نه منحِبّر و نه حال در متحیّر...

متحیّز آن بود که اشارت حسی بدو توان کردن که اینجا است یا آنجا است. (۱) (نظائف المکدر)

كُلُّ جُوهِر فهو متحيّز... وكُلُّ متحيّز؛ إمّا أن يقبل القسمة وهو الجسم.... (مطالع الأنظار /١٠٩ و ١١٠)

قال المتكلمون: لا جوهر إلّا المتحيّز؛ أي القابل بالذّات للإشارة الحسّيّة. (شرح الوافف/٢٠١) - الجسم، الجوهر.

روده) المتخالفات المشلان هما الفيئان المثان تسدد حاصبه المألفان تسدد حاصبه كالسوادين. والمتخالفان ما لا تسدد أحدهما مسد صاحبه. (إيضاح القامد من حكة عين القواهد/14)

١ ـ كلا هو ممكن فإننا يكون متحبّراً أو حالاً في
المتحبّر، أو لا هو متحبّر ولا حال في المتحبّر....
والتحبّر هو شيء بكن الاشارة الحبّية إليه بأنه هذا أو
هناك .

الغيران إن اشتركا في تسام الماهيّة فثلان، وإلّا فتخالفان. (مطالع الأنظار/٢٥)

الاثنان إن اشتركا في الشوع فهو المثلان، وإلّا فهو المتخالفان. (شرح حكمة العين/١٢٤)

هما موجودان لا بشتركان في صفة التفس ولا يمتع اجتماعها لذاتيها في محل من جهة. (شرح الماقد/١٤٢)

ــه الغيران، المثلان، المشتركان،

(۱۹۱۸) المتداخلان التداخل هو الذي يلاقي الآخر بكلّتِته حتى يكفيها مكان واحد. (الحدود لابن سبنا / ۲۸، رسائل ابن سبنا / ۲۸، اللّتي يلاقي الآخر بكلّتِته حتى يكفيها مكان واحد؛ المتداخلان ( (بافت الفلاسفة/ ۲۰۰۰) متماشان آنند كه ذوات ايشان در وضع مختلف باشند و اطراف ايشان در وضع متحد و چون ذوات ايشان با اين در وضع متحد باشند دادا باشند (۱) (درة التاج ۱۹۲۶)

(1810) المتساويان إنها شبئان كل واحد منها يطابق الآخر مثلاً. (الإشارات والشبهات/11) هما (المشلان) النساويان، إن اشتركا في الكمّ. (شح حكمة الدين/۱۲۲)

الهو هو في النّوع إذا كان في الجوهـر قبل له مماثل، وإذا كان في الكمّيّة قبل له: مساوٍ. (رسائل ابن رشد. كتاب ما بعد الظبيمة/٢٤)

المشتركان، الهو هو.

◄ اللداخل.

(1913) المتشابه الأجراء تقال: «مثنابه» إذا لم تكن هي هي بنوع مبسوط، ولم تكن غير غنطلفة بالحقظ المركب بالقسورة (ارسطاطاليس). (نضير ما بعد الظيمة/١٢٩٠) مبدأ الوجودات هو الهواء... وهو المثنابه الأجزاء. (ف تلفس/١٩٠)

اللمساد في حتسها . وهي هذه : الأجزاء التي لا تتجزأ، والحلاأ، وما لا نهاية له . واشتشابهات . وهي تستى متشابهات الأجزاء , وتستى أسطقتات . (نفس المعدر/١١٤)

> (۱٤۱٧) المتشابهان - الاتحاد، المشتركان، افوهو.

ــه الأسطقسّات، المدأر

(۱۶۱۸) المتشافعات - المتاليان.

(۱٤۱۹) المتشاكلان ــه المشتركان.

(١٤٣٠) المتشخص الشخصات تنتي إلى شيء متضغص بذاته، وهذا هو الأين والوضع. فإنها متشخصان بذاتها. والمغضصات تنتي إلى متخصص بذاته. وذلك الحبركة الإرادية. (التطبقات ١٠٠١)

المشخّص هو الّذي لا يوجد مثله. والإنسان يوجد مشله معه من حيث هو انسان، لامن حيث هو متشخّص.

الخَصْص ما يتعيّن بالوجود للشّيء وينفرد به عن شبه.

والمُضَصِّ يَدَخُلُ فِي الوجودِ الشِّيءِ، والمُسْخُص

يدخل في تقويمه، وتكنوينه بالفعل شخصاً. (نفس الصدر/١٠٧)

به التشخّص، المشخّص.

(١٤٢١) المتصل بقال على وجهين:

فتارة يفال لشيء متصل بغيره فيكون بالفياس إلى عبره متصلاً.

وتارة لا يقال بالقياس إلى غيره، وهو ما يمكن فرض جزئين فيه بجمعها حدّ مشترك بكون نهاية لها.

والَّذي يقال بالقياس بغيره فتارة يلحق الأعظام بما هي أعظام ... (الشطيقات/٨٨)

التّصل لا يمكن فرض شيء مشترك بين جزئيه ؛ ذلك الشّيء لا يصح أن يكون جزءاً من أحدهما. والنفصل ما لم يكن كذلك .... (نفس الصدر/٨٨) التّصل اسم مشترك يقال لثلاثة معان:

أحدهما هو الذي يقال له متصل في نفسه الذي. هو فصل من فصول الكم.

وحده أنه ما من شأنه أن يوجد بين أجزائه حد مشترك . ورسه أنه القابل للانقسام بغير نهاية . والثاني والثالث بعن عوارض والثاني والثالث بعني الأول من جهة ما هو كم متصل ، وهو أنّ المتصلين هما اللذان نهايشاهما واحدة .

والنّاني حركة في الوضع، لكن مع وضع. فكانَّ ما نهايته ونهاية شيء آخر واحد بالفحل يقال إنّه مقصل؛ مثل خطّي زاوية.... (الحدود لابن سينا ٢٦/، رسائل نهن سينا /٢١٨)

الَّذي حركته واحدة بذاته ولا يمكن بنوع آخر. الَّذي يتحرَّك من ذاته حركـة واحـدة من نمرٍ أن يمكن فيه حركة من نوع آخر.

هي الَّتِي تُحسُّ باللَّمسُ شيئًا واحداً. هي الَّتِي تُحسُّ باللَّمسِ والصر واحدة. (تفسير ما

بعد الظبعه/٥٢٩)

هو الذي ينقسم إلى ما ينقسم دائماً. والجسم من أنواع المتصل وهو المنقسم إلى كلّ الأبعاد. (رسائل ابن رشد، النباء والعالم/٣)

المتصل الذي ليس له أجزاء بالفعل.

والمنفصل على نوعين: ما الأجزائه وضع بعضها عند بعض؛ كالأعضاء الآليّة.

وما ليس لأجزائه وضع بعضها عند بعض؛ كالعدد . (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد القبعة/٣٠) ــه الزمان الكو المصل المقصلان .

(١٤٢٢) المتصل الحقيقي وغير الحقيقي وغير الحقيقي النصل المختفي كون الفيء بحيث يكون لأجزاء الوهمية حدود مشتركة يكون نابة جزء وبداية جزء آخر. (معليقة على الشفاء المدراللين/١٤)

ما لا يوجد في حدّ مشترك لأجزائه .

والمتصل غير الحقيقي ما يكون اتصاله بنماس بين أمرين أو بلصوق يوجب الشكلام بينها بالحركة بعمر الانفكاك . (نفس الصدر/۸۸)

(۱۶۲۳) المقصلان دو چیز باشند که دو طرف ایشان متلازم باشند.<sup>(۱)</sup> (دژه التاج ۱۷/۳) حم القصل.

.

(۱۶۳۶) المنتضافان هما الشيّشان اللّذان يشافي كلّ واحد منها صاحبه ولا يدور عليه. (ربائل اعوان الضناء ۱۷۱۸)

١ ــ كُلُّ شيئين طرفاهما متلا زمان.

للموضوع أؤلاً، لا كعروض الإنسانيّة والفرسيّة للهادّة، بل كعروض المزاج الحارّ والزاج البارد لها. (التحميل)•••)

هما الموجودان اللّذان يتعاقبان على موضوع واحد ولا يجتمعان فيه وبيتها فاية الخلاف. (شرحي الإشارات //١١٥)

ما يستماقبان عل سوضوع واحد وبينها غاية الخلاف. (الحكة التعالية ٢٧١/١)

إِنَّ المعقابلين إِمَّا أَنْ يكونَ أحدهما عدماً للآخر أولا ... والثاني إن لم يعقل كلّ منها إلاّ بالقباس إلى الآخر فيها المتضايفان وإلاّ فيها متضادان. (نس المعدر ١٠٣٧)

هما الوجوديّان اللّـذان لا يتوقف تعقّـل أحدهما على الأخر.

هما الوجوديّان غير المتضائفين، المتماقبان على موضوع واحد لا يتصوّر اجتماعها فيه، وبينها غاية الحلاف. (نفس المعدر ١١٢/٧)

ها وجوديّان غير مجتمعين في موضوع واحد، بينها غمايـة الحدّلاف؛ كما في اصطلاح الإلميّين، أو المتعاقبان على موضوع واحد من غير اجتماع؛ كما في اصطلاح المنطقيّين. (الفّواعد الزّبوية/٣)

ے التقابل، نقابل التھاد.

(1670) المتضايفات نسبة موجودة في التضر بين شيئين غتلفين ذات كل واحد منها يقال بالقياس إلى الآخر ولا يضهم من دونه. (اخدود وافروق/۱۱)

المتقابلان هما اللذان لا يجتمعان في ذات واحدة من جهة واحدة في زمان واحد، وإن كانا وجودين فإن كان تمقّل كل واحد منها بالقياس إلى الآخر فيها المتضايفان. (ايضاع القامد من حكة من النواعد)،

الاثنيان إن كانا وجودتين فإن كان تعقّل كلّ

منها بالقياس إلى الآخر فها المتضايفان. (شرح حكم الدين/١٣٦)

إِنَّ المتقابلين إِنَّا أَنْ يَكُونُ أَحَدَّهَا عَدَمَا لَلاَّرِرُ أُولاً ... والنَّانِ إِنْ لَمْ يَعْلَى كُلُّ مِنْهَا إِلَّا بِالقَبَاسِ إِلَّى الآخرِ فِهَا المتضافِقانَ. (الحَكَّةُ التَعَالِةُ ١٠٣/٧) هما الوجوديّان يعقل أحدَّهَا مع تعقَّل الآخر. (انقراه الزَّرِيَّةُ/٣)

هیارتند از دو معنی که تعقل و تعوّر هریک بسته پشتل و تصوّر دیگری باشد. بحیثیتی که هیچیک از آن دو معنی را تقرری و ثبوتی در ذهن نبیاشد مگرایشکه دیگری را تقرری و ثبوتی در ذهن حاصل باشد.<sup>(۱)</sup> (لعات المت<sup>(۲۷)</sup>)

ــه التقابل، تقابل الشخايف.

(١٤٢٩) المتطابقان ب المتركان.

(١٤٣٧) المتعقّبل هرأن يكون له جودة رويّة في استخباط ما يضبخني أن يفحل على رأي ارسطوطاليس من أفعال الفضيلة في حين ما يفعل في عارض عارض، إذا كان مع ذلك فناضلاً بالفضيلة الخُلقيّة. (ضول منترة ٨١/)

ــه الفاضل.

(١٤٣٨) المتقابلان هما القيشان اللذان لا يمكن أن يوجدا في موضوع واحد من جهة واحدة في وقت واحد. (رسائل الفارايي، رسائل منزقه/٢٠) كمل الأشياء التي لا تجتمع في موضوع واحد من

١ ــ عبارة عن معنين يتوقّف تنشّن كلّ واحد منها وتمرّره على تمثّل الآخر وتصوّره، بجبت لا يتحشل لكنّ منها تفرّر وتبوت في الذهن إلاّ بعد حصوفها للآخر في الذهن

## المعتدم والمتأخر/٢٥٧

جهة واحدة في زمان واحد فإنّها تسمّي متقابلات. (إلميّات الشّفاء /٣٠٤ النّحسيل /٩٩٤)

هما الَّلذَان الموضوع لمها واحد، ولا يجتمعان فيه. (المدود والفروق/۱۸)

هما اللّذان لا يجتمعان في شيء واحد باعتبار واحد. (مه رمالة شيخ اشراق/١٤٠)

ها اللَّفَانُ لا يَجتمعانُ في شيء واحد في زمانُ واحد من جهة واحدة. (الباحث الشرقيّة ۱۹۸۱) دو امر متصور باشند كه صادق نباشند بر شيء واحد در حالت واحده از جهت واحدة.<sup>(۱)</sup> (درّة الناج ۲۹/۲)

هما اللّذان لا يجتمعان في ذات واحدة من جهة واحدة في زمان واحد. (إيضاح القامد من حكة عن الفواعد /24، شرح حكة الين /١٢٥)

هما اللّذان لا يجتمعان معاً في شيء واحد، من جهة واحدة (القراهد الزبوية/٦٢)

- التقابل، تعابل التضاد، تعابل التضايف، تقابل العدم والملكة.

(١٤٧٩) المتقدم والمتأخّر المتدم هو الذي متى وجد لم يسارم وجود المستأخّر. (الحدود والنروق/١١)

هو الذي له الوصف الذي للمتأخّر بكلّ حال وليس للمتأخّر ذلك إلّا وهو موجود للمتقدّم. (ناف اللامقة/٣٢٧)

إنّ المتقدّم داغاً هو أولى بالنوجود (أرسطاطاليس). (تغسير ما بعد الطبيعة/٣٤)

ــه التقدم، القدم، القدم الذّاق، القدم الزّماني، الـــق.

(۱۹۳۰) المتقدم الحقيق هو ما يكون التجم الحقيق هو ما يكون التجم أو التخدم تقدماً ذاتياً له، وذلك فها يكون بالظم أو باللهات و أعني باللهات ما لا يكون وجوده متملقاً آخر في القاني ويكون وجود ذلك الشيء الآخر مستاداً من الأقل حلى أن رفع وجود الثاني لم يب أن يرفع وجود الأول. (اللمصيل/٢٦) هـ التقدم بالحق، اللهبية.

# (۱۹۳۱) المتقدم بالزنبة (المقدم

بالمرتبة) المنقدم بالمرتبة كان ما كان أقرب من المبدأ الموجود بالفعل، أو المفروض فرضاً؛ كما يقال: إنّ بغداد قبل الكوفة، إن كان المبدأ منا يلينا .... ويصح في المتقدم بالمرتبة أن يجمل المتقدم متأخراً، والمناخر متقدماً. (التحميل/١٤٥)

كُلَّهَا كَانَ أَقَرِبَ مِنَ الْمِيدَا الْمُوجُودِ، أَوِ الفُروضُ فهر مقدم برتبة ؛ كما يقال: إنَّ بفداد قبل كوفه. (المكن التعالى: ٢٠٥/١)

إنّ الشفلم إمّا أن يكون بحيث بقتضي مدم الاجتماع بين المقدم والمتأثّر في الوجود أم لا، والأوّل هو المتقدم بالزّمان، والشّاني إمّا أن يكون عصاجاً إليه المتأثّر أولا، والأوّل إمّا أن يكون المستقدم فاعلاً وهو الجلّي أولا وهو الطّبيعي، والنّاني إمّا أن يمدر فيه معاً يكون القرب منه تقدماً وهو الرّبي.

هو ما كان أقرب من مبدأ عدود ، أو كان نفس المبدأ المعدود ؛ سواء كان بحب الحس وضماً إن كان الترقب بحسبه ؛ كترتب الضغوف في المجد منسوبة إلى الحراب ، أو كان بحسب المقل طبماً إن لم يكن الترتب بحسب الرضع ؛ كترتب الأجناس والأنواع ؛ سواء أخذ من الجنس العالي فيكون كل ما هو أعل ، أقدم ، أو أخذ من التضخص فيكون الأمر بالمكس . (شرح المداية

١ - هما أسران متصوران لا يصدقان على شيء واحد في
 حالة واحدة ، من جهة واحدة .

(التحيل/١٦٨)

هو الّذي لا يرتفع بارتفاع التشلم عليه ويرتفع المتقلم عليه بارتفاعد. (مقاصد الفلاسفة/١١٧)

الفقد بالظبع ما يرتفع برفعه المتأخر، ولا يرتفع هو برفيع المتأخر؛ كشقدم الواحد على الاثنين. (الحكة النمالية 1/00)

إنَّ التَّقَلَمُ إِمَّا أَنْ يَكُونَ بَمِيثُ يَفْتَضَي عَدَم الاجتماع بين المقدّم والمُتأخّر في الوجود أم لا ... والشَّاني إِمَّا أَن يَكُونَ عَمَاجِماً إليه المَاخَر أولا، والزَّالِ إِمَّا أَن يَكُونَ المُتقَدِّم فَاعَلَّ وهو البِلْمي أَو ...

لا، وهو الظبيعي ....

هو الذي لا يمكن أن يوجد الآخر؛ أي المتأخر إلاً وهو موجود معه أو قبله ليشمل المطات، وقد يمكن أن يوجد وليس الآخير بموجود. (شيح هناية الانهية/٢٢٠)

هو ما يكون علّـة للشّيء في مهيّـته ؛ مثلاً الواحد علّـة الاثنين في اثنينيّـته . (القبــات/١٠)

- التقدم بالقليم، التيق بالقليم، القبلية بالقليم.

(١٩٣٥) المتقلام بالعلّميّة هو أن يكون علّـة لوجوده (الشّـيء)، لا لماهيّـته فـاهيّـة الشّيء غير آنيته . (الشلمات ١٩٢/، القـــات (١٠)

أمّا المعقدم بالطّبع ما لا يكون وجود التشدم علّه لوجود المتأخّر، فأمّا المتقدم بالعليّة فكا أنّه منقدم بالوجود فكذلك وجوده علّة وسبب للمستأخّر. (التحميل/174)

المقدم بالطّبة هو أن يكون وجود المنتذم علّه لرجود المتأخّر، فكما إنّه ينقدم عليه بالوجود فكذلك بالوجوب؛ لأنّه سبب للمشأخر. (الهكة المنالة ٤٢٥/٢)

تقدّم ذات الضاعل عل ذات المصلول، تقدّم بالملّيّة. (نفس المبدر ٢٠٥/٤)

إِنَّ الشَّقدَم إِمَّا أَن يكون بحبت يقتضي عدم

الأثريّة/ ٢٣٠)

- النفدم بالزنية ، القبلتية بالزنية .

•(١٤٣٢) المتقدم بالرّمان هو الذي أنرب من ابتداء هدود، فيكون له أن يل ذلك المبدأ حيث ليس يلي ما هو بعده، والذي بعده يل ذلك المبدأ، وقد وليه هو، وفي الزّمان كذلك أيضاً بالتبية إلى الآن الحاضر، أو آن يغرض مبدأ وإن كان مبدأ عند على الخاضر والمستقبل. (إلمؤات الفياء/١٥٣٠)

إنَّ الشَقدَم إِمَّا أَن يكونَ بَعِيث يقتضى عدم الاجتماع بين المقدّم والمتأخر في الوجود أم لا ، والأوّل هو المتقدّم بالزّمان... هو أن لا يجتمع المتقدّم مع المتأخّر في زمان ؛ كفدّم بعض أجزاء الزّمان على بعض، وكتقدّم موسى على عيسى حمليها السّلام. لكن الأوّل بالذّات والآخر بالمرض. (شرح المداية الانبرتة/٢٠٠)

ـ التقدم بالزمان، القبلية بالزمان.

(۱۹۳**۳) المتقدم بالشّرف** انتقدم الاشرف ما هو أقدم في ذاته , ولا يصغ وجود تباليه إلّا بعد وجود متقدم . (الشطيقات/۲۱)

إِنَّ الشَّقَدَم إِمَّا أَن يكونَ بَعِبْ يَغْتَضَى عَدَم الاجتماع بِن المُقدَم والمُتأخّر في الوجود أم لا ... والشَّاني إِمَّا أَن يكون عناجاً إليه المُتأخّر أولا ... والنَّاني إِمَّا أَن يعتبر فيه مبدأ يكون القرب منه تقدماً وهو الرَّبِيّ ، أولا وهو الشَّرف . (شرح المدابة الانبرة/٢٢٠)

- التقدم بالزنبة، القبلية بالزنبة.

(١٤٣٤) المتقدم بالقليع هو ما يكون ملة للقي في ماهيته. (الشعيفات)(١٤٢٠)

ما لا يكون وجود المتقدم علَّة لوجود المتأخّر.

### المتقدم في المكان/ ٢٥٤

الاجتماع بين المتفذم والمتأخّر في الوجود أم لا... والشّائي إنمّا أن يكون محتاجاً إليه المتأخّر أولا، والأوّل إنمّا أن يكون المتقدّم فاعلاً وهو العِلمّي .... (شرح الهداية الانبريّة/٢٠٠)

مه النَّقدم بالعلَّبَة، الشبق بالعلَّبَة، الغيلِبَة بالعلَّبَة.

(١٩٣١) المتقدّم في المكان مو الذي أفرب من ابتداء عدود، فيكون له أن بل ذلك المبدأ حيث للبدأ حيث لبده بل المبدأ حيث لبدأ وقد وليد ( إلمات الشفاء ١٦٣/)

- التَّقدُم، القبليَّة.

(۱۹۳۷) المشكلم من قام بـه الكلام، قبام الموجود بالموجد. (كتاب الشاعر/ه)

عبارة عن محدث الكلام في جسم من الأجسام؛ كالهواء وغيرها.

ما قام به الشَّكلُّم لاماقام به الكلام. (البَّما والماد تصدرالذين/١٤٥)

**ـه الكلام**.

(۱۹۳۸) **المتكوَّن** هو الّذي وجد بعد أنّ لم يوجد. (رسائل ابن رشد، كتاب النّماع الطبيمي/٣٣) هو شيء مؤلّف من مسادّة وصورة، وعدم في الموضوع يتقلّم. (نفسير ما مد الطبية/٨٥٧)

(١٤٣٩) المشماشان مما اللذان نهايناهما معاً في الوضع لبس بجوز أن يقع بينها شيء ذو وضع. (الحدود لابن سبنا /٢٠٨، رسائل ابن سبا /١٠٤) هما اللذان طرفاهما معاً لا في المكان، مل في

الوضع الواقع عليه الإشارة فإنّ الأطراف ليست في مكان أليقة ، ولها وضع مّا . (القحمين/٣٠٠) حما اللّذان بايناهما مجاً . (رسائل ابن رشد، كناب الكون والناسد/)

هما اللّذان طرفاهما مماً في الوضع؛ أي في الإشارة لا في المكان. (الباحث المشرفية (121)

آنند که ذوات ایشان در وضع عنتلف باشند و اطراد ایشان در وضع متحد. (۱۱ (درة الناج ۱۹/۳) - ما اللماس.

(۱٤٤٠) المتناسبان

المشتركان.

(١٤٤١) المتناهبان إنَّ كلّ جسم وكلّ عدد له ترتيب طبيعي وأجزاء موجودة معاً فها متناهبان. (التعميل/٥٠٠)

ـ النهابة.

(۱۹۹۷) المتواترات هي ما بحكم بها مجرّد خبر جماعة يمتنع تواطؤهم على الكذب. (شرح الونف/٧١)

**← الأخبار.** 

(۱٤١٣) المتوازيان ← المننوكان

(١٩٤٤) المشال تحقيق كلي بواحد من جزئياته. (الحدود والفروق/٣٥)

(١٤٤٥) المُثُلُ هو الضور العلميَّة القائمة

١ ... هما اللّـذان تحتلف ذواتها في الوضيع وتشجد أطرافها:
 فيه .

البرزنجيّة ( للمة الميّة/٩٢) - العقول، عالّم المُثل.

(۱٤٤٧) المثلان مثلان دو مشارکت باشند در حقیمقی واحدة از آن روی کمه ایشان چنین باشند. (۱) (دره التاح ۲۱/۳)

هما الشّيشان اللّذات تستة كلّ واحد منها مسدّ صاحبه . (إيضاح القاصد من حكة من القوامد/14) الغيران إن اشتركا في تسام الماهيّة فهما الثلاث . (مطالم الأنظار/10)

الاثنان إن اشتركا في القوع فالمثلان. (شرح حكمة العنر/١٢٤)

الوجودان الشيتركان في جيب القيفات التفيية.

هما الموجودان للذان يشارك كل منها الآخر فيا بجب له، وبكن، ومتنع.

ما يسد أحدهما مسلد الآخر. (شرح المواقف/١٦٠) هما المتشاركان في حقيقة واحدة من حيث هما كذك . (الحكة التعالية ١٠٠/٠)

البمثل هو المشارك الشّيء في تدمام الماهيّة (عند الحكاء). (كتّاف اصطلاحات الفنون/١٣٤٢)

المتخالفان، المشتركان، الهوهو.

(١٤٤٨) المجعول بالذّات وبالعرض بمنول

منقسم می شود به دو قسم؛ یکی بالذات، و دیگری بالمرض. مجمول بالذات آن است ک بنفس خود بجاهل و علت خود مرتبط باشد و در ارتباط و نعلق واسطه نخواهد. و به عبارت دیگرا آن است که حیثیت ذاتش عین حیثیت نعلق و ارتباط باشد باین معنی که مفهوم مجمولیت و معنای

١ حما الشاركان في حقيقة واحدة من حيث ها كذك .

بذاته ـتعالىـ علماً حصولياً (الفارابي). وجود الظبائم التوميّة في الحتارج (الشّيخ الرئيس

ابن سينا). إنها عبارة عن الأشباح المثالية المقدارية الموجودة

إنها عبارة عن الاشباح المثالب المدارية الموجودة في حالم المشال، وهو صالم مستوسط بين عالم المفارقات وعالم الماذتيات. وسبحيء البرهان مثا على وجوده.

عبارة عن سلسلة الأنوار المعلمية الغير المترتبة في العلية الثارتية المعقول، فيصدر عنها أنبواع الأجسام البسيطة؛ فلكرتبة كانت أو عنصرية، والمركبة حيوانية كانت أو نبائية أو جادية. (الشواهد الزبوبية /١٩٠ و ١٩٧)

المُثْن الأفلاطونية.

(1811) المُمثّل الأفلاطونيّة عليه ما المعالم المعالم

العفول عندهم (الحكماء الرواقين) على ضربين: أحدهما القواهر الأحلوث؛ وهم الذين وقعوا في الشلامل القلوال ما سوى الذين وقعوا في أواحر تنسك الشلامسل. وشانيها: أرساب الأصنام وصواحب الأنواع الجسرمة المستون سالمُنُل الأفلاطونية. (هم المدر/١٥١)

الحق أن ما أنبته الأوانل من السُشُل التورقة وأرباب الأنواع المبرزخية هي ذوات نورية قالمة بذاتها أخس من الطبقة الأخبرة العقلية لتملّقها بالبرازخ ، بالربوبية وأتصافها بمالها ، وإن اختلفا بالتجرد والمارية والمقلبة والحشية ، وأشرف من التفوس الشاطقة الاستخدائها في الفعل من الأحساء.

وهى أضراد بجنازية دون الحنضيضية لللأنواع

صادریت از حاق ذاتش و نفس حقیقتش منتزع شود و در حد نفس خود و در مرتبه ذات خویش مصداق و محکوم علیه معنی مجمول و مفهوم صادر باشد، و در مصداقیت و منشأیت انتزاع، به ضعیمه ای از ضمایم و واسطه ای از وسایط اگرچه آن ضمایم و وسایط اعتباریّه و تعمّلیه باشد، عتاج نباشد...

و مجمول بـالعرض آن است که نه چنین باشد. (لمات الهـتهٔ /۱۱۸ و ۱۱۹)

و به اعتبار دیگر؛ ذاتیات بجمول بالداتند و ماهیات ملتشه از ذاتیات بحمول بالعرض است. و فرق به اعتبار تملیل و ترکیب، و اجال و تفصیل است. (۱۰ (نفی العمد/۲۰۰)

وبعيسارة أحسرى: الجيول بالذات هو أن يكون حيثة ذاته نفس حيثية تعلقه وارتباطه بالجاهل ؟ يمنى أن يكون مفهوم الجيولية ومعنى الشادرية فيه منزماً عن حاق ذاته ونفس حقيقته ، ويكون في حد نفسه ومرتبذ ذاته مصداقاً لمنى «الجيول» ومفهوم «القادر» والحكوم عليه بها ؟ يحيث لا يحتاج في هذه المصداقية والنشأية للانتزام إلى ضيمة من القدمام ، وواسطة من الوسائط ، وإن كانت القدام والوسائط اعبارية وتعملية .

وبيورو بالرض طول: الذّاتيّات هي الجعولات بالذّات والماهيّات الملتئمة والمركّبة من الذّاتيّات جمعولات بالمرض. والفرق في اعتبار الشّحليل والتركيب، والإجال والتّفصيل.

1 = 1 الجمعول ينقسم بقسمين: أحدهما باللَّمات والآخر بالعرض.

. فالجمول بالذات هو أن يرتبط بنفس جاعله وعلَّته، ولا يحتاج في هذا الارتباط والشطِّق إلى واصطة.

الجعل البيط والمركب.

(1864) المجادلة هو مراء يتعلّق بالذاهب وتقريرها . (مجموعة رسائل الامام الغزّالي ٨١/٢)

> (۱۶۵۰) المجاز ــه الحقيقة وانجاز.

(۱:0۱) الجانسة اتحاد را در جنس مجانست

خوانند.<sup>(۲)</sup> (درّة التاج ۲۰/۳) الاتّحاد في التّحج ... يسمّى عائلة، وفي الجنس

يستى عانسة. (مطالع الأنظام/٢٤) إن لأقسام الواحد الغير الحقيق أسامي خصوصة ٤ فالمساركة والاتبحاد في الجنس مجانسة.... (تعليقة على الشفاء لصدرالذين/٨٦)

الأتحاد في الجنس مجانسة. (البعا والمعاد المرالاين/11) المدرالاين/11) - به الاقعاد.

(۱۹۵۲) المجرّوات هي فضايا وأحكام تنبع مشاهدات منّا تنكرّر، فضيد إذكاراً بنكررها فيناكد منها عقد قويّ لا يشكّ فيه. (الإشارات والشبات/۱۰)

هي ما يحكم بها العشل بواسطة الحس مع الكرار، ولايد مع ذلك من قياس خفيّ. (شرح الموقف/٧٥)

(١٤*٥٣) الجُورِّدة* دخان ملهب باستطالة فلك .

هي ذؤابة الفلك وهي الأثر الظّاهر في السّاء. (رسائل ابن رشد، كتاب الآثار العلويّة/١٠)

٢ ـ يقال للاتحاد في الجنس: الجانسة.

فلك الجرَّة هي فلك ذو سحاب، يُرى في الجوَّ أبدأ دامًا ويُسمّى دمن قبل. بياض لونه لبنياً. (ق التفس/١٤٢)

(١٤٥٤) المُحال جمُّ المتناقضين في شيء مًا في زمان واحد، وجزء وإضافة واحدة. (رسائل الكندى الفلسفية (١٦٩/ مفاتيح العلوم (١٤٠/)

الجمع بين المتنافيين في شيء مًا ، في زمان واحد ، وجزء واحد، وإضافة واحدة. ما لا صورة له في النفس. (القابسات/٣٦٠)

معنى المحال هو أنّه غير مقدور عليه . ومعنى المكن أنَّه مقدور عليه . (إلهيَّات الشَّفاء/١٨٢)

هو الضّروري العدم، أو الَّـذي لا بمكن أن يوحد. (إلميَّات النَّيْفاء /٣٥، التحصيل /٢٩١، تعليقة على الشَّفاء لصدرالذين /٢٩٨- ٢٨)

هو الضّروري العدم. (مقاصد الفلاسفة/١٣٢) هو أنَّه غير مقدور عليه. (تعليقة على الشفاء لمدرالان/٢٧٤)

هو ضرري العدم أو غير ممكن الوجود. (شرح الإلهيّات من كتاب الشفاء/٢٨٠)

ــه الضّروري، الممتنع، الممكن، الواجب.

(١١٥٥) الحُبَّة علَّة اجتماع الأشياء. (رماثل الكندري الفلسفية/١٦٨)

مطلوب النفس، ومتمَّمةُ القوّة الّتي هي اجتماع الأشباء.

ويقال هي حال النفس فها بينها وبين شيء يجذبها إليه. (نفس الصدر/١٧٥)

أريحيَّة مستفشة من النَّفس نحو الحسوب. (انقابسات/١٥٥)

قَوَّةً لا يَضَادُّهَا فِي ذَاتَهَا شيءٍ. (نَفُسِ الصَّدر/٢٧٣) هي منوال العشق، إلَّا أنَّها عاولة الحال إلى الاتُّصال اتَّصالاً برفع الشبيز رفعاً، ويقطع القحيّر

قطعاً، وتحدث الكلف، وتورث السَّلف. (نفس (101/)

علَّة اجتماع الأشياء. والهبَّة بالإطلاق يكون بين الإنسان وبين من لا يحكمه الإحسان إليه، فإنّا نحبّ القدماء ولا بمكننا الإحسان إليهم، ونحبّ الله -تعالى- وهو غني عن الإحسان إليه. (الحدود والفروق/٥١)

الملة الموجبة لتصير جميع الأشياء واحدأ كانت هي أحقّ بمعني الواحد. (تفسير مابعد الطبيمة/٢٦٦) عبارة عن الابتهاج بالشيء الموافق؛ سواء كان عقليًّا أو حسيًّا حقيقيًّا أو مطنوناً. (الهدأ والماد لصدرالكين/١٥٥)

ــه العشق.

(١٤٥٦) المحبوب هو مطلوب النفس ومتنبة القوّة الَّتي هي علَّة اتَّحاد ما شأنه أن يتَّجد. (القابسات/٣٦٩)

(١٤٥٧) المحدث ماكونه غيره. (رسائل إخوان الصفاء ٣/٥٨٣)

الأشيباء التي لا يسبق وجودها عدم هي المبدعات، والتي يسبق وجودها عندم هي المحدثات (التعليفات/١٧٦)

هو الَّـذي لذاته مبدأ هي به موجودة .

هو الذي لزمانه إبتداء. (النجاة من الغرق في بحر الضّلالات/٣٢٠)

إنّه الّذي تقدّم وجوده زمان لم يكن فيه موجوداً غيره. (المتبرقي الحكة ١١/٣)

قسموا الموجود الخارجي إلى ما لاأوّل لوجوده؛ أي لم يسبقه المدم وهو القديم، وإلى ما لوجوده أول؛ أي يسبقه المدم وهو اتحدّث. (مطالع الأنظار/٣٦) هو الكائن بعد ما لم يكن. (القبسات/٥)

ـ الإحداث، الإيجاد، الحدوث، الحدّث بالآلة.

### المحدث بالآلة و بالتولّد و بالماشرة/٣٥٨

(۱۹۵۸) المحسد بالآلة وسالتولد و والمباشرة المعدت إنا أن يكون حدوثه عن الفاعل لا بتوسط شيء وهو المعدت بالمباشرة، والما أن يكون حدوثة بتموسط شيء. وتلك الواسطة إثما أن يكون من الفاعل أيضاً أولا، فإن كانت أيضاً من الفاعل فهو المعدث بالتولد... وإن لم يكن من الفاعل فهو المعدث بالآلة. (حاشة الماكات)

(١٤٥٩) المحدث بالتولّد ....

(۱۶۹۰) المحلقات بالملقات هو الذي يكون وجوده من غيره. (شرح الهداية الاثيرية (۱۳۳) كل ما وجوده مستفاد من غيره كان وجوده مسبوقاً بغيره بالذات، وكل ما كان كذلك كان عدثاً بالذات. (اخكة المعالية ۱۹۷/۶)

حه الحدوث الذَّاني، الممكن لذاته. .

(١٤٦١) المحدث بالمباشرة

(١٤٦٢) المحدّث الزّماني إنّه أمر لم يكن ثمّ كان. (القسمس/١٤١)

هو الّذي لزمانه ابتداء وقد كان وقت لم يكن هو فيه موجوداً ؛ ثمّ انقضى ذلك الوقت وجاء وقت صار هو فيه موجوداً . (شرع المداية الأثيرية/٣٣٣)

(۱۹۹۳) أنجدود إنّ الحدّ هو قول مؤلّف من اتفصول، وإنّ المحدود إنّها هو موجود بالقصل الأخير (نصرها بعد القبيمة/١٥٨)

- الحد.

(۱**٤٦٤) انحَرَك** المُبدأ الّذي من خارج هو الحرّك . (تفسير ما بعد الطبعة/١٥٢٤)

إِنَّ كُلِّ مَتَغَيْرَ فَإِنَّا يَتَغَيَّرُ مِن شَيْءً، وَإِلَّى شَيْءً، وعن شيء، فأمَّا الَّذِي عنه يَتَغَيْرُ فهو الْحَرَّكُ .... (انصدر/١٩٥١)

ما أفاد نوعاً من أنواع السّحريك كان في المكان أو في غيره. (رسائل ابن رشد، كستاب الدكون والنساد/١١)

(١٩٦٥) المحرّك الأزلي لبس يمكن أن توجد حركة أزلية ما خلا النقلة دوراً، وليس يضحن أن يظهر بالحرّ أشيء بهذه المشفة ماخلا حركة الجسم النساوي فإذن حركة هذا الجرم النساوي ضورة، هي الحركة الأزلية، وعرّك هو الهرك الأزلية، (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد القيمة/١٢٨) حا الحركة الأزلية، الهركة الإنسانية المؤلفة ا

(۱۹۹۱) المحرّك الأوّل هو الذي من أجله يتحرّك الجرم الشماوي (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطّيمة/۱۳۰) - الحرّك المتحرّك .

(١٤٩٧) المحرِك المتحرِك هاهنا ثلاثة أشباء: شيء هو متحرّك أخبر؛ وشيء هو عزك أوّك؛ وشيء متوسط بينها وهو الحرّك المتحرّك. (تفسر ما بعد الطبية (١٥٨١)

إذا وجد شيء عرّك وشيء متحرّك، فبلزم أن يموجمه مستوسط، وهمو الهمرّك المشحرّك. (المعد/١٩٦١)

هو الوسط الذي بين الحرِّك الأوّل والمستحرّك الأخير، وهو كالمركّب من الحرّك والمستحرّك (المدر/١٥٨١)

ــه المتحرّك بأفسامه.

(١٤٦٨) المسوس هو المدرّك صورتُه مع طينته . (رسائل الكندي القلسفية /١٦٧ ، المقابسات (1717/

امًا المادّة فهي الشيء الّذي هر بالقرّة، الشّيء ميكون بالضعل والحد. وامّا الصورة فهي الفعل والماهية .

والشخص الحسوس هو الوتلف من هدين. (أي: الصور، والمادة). (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الظبعة / ٦٦}

إِنَّ المِانِي الَّتِي تَعْرَكُهَا النَّفْسِ ادراكاً روحانيّاً منها: جزئي وهي الحسوسات، ومنها كملَّى وهو المقولات. (ق النفس/٢٠٢)

المطوم إتنا مجرد عشا صواه أو عشا بقارنه مقارنة مؤثرة ، وإمّا عالط بغيره عالطة مؤثرة ... والثّاني يستى محسوساً ؛ سواء كان ميصراً ، أو ملموساً ، أو مشموماً ، او مذوقاً ، او مسموماً ، او متحيّلاً ، او متهماً. (المبدأ والعاد اصدرالذين/٧٩)

- الكيفيّات الملموسة ، الحسوس الأوّل والنَّاني ، المقول

(١٤٦٩) الحسوس بالذَّات وبالعرض مر الَّذِي تُحدث منه كيفيَّة في الآلة الحاشة مشابة لما فيه فيُحسّ ، وكذلك الانحصار عن اليابس والحشن، والتملس من الأملس، والسَّمدُد إلى حهة معلومة من الشَّقيل والخفيف. فإنَّ النَّقل والخمَّة مَيلان، والتماد أيضاً ميل إلى نحو جهة ما. فهذه الأحوال إذا حدثت في الآلة أحس مها لا ستوشط حرّ أو برد. أو لون أو طمس أو غر ذلك من الهسوسات، حتى كان يصير لأجل ذلك المتوسط غر محسوس أوِّل، أو غر محسوس بالـذَّات، بـل عسوماً ثانياً أو بالعرض. (طبيعيّات الشفاء) الفنّ الشادس/٦٠)

رَحَمَ يَعْضُ النَّاسُ أَنَّ الْحُسُوسُ بِالدَّاتِ لِيسَ إِلَّا

الكيفيّات الحسوسة، وغيرها محسوسة بالعرض... لأنَّ المراد من الحسوس بالذَّات ما يحصل منه أثر في القوة الحاشة، والحسوس بالمرض ما لم يكن كذلك ، فليس هو محسوساً بالحقيقة بل هو مقارن لما هو الحسوس بالحقيقة. (الحكمة المتعالية ٢٠٢/٩) ميصر بالذَّات وعسوس بالذَّات ومدرك بالذَّات نيز دو معنی دارد: یکی حاضر در نزد مدرک اوّلاً. و باين معنى صادق است براما به الانصار واما به الانکشاف. و دیگری آنکه صورتش نزد مدرک و عالم حاضر باشد و به این معنی بر شیء خارج صادق است چه آن خارجي چيزيست که

و بعيارة اخرى مدرك بالذّات آن است كه ما فيه ينظر باشد و اين هم بـر خارحي صدق کند، جه داخلي ما به ينظر است، نه ما فيه ينظر، و وجودی ندارد مگر بطور حکایت و نمود.

صورتش در نزد عالم حاضر است نه بر داخل، چه

برای صورت صورق نیست والا تضاعف صور

ميشود الى غير الكهاية.

بدان کے معنی دیگر نز ہست برای عسوس بالذَّات و بالعرض. و أنَّ معنى أنَّ است كه اثرى در نیزد حس داشته بیاشید و وصیف آن به محسوسيت وصف بحال خودش باشد، اين محسوس بالذَّات است و اگر اثری در نزد حس نداشته باشد و وصف آن به عسوسیت وصف بحال متعلقش بباشد عسوس بالعرض است. و بعيارت دیگر محسوس بالذّات آن است که در انصاف به عسوسيت واسطة در عروض تداشته باشد كو واسطة در ثبوت داشته باشد، و عسوس بالعرض آن است که واسطهٔ در عروض داشته باشد و اتصاف؛ مانند اتصاف جلم به حرکت عرضیه باشد؛ چون اتصاف جالس مفینه به حرکت.(۱)

١ ـ إِنَّ لِلْمَبْصِرِ بِالدَّاتِ وَالْمُسُوسِ مَا تِدَّاتِ وَالْمُرْكِ - جَ

# المحسوس بالعرض/ • 34

(اسرار الحكم/ ٢٠٠) - الحسوس الأوّل والثّاني.

المعالم المعالم

(1271) المحسوس بالعرض - الحسوس بالثّات وبالعرض.

(1471) المحسوس الأول والشاني كل ما يقال بنا إنه عسوس فإنا أن يكون بجبث بمصل مد عند الحس أثر أولا بمصل ، فإن لم يمصل فهم المحسوس بالمرض ، وإن حصل فلا يخلو إنا أن يتوقف الإحساس به على الإحساس بشي ء آخر أولايتوقف . فالأؤل هو المحسوس الثاني ، والناني هو الحسوس الثاني ، والناني هو الحسوس الأول . هذا بحسب جليل النظر ،

🕳 بالذات معنيين:

أحدهما الحاضر أوّلاً عند المدرك وبهذا المني يصدق على مابه الإبصار وعلى ما به الانكشاف.

والمعنى الشّاني كلّ ما صورت حاضرة هند المدرك والحاليم . وبهذا المعنى يصدق عل الشّيء الحارج ، لأنّ الشّيء الحارج هو الذي حضرت صورت عند العالم . ولا يصدق على المذاخل ، إذ ليست للشّورة صورة أخرى وإلّا تضاهفت القّور إلى غير اللهابة .

وبمبارة أخرى إنّ المرك بالنّات هو ما فيه ينظر، وهذا بصدق عنى الأمر الخارج. فإنّ اللّاخل هو مابه ينظر، لا ما فيه ينظر. ولا وجود له إلّا على تحو الحكاية والنّال.

واعلم أنَّ الحسوس بالثان وبالعرض له معنى آخر. وهو أنَّ مَا كانَ له أثر مند الحسّ وكان وصفه بالحسوسيّة وصفاً بمال نفسه (لا بمال متعلّق) فهو الحسوس بالأات، وما لم يكن له أثر عبد الحسّ وكان وصفه بالصبوسيّة وصفاً بمال متعلّقه فهو المحسوس بالعرص.

وبعبارة أخرى المحسوس بالمذّات هو ما لا واسطة له في الانقباف بالمحسوسية؛ بل كان له واسطة في النّبوت.

واتحسوس بالنعرض ما كمان له واسطة في العروض والاقصاف في نحو اتصاف الجسم بالحركة المعرضيّة؛ كاتصاف جالس النفينه بالحركة

وأمّا بمسب النظر الدّقيق فالهسوس بالذّات هو الصّورة الحاضرة حند النّفس، لا الأمر الحنارجي المطابق لحا . (الحكة النسالية ۲۰۲/۹) - الحسوس بالذّات وبالعرض.

> (١٤٧٢) المحسوس الثّاني - الحسوس الأوّل.

(۱۹۷۳) اغسيوس الخيساص والمشترك الحسوس الخاص لهو الذي له حاشة متينة معدة لقبوله، بحيث لا تستطيع حاشة أخرى أن تحته.

والمسوسات المشتركة هي الحركة والتسكون، والعدد والشّكل، والمقدار؛ تدركها الحسواس جميعاً، وتدركها بالحركة. (الجمع بن رايبي المكينين/٢٣) إنّ المحسوسات ضدورة رائاً أن تركين المدداً. أل

إنّ الهسوسات ضرورة ماتما أن تكون ألواناً، أو أصواناً، أو طعوماً، أو روائع، أو علموسات، أو ما يتبع هذه، ويدرك بتوشطها. وهي الهسوسات المشتركة. والهسوسات الخاضة؛ الحدمسة فقط. (رمائل ابن رشد، كتاب النفس/١٥)

> (۱۹۷۶) انحسوس المشترك - اخسوس الخاصّ.

> > (۱۹۷۵) المحلّ - الموضوع، الهيول.

(۱۶۷۹) المح**صولات** قد تكون من المحبولات ذاتية، وعرضية لازمة، وعرضية مفارقة<sub>.</sub>

اعلم أنّ من انحمولات عمولات مقزّمة لموضوعاتها . ولست أعني بالمقرّم، المحمول الّذي يفتشر الوضوع إليه في تحقّل وجوده ؛ ككون الانسان مروداً أو مخلوقاً أو عدثاً، بل الهممول؛ الّذي يفتشر إليه

الموضوع في ماهيته ويكون داخلة في ماهيته ، جزءاً منها ، مثل الشّكليّة للمشّلة ، أو الجسيّة للإنسان ، فالذّاتيّات للشّيء بحسب عرف هذا المؤضوع هي هذه المقرّمات ... فهذا هو المقرّم . وأمّا اللازم غير الفرّم - ويخض باسم اللازم - فهو الذي يصحب الماهيّة ، ولا يكون جزءاً منها ، مثل مثل مثل علي الم

كون المثلث مساوي الزوايا القافتين .... وأشا الهمول الذي ليس بمقزم ولالازم، فجميع الهممولات التي يجوز أن تشارق الموضوع مضارفة مريعة أو بطبشة، مهلة أو عسرة، ومنه ما يسقى غرضاً. (الإشارات والثنبهات/١٠٤)

المحمول صورة كلّية موجودة في العقل انتزعها من الأمور الشّخصيّة وحصل لها معنى الصموم ليحكم بها على ما انتزعها منه. (الحدود والفروق/1)

الهممولات همي أجنزاء جوهر الموضوع. وهذه دخاضة. هي التي تأثيلف منها الحدود. (رمائل ابن رشد، كتاب ما بعد القيمة/10)

الهمسول الذَّاق هو الَّذي الهمول فيه موجود في جوهر الوضوع . (تفسر ما بعد الطَّيمة/٧٨٦)

(١٤٧٧) المحمول الذَّاتي +الحيولات.

(۱۹۷۸) المحيط هو نهايت الجسم الخاصة الغريبة التي من خارج. (رسائل ابن رفد، كتاب التماع الطبع (۲۲)

(۱۹۷۹) المختساو في العرف هو ما يكون بالفرّة، ويمتاج الى مرجّع يخرج اختياره إلى الفعل؛ إمّا داع يدعوه إلى ذلك من ذاته أو من خارج. (الطبقات/٥٠)

[من] إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل . إنّه يصبّح منه الفعل والترك . (مطالم الأنظار/-١)

هو الَّذي يكون قبله تهماً لارادته وداعيه. (نفس الصدر/١٦٩)

ــ الاختبار.

(۱۹۸۰) الخشرع

الفعل، المعلول المنترع.

(١٤٨١) الخ**صّ**ص -+ المتخصر.

(14AY) الصَلخَل هو قول يفصل معاني ما يحتاج إليه في معرفة ما هو مدخل إليه. (القابسات/٢٦٨)

(۱۹۸۳) ألملة زيادة الجسم الرّطب زيادة طبيعية ؛ لا بزيادة ما ينصب إل بل لاستحالة الهواء لسخونة الأجرام المالية عليه. (الهدو والنرق/٧٧)

الملة بكون بامتلاء القسر وزيادته. والجزر يكون بنقصاته. (في النفس/١٥٤)

المة والجزر بحدثان من القسس؛ إن حركت القسس الزياح فإذا انتهى إلى البحر الذي يسقى «الأطلنطيق» كان عنه المة، وإذا صارت هذه الرباح في النقصان والرجوع كان عنه الجزر (أرسطوطاليس). (فض الصدر/١٥٠)

(18**٨٤) الملآة** الزّمان المطلق الّمذي لا تعدّه حركة (عند بعض) . (مفاتيع العلوم/١٣٨)

(1440) مدركات النفس الثاطقة الماني النابية، والقور الزوحانية، والبدأ الأول للرجود كله والمدائق الأجرام كله والممائقة الرئائية، وحقائق الأجرام السمارية والعنصرية. (رسان أضحرته في لسر

المنبّة/ ٢٩) المنبّة / ٢٩

(١٤٨٦) المدرّك بالدّات -

(۱٤۸۷) المدرك بالعرض به الحسوس بالذّات وبالعرض.

(14۸۸) المُسُلورَكِيَّة عبارة عن كون الشيء موجوداً لموجود قائم بذاته . (رسائل نسق، ملا نظر عل گيلان(۲۰۱/)

مه الإدراك .

(١٤٨٩) المدينة الجاهليّة هي الّتي لم يعرف أهلها سعادة ولا خطرت بياغم إن رشدوا إليا فلم يقيموها، ولم يعتقدوها. (أنّ أهل الذبة الفاضلة/٨٠)

أَمَّا أَهِلَ الجَاهِلَةَ فَإِنَّهُمَ مِدَنِيَّونَ، وتَمَدَّهُمَ واجتماعاتهم المدنيَّة على أنحاء كثيرة.... (رسائل الغاران، السيَّاسات الدنيَّة/٥٨)

(١٤٩٠) المدينة الجماعيّة هي التي تصد أهلها أن يكونوا أحراراً، يعمل كلّ واحد منهم ما شاء لا يمنع هواه في شيء أصلاً. (آراء اهل الدينة الناشته/١١)

هي الدينة التي كل واحد من أهلها مطلق علكي بنفسه يحمل ما شاء وأهلها متساوون، وبكون مسنهم أن لا فضل لإنسان عل إنسان في شيء أمسلاً، وبكون أهلها أحراراً يعمنون بما شاؤوا. وهؤلاء لا يكون لأحد منهم على أحد منهم ومن غيرهم سلطان إلا أن يعمل فيها نزاد به حريتهم، فتحدث فهم أخلاق كثيرة، وهمم كشيرة، وشهوات كشيرة، (سائل الغاراي، السياسات

(١٤٩١) المدينة الضّارة هي التي تظنّ بمد حياتها هذه الشمادة الحقيقية) ولكن غيرت هذه وتعتقد في الله عزوجل، وفي الثّواني، وفي النُعال النّمال الله فاسدة لا يصلح عليها، ولا أن أخذت على النّها تمشيلات وتخييلات لها، ويكون رئيسها الأول متن أوهم أنّه بُرحى إليه من غير أن يمكون كذلك. (ازاء أهل المدينة الناضة/٧٠)

(1997) المدينة المضالة الشان الفائة هي ألتي حوكبت لهم أمور غير هذه التي ذكرناها بأن نصبت المبادي ألتي حوكبت لهم غير تبلك التي ذكرناها، ونصبت لهم الشعادة غير التي هي في الحقيقة سعادة، وحوكبت لهم سعادة أخرى غيرها، ورسمت لهم أفعال وآراء لا بنال بشي، منها الشعادة بالحقيقة. (رسائل الفاراي، السياسات المنته/٢٠)

(1897) المدينة المضرورية هي التي نصد أهلها الاقتصار على الفروري ممنا به قوام الأبدان من المأكول والمشروب والمسكون والمسكون والمسكون والمسكون والمسكون والمسكون والمسكون المستهداتها. (آراه أهمل المسينة الفاضلة/١٠١)

هو الذي به يكون الشماون على اكتساب ما هو ضروري في قوام الأبدان وإحرازه. (رسائل الغارابي، السياسات المنتيّ/١٥١٨)

هي الَّتِي إنَّها بتحاون أجزاؤها على بلوغ الضَّروري فيا يكون به قوام الإنسان وعبشه، وحفظ حياته ففط. (فسول متنزعة/١٠)

(١٤٩١) للدينة الفاسقة مي التي آراؤها

الآراء الفاضلة، وهي التي تعلم التسادة، والله حرّوجل-، والتراني، والعقل الفعال، وكلّ شيء سبيله إن يملمه أهل المدينة الفاضلة ويعتمدونها، ولكن تكون أفعال أهملها أفعال أهل المدن الجاهليّة. (آراء أهل الدينة الفاضلة/١٠)

هي التي اعتقد أهلها المبادي، وتصورها، وتخلّوا الشمادة واعتقدوها: وأرشدوا إلى الأفعال التي بها ينالون بها الشمادة، وعرفوها، واعتقدوها غير أنهم لم يتمشكوا بشيء من تلك الأفعال، ولكن مالوا بهواهم وإرادتهم نحو شيء منا من أغراض أهل المهاهليّة. (رسائل الفاراي، السبّاسات المديّة/٣)

(1440) المدينة الفاضلة المدينة التي يقصد بالاجتماع فيا الشماون على الأشياء التي تنال بها الشمادة في الحقيقة هي المدينة الفاضلة. (آراء أهل للدينة الفاضلة/١٠)

الثاس الذين يدبرون برياسة هذا الرئيس (من كان له وحي) هم الناس الفاضلون، والأخبار والتمداه؛ فإن كانوا أمنة فسلك هي الأمنة الفاضلة، وإن كانوا أناساً يجتسعون في سكن واحد كان ذلك المسكن الذي يجمع جميع من تحت هذه الزياسة هو المدينة الفاضلة، (رسائل الناري، الناسات المدينة (رسائل النارية)،

هي التي يتعاون أهلها على بلوغ أفضل الأشباء التي بها يكون وجود الإنسان وقوامه وميشه، وحفظ حياته . (فعول منتزهة/١٠)

هي الَّتِي يتماون أهلها على بلوغ الكال الأخير الَّذي هو السّمادة القصوى. (نفس المعر/١٦)

(١٤٩٧) مدينة الكراهة مِي التي قد أهلها على أن يتماونوا على أن يصيروا مكرمين ممدومين مذكورين مشهورين بين الأمم مجمدين، ممطّمين بالقول والفعل ذوي فخامة وبهاء؛ إمّا

عند غيرهم وإتما بمضهم عند بعض، كلّ إنسان على مقدار عبّته لذلك، أو مقدار ما أمكنه بنوغه منه. (آراه أهل الدينة الفاضلة/١١)

المدينة الكرامية واجتماع الكرامة هو الذي به يتعاونون على أن يصلوا أن يكرموا بالقول والفمل. (رمائل الغاراي، السياسات المنيّة/٥٩)

(١٤٩٧) المدينة المبدلة هي التي كانت آراؤها وأفعالها في القديم آراه المدينة الفاضلة وأضالها، غير أنبها تبدلات فدخلت فيها آراه غير تلك، واستحالت أفعالها إلى غير تلك. (آراه أهل الدية الفاضلة/١٩)

(١٤٩٨) هدينة الرّخالة هي التي قصد أهلها ان يتعاونوا على بلغغ اليسار والتروة، ولا يتغفوا باليسار في شيء آخر، لكن على أنّ اليسار هو النابة في الحياة. (آراء أهل المدينة الناضلة/١٠) اجتماع المدينة التخالة هو الذي يتعاون على نيل الشروة واليسار، والاستكثار من اقتساء الشروريّات، وما قام مقامها من الدوهم واللينار وجمها فوق مقدار الحاجة إليا لا بشيء صوى عبّة اليسار فقط والشخ علها. (رسائل الغاراي، اليسار فقط والشخ علها. (رسائل الغاراي،

(1994) المراه هو الاعتراض على الغير بإظهار خلل في افظه أو معناه، أو قصده به. (مِسومة رسائل الامام الغزّان ۱۸۱۲)

آن بود که بر سخن کسی اعتراض کند یا خلل یا خطائی در سخن وی پیدا گرداند تا او خوار و خود بزرگوار گردد. (۱) (اطائف الحکة/۱۸۵)

١ - هو أن يمترض على كلام أحد، أو يُظهر الخَلَل والجنا فيه، تقيراً له وإجلالاً لنفه.

(١٥٠٠) المراوة - الحرافة .

(١٥٠١) مرتبة الرَّبوبيَّة - مرتبة الواحديّة.

(١٥٠٢) مرتبة الواحديّة والرّبوبيّة إذا أعدت (حقيقة الوجود) بشرط شيء فإنا أن يؤخذ بشرط جميع الأشباء اللازمة لها كليناً وجزئيّناً المستاة بالأساء والصفات فهي المرتبة الإلهيّة المستاة عندهم الواحديّة ومقام الجمع.

وهذه المرتبة باعتبار الإيصال لظاهر الأسهاء التي هي الأمينان والحقائق إلى كمالاتها المناسبة لاستعداداتها في الخارج نسقى مرتبة الزبوبية. (الحكة التعالية /٢١١/)

(۱۹۰۳) المرضى حال موجود للشيء بما ينال الأفعال، الفسرر صن غير مستوسط. (الحدود والفرق/۱۰)

والضمة أمما في الأعصاء المنشابهة الأجراء فاعتدال مزاجها، وأمما في الأعضاء الآلية فاعتدال تركيبها، والمرض بضد ذلك. (رسائل ابن رشد، كتاب النماء الطبعي (١٠٠١)

الصّحة هيئة بها يكون بدن الإنسان في مزاجه وتركيبه عيث تصدر عنه الأفعال كلّها صحيحة وسلمة.

حدُ المرض بأنَّه هيئة في بدن الإنسان مضادّة لمذه.

وَحَدَها (الصَحَة) في منطق الشَفاء بأنها ملكة في الجسم الحيواني تصدر عنها لأجنها الأنعال الطبيعية وغيرها على الطبيعي غير مأوفة. والمرض حالة أو ملكة مقابلة لتلك ، فيلا تكون أفعاله من كل الوجوه كذلك ؛ بل تكون هناك

آفة في الفعل. (الباحث الشرفية ١٣٩٧/) صحّت عبارت است از كيفيتي كه بدن حتى به آن به حيثيق باشد كه افعالى كه لايق باشد به او از او سليم صادر شود و مرض مقابل آن است.(١)

(درة التاج ۲۲/۳) حالة أو ملكة يصدر عنها الأفعال من الموضوع لها غير مسلميسية . (إيضاع المتناصد من حكة عن القراء ۲۰/۳)

حالة أو ملكة بها تصدر الأفعال عن موضعها غير سليمة. (مطالم الأنظار/١٠٠)

حالة أو ملكة يصدر عنها الأفعال من الموضوع لها غير سبمة.

أو عدم ملكة أو حالة يصدر عنها الأفعال من الموضوع لها. (شرح حكة الدين/٣٢٣)

عرفه الشَّيخ: بأنَّه هيئة مضادَّة للصّحّة؛ أي ملكة أو حالة يصدر عنما الأفعال من الموضوع لها غير سليمة. (الحكة التعالية /١٤٦/)

إنّها (القسقة) ملكة أو حالة تصدر عنها الأفعال المؤضوع لما سنيسمة؛ أي غير مأوفة ... والرض هيسلة مضادة لللقسقة . (كشاف اصطلاحات النين(۱۸۲۷) النين(۱۸۲۷)

ب الضخة.

(1004) المركبات (بأقسامها) الأجسام إنا أن لا يكون فيها تركبب قوى وطبائع، أو فيها تركبب قوى وطبائع، فإن أم يكن فيها تركبب قوى ولبائع فهي البسائط؛ كالماء والمراء، وإن كان فيها تركب قوى وطبائع فهي الركبات؛ كاللبات والحبوان، (منائم لأنقال/٢٠))

١ -- صارة عن كيفية يكون بدن الحي بها بحيث تصدر الأفعال اللائقة به عن الحي سليمة. والمرص هو ما يقابلها.

مرکّب دو قسم است: یکی مرکب حقیق و دیگری اعتباری. اول آن است که مرکب را وحدت حقیقیه حاصل شود سوای وحدق که به اعتبسار مجرد هیشت اجتساعیه حاصل میشود...(۱) (لمات انه/۱۷)

و مرکب اعتباری آن است که نه چنین باشد؛ مثل سرا و خانه.(۲)

و هریک از مرکب حقیق و مرکب اعتباری دو قسم است: مرکب خارجی و مرکب عقل.

اؤل آن است که اجزای آن در خارج متمایز باشند؛ به این معنی که در ازای هر جزئی هویت علیحده و وجود حداگانه باشد...

مرکب عقل آن است که اجزای آن در خارج متمایز نباشد.

مثال مرکب حقیق خارجی؛ یاقوت و انسان است به اعتبار این که مرکبند از ماده و صورت.

(مشال) مرکب اعتباری خارجی؛ خانه و سرا است که هریک مرکبند از دیوار و سقف و غیر آنها.

مثال مركب اعتبارى عقل لا شيء است. و مركب از ماهيت و وجود از اقسام مركب حقيقي عقلي است.<sup>(۲)</sup> (نفس المصدر/۸۹ و ۹۱) حه المرتب الحقيق.

 ١ \_ المركب على قسمين: أحدهما مركب حقيتي والآخر مركب اعتبارى.

فالأول هو الرَّكِ الَّذِي له وحلة حقيقيَّة غير وحدته الحاصلة باعدر الهيّـة الاجتماعية .

٢ ــ المركب الاعتباري هو منافح يكن كذلك ؛ مثل البيت والذار.

 وكل من قسمي المركب: الحقيق والاعتباري ينقسم بقسمين: الخارجي والعقل.

فالأول هو الذي يكون أجزاؤه متسايزة في الحارج؛ أي تكون بإزاء كل جزء منه هويّة خاصّة ووجود مستقل.

# (١٥٠٥) المركب الاعتباري - المكات

(۱۰۰۸) المركب الحقيقي اكر واحد را بر كثيرين حل نكند: اگر قابل قسمت باشد، اگر بالفعل منتقب باشد، اگر بالفعل منتقب باشد، اگر اجزاء او متمايز نباشد بشخص، مركب حقيق باشد والا واحد باشد باجتماع. (۱۰) (درة الناج ۲۰/۳)

آن است که مرکب را وحدت حقیقیه حاصل شود سوای وحدتی که به اعتبار متجرد هیشت اجتماعته حاصل میشود، بمیشیق که بگردد بسبب آن وحدت، حقیقت واحده ای بوحدت حقیقیه واقعته با قطع نظر از ملاحظه هیشت اجتماعت، که از مجرد ترکیب و انفسام حاصل می شود. (۵) (امات بلنت ارساد)

والمُركّب العقلي هو الّذي لم تكن أجزاؤه متمايزة في المؤرج.

مشال المركب الحفيق الحارجي هو اليافوت والإنسان باعتبار تركيها من المادّة والقورة .

ومثال المركب الاعتباري الخارجي هو البيت والذار، إذ كلّ منها مركب من الجدار والنقف.

ومثان المرتحب الاعتباري العقلي هو مفهوم «لا شيء». والمرتحب الحقيق العقلي من أقسام المركب كلّ مرتحب من الماعبّة والوجود.

الراحد الغير الهدول على كثيرين إن كان قديلاً للقسمة ؛ فإن لم يكن مقسماً بالفحل فهو واحد بالاتصال وان كان منصباً بالشخص فهو واحد بالاجتماع . وإلا فهو واحد بالاجتماع . ه حد هو أن يحصل للمركب وصدة حقيقية غير الوحدة الخاصلة له باعتبار عزد الحيثة الاجتماعية عبيث تمثل يسبب تلك الوحدة إلى حقيقة واحدة بالوحدة الحقيقية الوحدة بالوحدة الحقيقية الوحدة عن عزد التركب والانصدام .

# المركب الخارجي/٣٦٦

الركبات (بأقسامها).

(۱۵۰۷) المركّب الخارجي - المركّبات.

(1004) المركّب العقلي ــه المركّبات.

(۱**۰۰۹) مركز الشّقل** عبارة عن نقطة يتعادل ما على جوانها ثقلةً بمعنى أنّ ثقل كلّ جانب يساوى ثقل مقابله. (اخكة التدالية ۸۸/۷)

(۱**۵۱۰) المريف ه**و الذي يكون عالماً بصدور الفعل غير المنافي عنه. (الحكة المعالية ۲۱۸/۸) ← الإرادة.

(1011) المتراج إنَّ حقيقة المزاج أن تستجيل الأسطقتات في كوفياتها المتضادة النبعثة عن قواها الأصليّة متضاعلة فها حقى يكنسب كبلغيّة متوسطة. (رسائل الغاراي، الذعاوي الفلية:(1)

هو الكيفيّة المتوسطة مجتمعة متفاعلة. (رسالة أنواريّة/١١٣) كيفيّة متوسّطة بن كيفيّات متضادّة متفاعلة

بعضها في يعض. (إيضاع القاصد من حكة عن

القواعد/٢٩٠) هي كيفيّة حادثة عن تفاعل العناصر. (مطالع الأنظار/١٦٢)

كِفِيَّة متشابة تحسل من تفاعل عناصر متصفرة الأجزاء المتساسة بحيث تكسر صورة كل منها صورة كيفيَّة الآخر. (شرع الوافف/١١٠)

هو الله ي عبارة عن كيفيّة من جنس أوائل المسموسات؛ أعني الحرارة والبودة، والرّطوبة والبوسة. (الحكة التعالية ٢٠/٤)

كيفيّة متشابة متوسّطة بن الأضداد حاصلة من ذلك الاستزاج، فضلك الكيفيّة لا تحصل إلّا بامتزاج العناصر بعضها بعض، وتفاعلها. (كثّاف اصطلاحات الفنزار (١٣١٨)

(۱۹۱۳) مسائل العلم مسائل هر عالمی عیدارت است از ثبیوت اعراض ذاق، موضوع را. (درة الناج ۱/۲)

عبارة عمله يشبيش به متعلَمَات هذه الحقائق والأساء من الراتب والواطن، وتخصيص كلّ منها جوظته، ومحدد. (مهيد الفراءد/10)

هي القضايا التي عمولاتها عوارض ذائبة لهذا الوضوع، أولأنواعه، أو عوارضه. (شرع الإفتات من كتاب الشفاء/٢٧)

هي القضايا انّـي محمولاتها أعراض دانيّـة للموضوع. غير بيّنة النّبوت له . (نفس المعدر/٢٤)

هي القضايا ألتي هذه العوارض عبولاتها، وإثباتها المعموضوعات لنعدم بداهة التصافها بها، (نفس الصدر/١٣)

(۱**۰۱۳) المساواة** اتّحاد را در كم مساواة خوانند. (۱) (درّة التاج ۲۰/۳)

الإنجاد في التوع يستى مماثلة، وفي العرض إن كان في الكم؛ كاتبخاد ثوبين في الظول يستى مساواتاً. (مطالع الأنظار):)

الاتّحاد في الكمّ مساواة. (البدأ والمعاد لصدرالدّين /10، اصل الأصول /171)

هو الوحدة في السكمة ؛ عدداً كمان أو مقداراً. (كتَاف اصطلاعات الفنو/٧١٧)

إِنَّ لأَنسام الواحد الغير لحقيق أسامي غصوصة ؛ فالمشاركة والاتّحاد في الجنس مجانسة ، وفي التوع

١ \_ الاشحاد في الكم يستى مساواتاً.

(r./+

عائلة ، وفي الكيف مشابهة ، وفي الكم مساواة . (تعليقة على الشّغاء لصدرالدين/٨٦) هي اتّحاد في الكتّبة. والشّرتيب الّذي أخذ في حدّ المدد أيضاً هو ممّا لا يفهم إلّا بعد فهم

- الاتحاد، المشاية، المشاكلة، المشتركات.

العدد. (إمْيَاتِ الشِّفاء/١٠٦)

(١٥١١) المستكنى وغير المستكنى ــه الموجود النَّـامُ وفوق النَّـمام والمنكي وغير المستكل .

(١٥١٥) المسخ إنَّ النَّفس لا يتناسخ من بعدَ إلى بدن آخر في الذنبا؛ سواء كان إنسانيّاً وهو المستمى بالنسخ، أو حيوانيًا وهو المسخ. (الظاهر الإلمية/٥٥)

هو انتقال النّفس النّاطقة من بدن الإنسان إلى بدن حيوان يناسبه في الأوصاف ؛ كبدن الأسد للشَّجاع، والإرنب للجبان. (كشَّاف اصطلاحات الفنون/١٣٢٤)

◄ التناسخ، النسخ.

(١٥١٦) المسموعات من الضوت والحرف وهو كيفية تعرض للضوت .... (ايضاع القاصد من حكمة عبن القواعد (١٩٠/٠)

هي الأصوات والحروف. (جموعة مصنفات شيخ اشراق ۱۰۳/۲)

م اغسوسات ، المدركات .

(١٥١٧) المشاسة إنها اتفاق في الكيفية، فإنّها تخالف المساواة. (الإشارات والتنبيات/١٤) اتّحاد را در كيف مشابهت خوانند. (١) (درّة التاج

١ ــ بستى الانتحاد في الكيف مثابة.

الانتحاد في التوع يسمّى عائلة، وفي القرّض إن كان في الكم ؛ كاتَّحاد ثوبين في الطُّول يسمَّى مساواتاً ، وإن كان في الكيف؛ كاتّحاد الجسمن ف اللَّون ؛ نحو الإنسان الأسود والشرس الأسود يستى مشابهة . (مطالع الأنظار/٦٤)

إنَّ لأقسام الواحد الغير الحقيقيُّ أسامي عُصوصة ؟ فالشاركة والاتّحاد في الجنس مجانسة؛ وفي النّوع عائلة ، وفي الكيف مشاية . (تعليقة على لشفاء لصدرالتين/٨٦)

الأتَّحاد في الكيف مشاية. (المبدأ والعاد اصدرالذين/٦٤)

الاتَّجاد في الجنس وفي الكيف مشايعة. (أمل الأصول/١٣٩)

ــ الاتماد، المناكلة، الماواق.

(١٥١٨) المشاغبة هي المناطق، في مقابلة الجدل. (شرح الإلميات من كتاب الشقاء/١٢٣) ـه الجدل؛ المعالطة.

(١٥١٩) المشاكلة إنها اتفاق في الكيفية، لا في الكمينة والمنوع وغير ذلك . (الإشارات والتنبيات/١٤)

اتّحاد را در نوع مشاكلت خوانند. (درة التساج (1./

الاتّحاد في النّوع يسمّى مماثلة، وإن كان في الكمّ يسمّى مساواتاً ، وإن كان في الكيف يستمي مشابهة ، وإن كان في المضاف يستى مناسبة ، وإن كان في الشكل؛ كاتّحاد النّار والمواء في الكربة يستى مشاكلة. (مطالم الأنظار/١٤)

مه الأنّحاد، المناواة، المثاية.

(١٥٢٠) المشاهد

\_ الشاهدة .

(۱۹۲۱) المشاهّدة كلّ موجود ليس بنائب فهو مشاهد. (نسوس الحكم/۱۳)

وإدراك المشاهد هو المشاهدة. (رسائل الغارابي، كتاب الفصوص/١٨)

هي إدراك بلا منازعة. (التحميل/٨١٦) هي شروق الأنوار على النفس بحيث تنقطع منازعة الوهم. (سه رساله شيخ إشراف/١٢٢)

ــه المشاهدات، اليقين بأفسامه.

(١٥٣٧) المشاهدات هي القضايا التي الّما استغيد التُصديق بها من الحسّ. (الإشارات والتبهات(٤٠)

هي ما يحكم به العقل بمجرّد الحسّ. (شرح المؤسّد) (المرح (مرح))

ــه المناهدة.

(١٥٣٣) المشتركان هما أي الانتان، الللان، إن اشتركا في النوع، وإلاّ فهو المخالفان. وأيضاً الاثنان هما المتجانبان، إن اشتركا في الحد.

رجس، والتشايان، إن اشتركا في الكيف، وانتناصيان، إن اشتركا في الاتم، وانتناكلان، إن اشتركا في الإضافة، والمتناكلان، إن اشتركا في الخاصية، والمتعابقان، إن اتحدا في الأطراف، والمتعابقان، إن اتحدا في الأطراف،

وشوروبان، إن الحدد في الوصع. وأنما الاشتراك في سائر الذّائيّات والعوارض فليس لاقسامه أسياء خاصّة (شرح حكة العين/١٢٤)

ــ المنخالفان، المنجانسان، المثلان.

(١٥٧٤) المشتعل هو الذي ينفصل عنه

رطب حارّ دهني أوبابس لطيف، فيشمَعل هذا المنفصل، وان كان يابساً كنيفاً أو رطباً لا دهنيّة فيه لم يشتعل. ("نحصيل/٥٠٥)

هو اللّذي ينفصل عنه بخاردخاني دهني لطبف من شأنه أن يتصمّد هنه دخان قابل للاستحالة إلى النّار الضيئة الشرقة. (الباحث الشرقية ١٩٦/٢)

(١٥٢٥) المشخّص ما يكون بحسب ذاته مانعاً من فرض الاشتراك والحمل على كثيرين. ما يصبر سبباً لامتياز الشخص عن جميع الموجودات المتغارة.

ما هو معدّ لحدوث الشّخص.

هو جزء تمليل لذات الشّخص، جمهول الخبيقة والاسم، ونسبته إلى الشّخص كنسة الفصل إلى .....

ذهب المعلم القاني: إلى أنّ الشخص هو نحو الوجود فكلّ وجود من الوجودات الخاصة متشخص بنفس ذاته ونحو وجوده، ولو قطع النظر عن نحو وجوده فالعقل لا يأبي عن تجويز الاشتراك.

هو نشأة الوجود (الملم الأؤل). هو العارض المادّية المسقدقة على الشّخص أو

المقارنة لوجوده. (فؤة العبون/١١٣) الشّخص لا يعجب في الحتارج إلّا ولما عوارض تلزمه و من انعام شيء منها انعام الشّخص.

تلزمه؛ متى انعدم شيء منها انعدم الشَّخص. فتلك العوارض هي المسمَّاة بالمُستَّصات. (حاشة الهاكمات/١٢٠)

- التشخص، الشخص، المشخص.

(۱۵۲٦) المشفق سه النّفاف.

(١٥٢٧) المشهورات ما يمكم بها لتطابق

الآراء عليها ؛ إنما للصلسحة عامة، أو رقمة، أو حيّة، أو تأديبات شرعيّة، أو انفعالات خُلفيّة، أو مزاجيّة؛ سواء كمانت صادقة أو كاذبة. (شرح الهانف/٧٠)

(١٥٢٨) مشيبت، تسمالي، الحسادثة والذاتية لا ينق أن المشيّة الذّاتيّة التي نفس ذاته لا يقبل التغيّر، وله متعالى مشيّة حادثة، وهي:

عبارة عن تهيئر الأسباب لوجود شيء في صفحة الوجود بقشضي الجود. (رسائل فنسف ملا نظر عل كيلان/٢٠٥)

→ ارادته \_تعالى \_ ,

(۱۵۲۹) مشيّته رتعالى الذّاتية به منيّته رتعالى الحادثة والذاتية.

(۱**۵۳۰) المصنوع** ليس إلّا الهيولى الصوّرة. (رسائل فلمنيّة لهنه بن زكريا الزاري/۲۲۷)

مركّب من هيولى وصورة. (رسائل إخوان الضفاء (٣٨٦/٣) ليس هو بشيء غير كون القسورة في الهيول. (نفس

> الصدر ۲۷۲/۳) به المركبات، المعنوعات (بأقسامها).

(١٥٣١) المصنوعات (بأقسامها)
المصنوعات الإلمية هي القبور المرد من
الميوليّات الخشرعات من مبدع المبدعات مسال وجوداً من العدم ليس من ليس، وشيء لا من شيء دفعة واحدةً بلا زمان ولا مكان ولا هيول ولا صورة ولا حركة لأنّها كلّها مدعات الباري وغرعاته.

المستوعات البشرية مثل ما يعمل القساع من

الأشكال والتقوش والأصباغ في الأجسام الطبيعية في أسواق المُدن وغيره من المواضع.

المصنوعات الظبيعية هي صور هياكل الحيوانات، وفنون أشكال الثبات وألوان جواهر المعادن.

المسنومات النفسانية مثل نظام مراكز الأركان الأربعة التي هي تحت فلك القسر وهي الثار والمواء والمارض، ومثل تركيب الأفلاك ، ونظام صورة العالم بالجسلة. (رسائل إخوان الشنا

(۱۵۲۲) المصنوعات النفسانيّة - المنوعات (باقسامه).

(۱۵۳۲) المصنوعات القلبيعية - المسنوعات (بافسامها).

(۱۰۲۶) المصنوعات البشريّة به المعنوعات (بافيامها).

(١٥٣٥) المصنوعات الإلهيّـة - المصنوعات (بأقسامها).

(۱**۵۳۹) المضاف** ما ثبت بشبوته آخرً. (رسائل الكندي الفلميّة/۱۹۷)

هو الذي الوجود له هو أنه مضاف؛ في معقول الماهية بالقياس إلى غيره وذلك وجود ماهيته، أنها معقولة بالقياس إلى غيرها. (التسبتات/12) هو كون الشيء بمبث إذا تُمفل كان معقول الماهيّة بالقياس إلى غيره فإذا لم يعقل لم يكن مضافاً. (نفس الصدر/٧)

هو الّذي ماهبته إنّا تقال بالقياس إلى غيره فكلّ شيء في الأعيان يكون بجيث ماهبته إنّا تقال بالقياس إلى غيره فذلك الشيء من المضاف.

(الميّات الشفاء/١٥٧)

قد يعنى بـه المقولة وهـي أنّه المعنى الّـذي إذا عـقل كانت ماهبّته معـقولة بالقياس إلى غـيره؛ كالأبّوة والبنوة.

وقد يعنى به ما يصرض له هذه المقولة؛ كالمملم الّذي هو هيئة في النّفس، ويعرض له الإضافة من خارج. (القحصيل/٢٩٧)

بقـال بـنوعين: أمّا أحـدهـا فكـالأضـداد، والآخر فكالعلم إلى العـدوم (عند ارسطاطاليس). (تنسبر ما بعد الطبيعـ(۱۳۵۳)

هو الّذي تكون ماهيّته معقولة بالقياس إلى غيره . (الماحث الشرقيّة ٢٠/١)، تطبقة على الشّفاء لصدرالدين /١٤٧ و ٤٦٧)

هو طبيعة غير مستقلّة بنفسها، بل هي تابعة لغيرها. (المدر ١٩٣/ه)

التسبة إنما للأجزاء وهو الوضع أولا، وهي إنما إلى كم فإن كان قارًا لجواز اجتماع أجزائه معاً فإن انتقل ذلك الكم الفار به فهو الملك، وإلا فهو الأين، وإن كان غير قار فهو متى، وإنما إلى نسبة فالمضاف. (شرح الوانف/١٥٠)

المضاف قد يراد به الأمر الذي عرضت له الإضافة ، وقد يراد به نفس الإضافة وحدها ، وقد يراد به غميوع الأمرين . (تمديقة عل الثّفاء المدالةين/١٩٦)

إنَّه الَّذي ماهيَّته معقولة بالقياس إلى غيره. (الحكة المتالية ١٩٠/١)

ــه الإضافة، الأبن، من.

(۱**۰۳۷) المضافان** ما كانت إضافة أحدهما إلى الآخر إضافة معادلة (عند ارسطوطاليس). (الحروف/٨٨)

المضافان هما اللّذان، الوجود لها أنّها مضافان بنوم من أنواع الإضافة (ارسطوطاليس).

كلّ النين قبل أحدهما بالقباس إلى الآخر (عند الجمهور). (نفس الصدر/٨٠)

ينسب كلّ واحد منها إلى الآخر بمعنى واحد مشترك لها يوجد معاً لكلّ واحد منها. (نفس المدر/٨٥)

إنَّهها متقابلان ولا يشنافيان، ويدور أحدهما على الآخر. (رمائل إخوان الشفا ٣٨٩/٣)

هما موجودان، بل وجوديّان يمقل كلّ واحد منها بالنسبة إلى الآخر، كالأبوّة والبنوّة. (شرح الهداية الأثبرة/٢٢٧)

متقابلان اگر هر دو وجودی باشند و ماهبت یکی مقول باشد بقیـاس با آن دیگر، ایشان را مضافان خوانند.(۱) (درة التاج ۲۱/۳)

يتـلا زمـان طرداً وعكـــاً؛ أي متى وُجِـد أحـدهما وُجِد الآخر ومتى هُـدم أحدهما هُـدم الآخر. (مطالع الأنظار/٢٨)

المتباينان إن لم يشتركا متقابلان إن امتنع اجتماعها في موضوع واحد من جهة واحدة في زمان واحد، فإن كانا وجودين وأمكن تعقّل أحدها بالدحول عن الأخر فقدان وإن لم يكن قضافان, (ضر المدرمه)

ے التمایف، التقابل بالتمایف، المقابلان.

(١٥٣٨) المضاف بسذات إنّ الفساف صنفان: أحدهما المضاف بناته، وهو الّذي يكون وجود كلّ واحد منها في الإضافة ....

إنّ المضاف على نوعين: أحدهما المضافات بذاتها،
وهذه هي الّتي كلّ واحد منها إنّا الوجود له من
حيث هو مضاف إلى الشّاني، وهذه المضافة هي
الّتي تلحقها ضديّة تما؛ مثل القليل والكثير....

١ ـــ المتقابلان إن كانا وجودتين وكمانت ماهية أحدها مقولة بالقياس إلى الآخر فها يستميان مضافين.

(تضير ما بعد الطبيعة/١٣٤٠)

(1979) المضاف الحقيقي هو نفس الإضافة ـكالأبؤة\_ مأخوذة عزرة عن الذات التي يعرض لها . (إيضاح الفاصد من حكة عين الغوامـ(٢٢٢)

المضاف يعلَّلن بـالاشتراك على نفس الإضافة؛ أي الأمر النسبي العارض وهو المضاف الحقيقي. (مثائع الأنظار/١٠٧)

الأبؤة هي المقولة بالقياس إلى الغير، ولا حقيقة لما إلا ذلك و أي ليس حقيقها حوى أنها نسبة معقولة بالقياس إلى نسبة أخرى معقولة بالقياس إلى الأولى، وحاصلها التسبة المتكرّرة، وهي الإضافة الّتي تعد من المعقولات وتستى مضافاً حقيقاً. (شرح الواض/٢٤٦)

المضاف الطلق مهيّته تكون معقولة بالقياس إلى غيره . (تطبقة على الشّفاء لمدراللاين/٦٢٤)

ــ الإضافة، المضاف المشهوري.

(١٥٤٠) المضاف في الأعيان هو موجود مع شيء آخر لذاته لا لميّة أخرى تتبعه ، بل تفسه نفس المع أو المعيّة الفقصة بشوع تلك الاضافة . (إلميّات الشفاء/١٥٨)

(1021) المضاف المشهوري هو الماهية التي عرضت له الإضافة التي عرضت له الإضافة مأخوذة مع الإضافة بكالأب (إيضاع المقامد من حكة عن التواهد/٢١٢) يقال الإضافة على الأمر التسبي المعارض، وهو المضاف الحقيق. وعلى معروض الإضافة وحده، وليس غرضنا متعلقاً به.

وعل الجموع الحاصل من الإضافة والمروض الذي تعرض له الإضافة، وهو المضاف المشهوري. (مطالم الأنظار ١٠٧/)

ــه الإضافة.

(1017) المضاف المطلق - المضاف الحقيق.

(١٥٤٣) المضطر هو الذي ليس يمكن أن يكون الشيء إلا به . هو الذي لا يمكن إلا به أن يكون أو يكون خير، أو نق الشر، أو علمه . (تسيره بعد الشيمه (١٥٠ه) الشيء الذي ليس يمكن أن يكون بنوم آخر.

(المبدر/٥١٩)

هو الذي لا يمكن أن يشتني الشيء أو عدمه إلاً به ؛ خيراً كان أو شرّاً. (المدر/١٧٠) ب الذي لا يرك أن يرك إن التي أنه ما الذي

ب الدي لا يمكن أن يكون بنوع آخر غير التوع الذي التوع الدي التوع الدي هو بسيط غير مركب (المدر/٢٠١)

(١٥٤٤) المضيء ــه الشّقاف.

(**1010) المطابقة** أن يكون ذلك اللّفظ موضوعاً لـذكك المعنى وبعاراته. (الإشارات والتنبيات/٣)

اتماد را در وضع مطابقة خواند. (۱) (درة الدج ۲۰/۲)

الاتحاد إن كان في النوع يسقى محائلة، وإن كان في الأطراف؛ كاتحاد طاسين في الأطراف فإنّه عند انكباب أحدها على الآخر تطابقت أطرافها يستى مطابقة. (مطالع الأنظار)11)

إِنَّ الأقسام الواحد الغير الحقيق أسامي عضوصة ا فالمشاركة والاتحداد في الجنس مجانسة ، وفي النَّزع عائلة وفي الكيف مشابهة ، وفي الكم مساواة وفي الوضم مطابقة . (تعلقة عل الشَّفاء المعداللابن/٨٨)

١ \_ الانتحاد في الوضع يستى مطابقة.

#### المر/٣٧٢

الاتّحاد في الوضع مطابقة. (المندأ والمناد لصدرالذين (٦٤) أصل الأصول (١٣٩)

- الاتحاد، انجانية، المثابة.

(١٥٤٦) المطر بخار چون به بالا رود و سرما بر او افتد کشیف شود ابر شود و اگر سرما سخت تر گردد باران شود. (۱) (جمومهٔ مصنفات شیخ إشراق ج٣ ص/٢١)

چون سردی بر هوا غالب شود و گرمی از وی دور کند آب گردد و قطرهقطره فرو آید، آن را باران خوانند:(٢) (محموعة مصقفات شيخ إشراق ج٣ نقس المصدر/٣١٨)

استحالة البخار بالبرد الشديد؛ كاستحالة البخار المتصاعد في الحمامات ورؤوس القدور. (خلبود

موضع الشُّلج والعطر واحد، وكذا مادَّتها، وإنَّها يختلفان من قبل اختلاف الفاعل الأقرب؛ أعنى البرد في الشَّدة والفَّمعف. وذلك أنَّه متى لم يكنُّ البود في الغاية كان مطرأ. (رسائل ابن رشد، كتاب الآثار العلوية (٢٣)

> (١٥٤٧) معاً لم المية .

(١٥٤٨) المعاد البعث هو انتباه التفوس من نوم الخفلة ورقدة الجهالة. والتوم هو اشتغال النفس عن الجسد بغيره مع شمول عنايها به. والقيامة قيام الشفس من قبرها وهو الجد الكائن

١ \_ متى تصاعد البخار إلى الجوّ وتبرّد، شكاثف وصار سحاباً. فإن اشتد البودة صار مطرأ.

٣ \_ متى غلبت البودة في المواء [التبخّرة] وبعدت عنها الحرارة انفلبت ماءاً، ونزل متقطراً وهو الستى مطراً.

أألمذى كانت فيه ، فزهدت وأبعدت عنه . والحشر . هو جمع النَّفوس الجزئيَّة نحو النَّفس الكلَّيَّة ،

واتَّحادَ بعضها ببعض مع بعض....

والحساب موافقية التغس الكلية، التغوس الجزئيَّة بما عملت عند كونها مع الأجاد. والضراط هو الظريق الستقير القاصد إلى الله -تعالى-. (رسائل إخوان الضغاء ٣٩٨/٣)

هو عود النفوس البشريّة إلى عالَمها. (رمائل بن

المعاد في لغة العرب مشتق من العود، وحقيقته المكنان، أو الحالة الَّـتي كان الشِّيء فـيه، فباينه، فعاد إليه؛ ثم نقل إلى الحالة الأولى أو إلى الموضع الَّذَى يصبر إليه الإنسان بعد الموت. (رسالة أضحويّة في أمر العاد/٣٦)

إهادة الله وتعالى للبدن الذي اتعدم، ورده إلى الوجود، وإعادة الحياة الَّتي انعدمت بأن يجمع ويركب على شكل آدمى ، وتخلق فيه الحباة ابتداء أ. (تافت الفلاسفة/ ٢٨١)

هو اتَّذي يوجد في وقت ثان. (شرح الإلهبَّات من كتاب الشفاء/٢٩٣)

ــه الحشر، القيامة.

(١٥٤٩) المعاد الجسماني مرأن يتملق المفارق عن بدن ببدن آخر.

الحشر الجسمائي عود البدن بعينه مع نفسه. إنَّه (المعاد الجسماني) عود للشَّخص مع عدم عود البدن (عند الغزالي). (البدأ والماد اصدراللين/٤٠٠) هر أنَّ لماذا الشَّخص الإنساني روحاً وجسداً يعود في الآخرة ، بحيث لوبراه أحد صند الهشر يقول : يا فلان الَّذي كان في الدّنيا. (الظاهر الإلمية/٥٥) هو أن يتعلَّق المفارق عن بدن ببدن آخر. (نفس

المدر/١٠)

(۱**۵۵۰) المعارضة هي أن يممل كل واحد** مثل ما يعمله الآخر. (الإشارات والقنبيات مع القرح (۲۷۱/۳)

(۱۵۵۱) المعجزة چبزی باشد که خارق عادت باشد که خلق از مثل آن عاجز گردند. (۱) (النائف اخکار۱۶۱)

أمر خارق المعادة من تبرك أو فعل متحد به على. وفق دعواه بعد ادّعاء الثبوة لا قبلها.

أمر خارق للعادة من ترك أو فعل مقرون بالتحدي. مع عدم المعارضة. (مطالع الأنظار/۲۰۰)

أُمر خارق للعادة مقرون بالتّحتي مع عدم المارض. (شرح حكة العبن/٣٨٢)

گاه باشد که از عارفان ظاهر می شود احوالی خارق عادات نزد کسی که واقف نشده باشد بر اسباب آن و این خوارق چون مقترن شود به ایشان تمدی، با عدم ممارضه آن را معجزات خوانند و اگر مقترن نشود به آن تخدی آن را کرامات خوانند (۱۳/۱ (درة اللای ۱۳/۱)

المجزة للأنسباء، والكرامة للأولساء، وهي ظهور أمر خارق للمادة غير مقارن الشحدي. وبها يتاز عن المجزة. (مفاتح الفب/١٨٨)

(1007) المعملة العلل المدة هي التي تعدّ المعلول لقبول الضورة أو الهيئة. (التعلقات/10) المعدّ هو الذي يجدث منه في المستعدّ أمر منا لأجله تصير مناسبة المادة لشيء بعينه أولى من مناسبتها

إلى أمر خارق المعادة بمجز الحلق من إثيان مثله.
 رئيا يظهر من بعض العارفين حالات خارقة للعادة عند من لا يظهر على أسباب. وهي إل اقترنت بالشحدي من دون وجود معارض تستى بالمعجزات. وإن لم تغنون بالقحدي تستى بالكوامات.

لشيء آخر. (الماحث المشرقة ۱۹۰۲ه)
(والشّبخ) يفشر المعلّد بأنّه الذي يحدث منه في
المستمد أمر مّا يصير مناصبت لشيء بعينه أول من
مناصبته لشيء آخر. (نفس المعدر ۱۳۲۲ه، شرحي
الإشارات للقوسي ۲۰۲۳)

إِنَّا لا نفشر المد بأنَّه هو الذي يحدث منه في المستمد أمر لأجله يترجّح قبوله لصفة على قبوله لصفة أخرى .

ولا بأنّه الّذي يتوقّف حدوث الشّيء على حدوث شيء منه في المادّة، بل نفسّره بالشّيء الّذي يتوقّف حدوث الشّيء على حدوثه. (نفس المعدر ١٣/٢ه)

ــه العلل الكافعية .

(1007) المعدن هو كان ما انمقد في باطن الأرض وقمر البحار وجوف الجيال من البخارات المتحلّلة، والدّخان المتصاعدة، والرّطوبات المختلفة في المخارات والأموية والشرابية عليها أهلب. (رسائل إخوان الشفاء ١٨٥٣)

ما الغالب عليه الثرابيّة. (نفس المصد ٢٨٨/٣) ما يكون في عمق الأرض من الجواهر وغيرها ؛ ممّا يجري مجرى الموات. (نفس المصد ٣١١/٣)

(۱۹۰۵) المعدوم إنّ آلذي لا ماهيّة له أسلاً ليس بصادق ولا كاذب؛ لأنّه لا اسم له ولا قول يمثن عليه أصلاً، ولا يتصوّر، ولا يتخيّل، ولا تكون عنه مسألة أصلاً. (المرف/١٢١)

هو ما ليس بشيء، يُعنى به ما ليست له ماهيّة أصلاً؛ لا خارج التّفس ولا في التّفس. وكلّ ما هو غير موجود فليس بشيء. (نفس المعدر/١٢٨) يشال: إنه شيء ثابت، والوجود حال يعرض له مرّة، وينقطم تارة ويمود أخرى، فيتحقّل منى

العود. (تافت الفلامفة/٢٨٢)

قال الحكماء: كلّ ما يصحّ أن يملم إن كان له تحقّق مّا فهو الوجود، وإنّ لم يكن فهو المدوم.

(مطالع الأنظار/٣٦)

المنتي المحض (نفس المعدر/٧)

عبارة عن انفكاك الشيئيّة عن الوجود مطلقاً.

(الحكة المتعالبة ١٩٩٢/٨)

عببارة عن تعربية الشّي، عن كنافّة الوجودات الحارجيّة والذّهنيّة، كان مناط امتناع الحكم عليه مطلقاً. (الحكة التعالية ٢١٧/١)

الوجود ما له تحقّق، والمعدوم ما ليس كذلك. (كتاف اصطلاحات الفنون/٣٦٠)

إنَّ مَا لا يُخبَر عنه هو المعدوم المطلق، لا الحَارِجِي . (شرح الإلهٰبات من كناب الشّفاء/٢٩١)

ائتيء إمّا له ثبرت في الجملة أولاء والثّافي هو المنتي، والأوّل: إمّا ذات له صغة الوجود فهو الوجود، أو صغة العدم فهو المعدوم.... (نضى السدر/۲۷۷)

او آن است که او را صورتی نیاشد نه در ذهن و نمه در خارج ممکن نیاشید که اخیار از او کنند. (۱) (درة التاج ۷/۳)

ــه الموجود.

مكن الإخبار عنه .

(1000) المعرِّف ما يستلزم ممرفته معرفة الشَّىء.

ما يكون معرفته سبباً لمعرفة الشّيء.

قول يفيد تصوّره تصوّر الشّيء. (مطالع الاتفار/١١) الأمور المرتّبة إن كانت موصلة إلى تصوّر سمّيت معرّفاً وقولاً شارحاً. (نفس الصدر//)

السَّظر ترتيب أمور معنومة على وجه يؤدِّي إلى

١ ــ هو ما لا صورة له ؛ لا ذهناً ولا خارجاً بميث لا

 ٢ ــ ممثرف كان شيء هو أناذي موحب تصوره تعاوراً حقيقياً لذاك القيء. ويستمي التدور الثائم.

٣ ـ متى أمرُكَ الْدرك شيشاً والمنظ أثره في نفسه ، ثم به

الاستملام ما ليس بملوم، وتلك الأمور الربّبة إن كانت موصلة إلى تصوّر مجهول سنّبت معرّفاً. (نفس الهمد/١٠)

معرّف هر چیزی آن چیز باشد که نصور او موجب نصور حقیقت آن چیز باشد و آن را تصور تام خوانند.(۲) (درهٔ الناج ۱۲/۲)

- التصور، قول الشارح.

(**١٥٥٦) المستخسرفية** رأي غير زائيل. (رسائل الكندي الفلسفيّة (١٧٦) القابسات (٢٦٢)

هي إدراك صور الموجودات ما تشميّز به من غيرها , ولذلك هي بالحسوسات أليق لأنّها تحصل بالرّسوم ، والرّسوم مأخوذة من الأعراض والحواصّ. (القاسات/٢٦٣)

هي نفس القرب، وهو ما أخذ القلب وأثر فيه أثراً يؤثّر في الجوارح.

في اللُّمَة: هو العلم الَّذي لا يقبل الشُّكُّ .

في العرف: اسم لعلم تقتمه نُكرة. (جمومة رسائل العزال (جمومة رسائل العزال ٢٣٠/٢)

هو ارتبام الحقائق في التفس بقدار ما ترتق إليه طاقة البشر من ذات واجب الوجود، وما يليق بصفاته وأفعاله ونظام صنعه. (ب رسالة شيغ إشراد ۲۲/

عبارة عن إدراك الجزئيّات. (المباحث المشرفية (١٨/١)

چون مدرک چیزی را ادراک کند و اثر آن در نفس او منحفظ ماند آن گاه دوم بار او را ادراک کند و ادراک کند با آن که او است که اول بار ادراک کرده بود آن را معرفت خوانند.(۲۲)

(درة التاج ۱/۸٤/۳)

إنّها إدراك الجزئيات، وإلعلم إدراك الكليّات. إنّها التُصور والعلم هو التصديق. (الحكة الممالية

٥١١/٤، مفاتيح النيب (١٣٠) من أدياف شدرًا واغتظ أثرو في نفسورو ثرر أو

من أدرك شيشاً وانحفظ أثره في نفسه؛ ثم أدرك ذلك الشّيء ثانياً، وهرف أنّ هذا ذلك الّذي قد أدركه أوّلاً، فهذا هو المعرفة. (الحكمة المتمالية 17/1، منتج النيب (١٣/

ـه العلم.

(1007) المصرفة الأكسمل والمصرفة الثاقعة المرفة الناقمة هي معرفتنا له (للقيء) با يعتم وغيره، وما لا يتعيّز به عن غيره.

هي أن تكون عرفنا المسؤل عنه بما هو خارج عن ذاته من الأعراض ونلتمس معرفته بما هو ذاته او بجزه ذاته أو نكون عرفناه بأعمّ تعرّفنا ذاته، معرفة بجملة، وبأبعد ما به قوامه.

والَّتي هي أكمل، أن تعرفه بما يخصَّه دون غيره، وبما يتمبَّرُ به عن غيره. (الحرف/١٩٠)

(۱۵۹۸) هعرفة ذاته رتعالی معرفة ذاته أن يملم أنّ الله رتمال موجود واحد فرد، وذات وشيء عظيم قام بنف، ولا يشبه شيء.

ومعرَّفة صفَّاته أَنْ تعرف أَنْ الله ـ تعالَى ـ حَى عالم قادر سميع بصير إلى غير ذلك من الصّفات. (جموه رسائل الإمام النزالي ٣٦/٢)

أدركه ثانياً بما كان هو في الإدراك الأول يستى ذلك
 معرفة.

(١٥٦٠) المرفة الثاقصة

المعرفة الأكمل والمعرفة الثافصة.

(۱۹۹۱) معرفة النّفس كلّ معرفة إسانيّة صحيحة، فهي معرفة النّفس، (الجمع بن رأيي الحكيين/١٢)

(1017) المعروف والمشكر السروف هو فعل ما جرت به العادة، ولم تنه عنه الشريعة والشقة. والشكر هو فعل ما لم تجربه العادة؛ لا في الشفة ولا في الشريعة. (رسائل إخوان الضفاء (۲۲۲۳)

(سائل إخوان القسفا ١٣٦٣) (سائل إخوان القسفا ٢٩٦٣)

روسان عن المستقدة الشاطة للشؤة العالية فها لها عبارة عن عالمة الشؤة الشاطة للشؤة العالية فها لها أن يضمن للمضرض الأعل تخالف الأغراض

> والذواعي . (مقاتيح النيب/٣٥٥) هي غالفة الأمر قصداً . (التريقات/١٧)

(<mark>۱۵۹۱) المعقول</mark> المعقول من الشّيء هو وجود مجـرّد مــن ذلــك الشّــيء. (رســائل الــفــاراي. التعليمات/١)

هو الشيء بينه إلا أنَّ معفوله هو ذلك التيء من حيث هو في الشفس، والشيء هو ذاك المعقول من حيث هو خارج الشفس. (المرف/١٠١)

هو كمال العفل.

هو كمال العاقل. (تفسير ما يعد الطبيعة /١٦٦٦ و ١٦٦٥)

هيو الَّذِي يَسَدَرُكُ فِي الْحُنْسِوسِيَاتَ . (سَفَى الْعُنْسِوسِيَاتَ . (سَفَى الْعُنْسِرِاتِيَّا) المدر/١١٣)

إنَّ المعقول كمال العاقل وصورته. (رسائل ابن رشد. كتاب ما بعد الظهم/١٤٨)

### المقولات الأول/ ٣٧٦

المطوم إمّا جَرَد عمّا سواء أو حمّا يقارنه مقارنة مؤثّرة، وإمّا غالط بغبره غالطة مؤثّرة، الأوّل يسمّى مقولاً، والثّاني يسنّى عسوساً.

إنّ المملوم إذا كان وجود الإدراكي في جسم أو جسماني؛ كالمشاعر كان محسوساً لا معقولاً لمصادفة عوارض غريبة وانفعالات مادّيّة بمنع انطباعه لأعداد كثيرة.

وإذا كان في جوهر غير جسماني كان معقولاً لا محسوساً، لخلوه صنما يمنعه عن مطابقة كثيرين. (البدأ والماد اصدراللين(٧١)

مه الحسوس، المعلوم.

(١٩٦٥) المعقولات الأول إذا حصل في التؤة الناطقة هذا التيء الذي منزلته منا منزلة ضوء التقسس من البصر، وهو التقساع المقلى، فأول ما يحدث فيا من رموم الحسوسات التي هي عفوظة في القوة المنظلة ومعقولات بالقوّة؛ هي المعقولات الأول التي اشتركت فيها جميع الناس. (البدأ والماد تعدواللار/٢٥٧)

العقل بالملكة، المعفولات الثوافي.

(۱۹۹۹) المحقولات بالفعل كلّ مورة هيولانيّة هي معقولات بالفعل إذا عقلت. (رمائل ابن رشد، كتاب النفس(۷۸)

به (المقتل الفقال) يصير ما في الخيال من رسوم المحسوسات، معقولات بالفعل بعد ما كانت معقولات بالفؤة، لكونها صوراً محفوظة بالغواشي الماذية. (البدأ والماد اصغرالفين/٢٧٠)

يه العقل المستفاد.

(١٥٦٧) المعقولات بالقوّة ــه المقولات الأوّل، المقولات بالفعل.

(1070) المع**فولات النَّوافي هي الم**عفولات الَّتِي وجودها في اللَّمن فقط، (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد القبية/11)

الَّـنِي لا وجود لها إلَّا في النَّـهن. (شرع الإلهرَّات من كتاب الشَّفاء/٧)

المعتول الثاني ما لا يمقل إلاّ عارضاً لمقول آخر؛ سواء كان أمراً عامًا أم لا . (نفس الصدر/10) إنّ المارض ثلاثة أقسام: عارضٌ يكون عروضه

إنّ العارض ثلاثة أقسام: عارضٌ يكون عروضه للمعروض واتّصاف المعروض به، في الخارج؛ كالنواد، وظاهرٌ أنّه معقول أوّل.

وعارضٌ فيه كلاهما في العقل؛ كالكليّـة.

وعارضٌ عروضه في المقل ولكن الانتصاف به في المنارج؛ كالأبؤة فإنها وإن لم يحافيها شيء في الحارج؛ كالكلّبة لكن انتصاف الأب به في الحارج وكلاهما معقول ثان.

إنّه العارض الّذي عروضه للمعروض وأتّصاف المروض به كلاهما في العقل. (شرح النظومة ٣١/٣) مه المعقولات الأول.

(1974) المعقولية معقولية التيء هي من لوازم الشيء. وهي انتزاع معناء، واستثباته في الذّهن. (القلبةات/٧٢)

معقولية الشّيء عبارة عن وجوده لشيء، له قعليّة الوجود والاستقبلال؛ أي كونه غير قائمة بشيء آخر. (المبدأ والمعاد لصدالدين/٨٦)

(١**٥٧٠) المعلول ه**و الّذي يكوّنه سبب من الأسياب. (رسائل إخوان الضفا ٢٥٨/٣)

هو الّذي لوجوده سبب من الأسباب. (نفس الصدر/٢٨٥)

الَّذِي إذا حصل يجب عنه حصول الآخر بعد إمكانه هو العلَّة، وأمّا المعلول فليس حصوله يجب عنه حصول العلَّة، بل العلَّة تكون قد حصلت

حتى حصل المطول. (إقيات النفاه/١٦٨)

كل ذات وجوده بالفعل من وجود غيره، ووجود ذلك الغير ليس من وجوده. (الحدود لابن سبنا /١٠)، رسائل ابن سبنا /١٠٠، ثانت الغلامة /٢٩٣) كل وجود شيء يكون معلوماً من وجود آخر، الأول ناتر لا يكون معلوماً من وجود ألكر، الأول نستيه علة والشاني معلولاً. (التعميل /١٠)»)

ما يجب وجوده وعدمه بفرض وجود غيره وعدمه. (سه رساله شيخ إشراق/١٤٣)

الهتاج إليه تي وجود شيء يستى علَّه له، وذلك التّيء الهتاج يستى معلولاً. (شرح الواقف/١٦٨) نفس ماهيّة الشّجـدد والشّغيّر. (الحكمة المتعالبة //٢٤/

ما يجب وجوده بوجود شيء آخر، ويتنع ذلك الوجود بعدمه، أو عدم شيء منه. (القواهد الزبية: ١٨/٨)

طت آن است که محتاج بناشد به او چیزی دیگر. و مصلول آن است که محتساج بناشد بچینزی دیگر. (۱۲ (لمات بالمبتر۲۱)

ــه العلَّة.

(١٥٧١) المعلول الأوّل إنّه يـوجــد فيـا (الملات) ثلاثة أصناف: أوّلُ ، ووسط ، وأخير.

ولكلّ واحد منها شيء يخفه. أمّا الأخبر فيخضه أنّه ليس بعلّـة لشيء أصلاً.

رأة الوسط، فيخضه أنه علّمة ومعلول: معلول عن الأول، وصلّمة للأخير... ويخمّس الأول أنّه علّمة

فقط لا معلول الشيء أصلاً من جهة ما هو علّـة ، وكان وجوده في مقابلة الأخير والتوشط كالمعتزج بين الظرفين. (رسائل ابـن رشــد، كــتاب ما بــمـد الظبية/١١١)

> (1077) المعلول الأخير حد المعلول الأول.

(١٥٧٣) المعلول الأوسط على الملول الأوسط على الملول الأول.

(1041) المعلول الناقص الغير المكتني . - الملول النافص المكنني.

(١٥٧٥) المعلول التاقص المكتني حـ الملول الثام والتاقص المكني والعبر المكنني.

(١٥٧٦) المعلول الثالم والثاقص المكتني والغير المكتني معلول با نام است بنا نافس، و ناتس با مكتني است، با غير مكني.

تام آن است که هرچه از کسالات در شأن آن عکن است و استناع ندارد همه در بدو وجودش بالفسل باشد و حالت منتظره نداشته باشد، چون عقول مفارقه کلیه و این نام است چنانکه مبدأ تمال فوق النسام است... و مکنی آن است که حالت منتظره دارد و جمع کمالات مترقبه از آن برای آن حاصل نیست و قوت دارد برای فسلیت ولی در خروج از قوت و نقص بسوی کمال بذات خود و باطن ذات خود مکنی است و حاجت عکمل خارج و مباین ندارد.

معلول ناقص غیر مکننی آن است که حالت انتظاریّهٔ دارد و قوّت خروج بفعلیت دارد ول بخارج مباین حاجت دارد در استکال، چون

١ \_ كذا في الصدر والظاهر كونه «معلولاً».

٢ ـــ العلّة هي الني بمتاج إليا شيء آخر، والمعاول هو الذي يمتاج إلى شيء آخر.

## المعلول المبدع والمكون والمخترع/٣٧٨

كائدات عالم عنصرى اجسامشان و نفوسشان. (۱) ائتام ما إذا جعل موجوداً جعل عالماً حكيماً قدراً مريداً، وبالجسلة كاملاً والشاقص المكنفي ما ليس كذلك . (اسرار الحكم/١٤٤)

ــه الموجود التّمام وفوق الشمام والمستكني، الـوجود النّام وفوق التمام، والنّاقص.

(١٥٧٧) المعلول المبدع والمكون

وانخترع مطول یا مسیوق است به ماده و مذت هردو مثل اجسام و جسمانئات عنصرته و این را مکرن و کائن گویند، و یا مسبوق نیست به همیچیک، و این را میدع گویند چون عقول کانه.

و معلول یا مسبوق است بمادّهٔ دون مدّت و این را مخترّع گریند؛ مانند فلک و فلکی که مسبوقند بالظیم باده نیکن نه بمدّت <sup>(۱)</sup> (أسرر الحکم/۱۹۲) ــه الاعتراع، الفعل .

الطول إنّا تام أو نافس. والنافس إنا مكنف أو غير
مكشف. فالثام هو الدّي يوجد في ابنته ايجاده و من
الكالات ما هو ممكن في شأنه غير ممشع، من دون وجود
حالة منتظرة. فهذا هو الثام، كما أنّ البدأ رتمال. هو فوق
الشام.

والوجود الكني هو ما له حالة منتفره، ولا يمسل له جبع كمالاته الشرقية منه، وله قوة الحروج إلى الفطية إلا أنه في الحروج من الشقوة والشقص إلى الكمال، يكون مكتفياً بذاته، ولا يمتاج إلى مكتل مباين له من الحارج. والمملسول الشسسافس النهر المكتني هو الله ي له سالة منتظرة، وله فوة الحروج إلى الفطية إلا أنه مضتفر في الاستكمال إلى أمر خارج مباين، ونحو الكمانسات في المالم العنصري؛ أجسمها ونفوسها.

 للطول إنا مسيوق بمادة ومدة كليها: مثل الأجسام والجسائيات المنصرية وبقال له المكون والكائن، وإنا نبس مسيوقاً بشيء منها ويشال له الميدة؛ نمو المعول الكليمة، وإنا مسيوق لكلا الادة وبقال له الهنرء؛

(١٥٧٨) المعلول المخترع - المعلول المبدع والمكون والمنرع.

(١٥٧٩) المعلول المكوَّن - المعلول المبدع والمكوَّن والمنترع.

(1000) المعلوم إنَّ الَّذي يطنق عليه اسم طوم قسمان:

أحدهما هو الذي وجوده في ننفسه هو وجوده لمدركه. وصورته المينئية هي بعينها صورته العلميّة. ويقال له: المغوم بالذّات.

وثانيها هـ والذي وجدوده في ننفسه غير وجوده لمدركه . وصورته السينية ليست هي بعينها صورته العلميية . وهـ والعلوم بالعرض . (الحكة الدمائية ١٩٥/٨)

المعلوم بالذَّات هو الصّورة الحاضرة عند الدرك حضوراً حقيقياً أو حكيًّا. (المبدأ والمعاد المدرائين/٧٧)

**ــه المعفول.** 

(١٥٨١) المعلوم بالذَّات

ــه المعلوم .

(١٥٨٢) المعلوم بالعرض ــــ المعلوم.

(۱۵۸۳) المعنى حدّ المعنى أنّه هو كلّ كلمة دلّت على حقيقة وأرشدت إلى منفعة ، ويكون وجودها في الإخبار بها صدقاً ، والقول عليها حقاً . (رسئل إخوان الضغا ۱۹۱/۴)

نحو النفلك والفلكيّات السبوقة بالمادّة طبعاً فقط، دون المدّة.

هو الشيء الذي تدركه الشفس من المحسوس من غير أن يدركه الحش الظاهر أقلاً ؛ مسئل إدراك الثاة للمسعني المضاد في الذّئب، الموجب خوفها إنّاه. (طبيعيّات القضاء العن النادس /٣٥، اللحاة من الغرق في بحر الفلالات /٣٧٧)

(١٥٨٤) المعنى العدمي هو الذي في قوّته أن يصير شيئاً آخر وأن يصير له شيء ليس له في الحال . (رسائل الغارايي، التطبقات/١٦)

(١٥٨٥) المعينة الإضافة معبة بالحقيقة وهي معنى عدام. وإذا تخصص تخصص ببنوع مدامن الإضافة وله أنواع مختلفة فبإنّ الإضافة تدخل في مقولات كثيرة، وفي الإضافة أبضاً مثاله: الأبؤة والتصفية والحامل والمحمول والأكثرية والأقلية وكلّ الزّمان فها متضايفان، وموضوعها الزّمان، والمعية أيضافة تخصصة. الإضافة معية وهي أن يوجد شيء مع شيء. فإن كان الشيء نفس المعية لي شيء مل شيء آخر يعير به معه: كالأبؤة مضافة يحتج إلى شيء آخر يعير به معه: كالأبؤة مضافة أخسرى لأنها نسفس الإضافة والمحمية.

إنّ معاً يقال: على انحاء كثيرة: منها ما فيل فيها إنّهها معاً في المكان الأوّل لهما؛ الّذي هو نهاية الجسم الهيط بها من غير أنّ بهنها شيء من الجسم الهيط. (رسائل ابن رشد/٣)

ـ الإضافة.

(۱۵۸۱) المُعبِّة الزَّمانيَّة أَن يكونا (المَعْدَم والسَّاغَر) موجودين في الزَّمان، ولا يكون أحدهما متقدماً على الآخر. (حافية الهاكمات/١١٢)

(۱۵۸۷) المعيّة في الرّتبة أن بكونا (القدّم والشأخر) واقعين في الترتبب، ولا يكون أحدهما أقرب إلى المبدأ من الآخر. (عاشبا الهاكمات/١٠٢)

(١٩٨٨) للعبية في الشرف بان يكونا (التقلم والتأخر) متساوين في الشرف حتى إذا ازداد أحدهما شرفاً صار متنقلهاً. (حاشبة الحاكمات/١١٣)

(النقدم المعتبة في القليع أن يكونا (النقدم والتأخر) موجودين من غير احتباج ببنها. (حاشبة الهاكمات/١١٢)

(1945) المعيّنة في العليّنة أن لا يكون أحدهما (المتقدّم والتناخر) علّمة الآخر، لكنهما مشتركان في العلّبة. (عاشة الاكسات/١١٢)

(1941) المفاقطة هي المؤلّف من الوهيّات. والخرض منها تخليط الخصيم وإسكاته. (شرح الإهّات من كتاب الشّفاء/٦٢٣) - المتافقة.

(۱**۵۹۳) المفارقة** عبارة عن الحركة منسوبة إلى ما يتحرّك عنه. (الإشارات والقنبيات مع الفُرح للقوسي ۲۲۷/۳)

(١٥٩٣) المفارقات العقلية هي إبداعات عضة غير متعلقة بغيرها؛ لا في ذاتها ولا في فعلها. (المدا والماد المدراللين/٢١٧)

> (١٥٩٤) المقابلة - التقابل.

(**١٥٩٥) المقدار** المقادير الدَّلاثة: هي الحنظ والسّطح والجسم. (رسائل اخوان الشيفاء ١٣٣/٢)

لفظه اسم مشترك فيه ما قد يقال له مقدار، ويعنى به البعد المقرّم للجسم الطبيعي .

ومنه ما يقال مقدار، يعنى به كميّة متصلة تقال على الخط والسطح والجسم الحدود. (إلهــــّيات الشناء/١١)

الكم القصل لا يخلو إلما أن يكون قاراً حاصل الوجود بجميع أجزائه أو لا يكون فإن لم يكن بل كان متجدد الوجود شيئاً بعد شيء فهر الزمان

وإن كان قارأ وهو المقدار. (نفس الصدر/١١٧) هو شيء يحتمل مشلاً المساواة غير مشروط فيه أن يكون هذا لمني فقط. (نفس المعدر/٣٣٤)

كسية محدودة. (التعلبقات/١٧)

(بحسب اللُّمنة) هو الكميّة (وبحسب الإصطلاح) هو الكية المتصلة التي تشناول الجسم وانسطح والحقل. (شرص الإشارات، للطوس ١٥/١)

و سد و رسوس الرساوت المقال الماري الماري

درست باشد مقدار بود. <sup>(۱)</sup> (دزة التاج ۲/۳) عرض لا يوجد مفارقاً عن المادّة لأنّه لو وجد في الحارج مفارقا عنها كان غنيا بذات عنها. وإيضاح القاصد من حكة عن التواعد/۱۷۸

الكمّ المتّصل إن كان قار الدَّات أي ثابت الأجزاء المروضة فهو المقدار. (مطالع الأنظار/٥٧)

يطلق بالاشتراك الضناعي عند الشائين على مدين:

أحدهما: من مقولة الجوهر وهو صورة الجسم الطّبيعي من حيث هو جسم طبيعي على الإطلاق. وثانيها: من باب الأعراض وهو معنى جنسي مشترك بين الأمور الشّلاثة أعنى الحظ والسّطح

١ - الكم المتصل إن كان قار الدّات معنى ثبات ذاته.
 فهو المقدار.

والجسم التعليسي . (تعليقة عل القفاء) تعدرالتين/١)

لفظه إسم مشترك فنه ما قد يقال له مقدار ويعنى . به البعد المقرم للجسم الطبيعي .

ومنه ما يقال له مقدار ويعنى به كميتة متصلة يقال على الخط والتسطيح والجسم المحدود. (نفس المدر/۲۷۲)

الكم التصل إمّا أن يكون ثابت الذّات فارة الأجزاء أو لا يكون، الأوّل هو المقدار. (الحكة النالية (١١/١)

هو الكم المتصل الفارّ؛ أي المجتمع الأجزاء في الوجود. (كمَّاف اصطلاحات الفنون/١١٨٠)

- الكم المتصل.

(**١٥٩٦) المقدّمة** قول مفدّم لـتبيّـن شيء آخر غيره . (الحدود والفرون/٢٧)

القضيّة الّتي هي جزء للقياس تسمّى مقلمة. (مغالم الانظار ٢١/)

(١٥٩٧) المقدم بالظبع

- المتفدم بالظبع.

(۱۰۹۸) المقدّم بالعلّية مه المنفدم بالعلّية.

(1099) المقدّم بالمرتبة - التقدم بالزنية.

(١٩٠٠) المقولة كل معنى معقول تدلاً عليه لفظة تما، يوصف به شيء من هذه المشار إليها (الأشباء المطلوبة بالحروف القلبية) فعانًا (الفلاسفة) نستيه مقولة. (الحروث/٢٢)

هو هيئة تعرض للشّيء بسبب نسبة أجزائه إلى

بعض، وبسبب نسبة أجزائه إلى الأمور الخارجية. (إيضاع القاصد من حكة مبن القواعد/١٦١) يطلق على الجواهر والأعراض (عشد الحكماء).

يطلق على الجواهر والأهراض ( (كثّاف اصطلاحات الفنو*ن/*١٢١١)

القولات.

(١٦٠١) المقوّم - الحمولات.

-

(۱۹۰۳) المفحولات قوم بزهمون أنَّ المقولات التنتان: ما هو هذا الشار اليه، وعَرْضه، فجملوا المقولات النتين: الجوهر والعرض. (الحروف/۲۷) إنَّ القول قد يمنى به على المعنى الأخمل؛ كلّ لفظ دالًا؛ كان إسماً أو كلهة أو أداة.

وقد يعني به مدلولاً عليه بلفظ مَا . وقد يعني به محمولاً على شيء مّا .

وقد يعنى به معقولاً ، فإنّ القول قد يدلُّ على القول المركور في النّفس .

وقد يمنى به عدوداً، فإنّ الحدّ هو قول تنا. وقد يمنى به مرسوماً، فإنّ الرّسم أيضاً هو قول تنا. ويهذه ستيت المقولات مقولات. (الصدر/٢٣) والمقولات عشر. وتستمى «القاطاغوريات»: إحداها الجوهر، وهو كلّ ما يقوم بذاته.... المقولة الثّانية الكمّ. وكلّ شيء يقم تحت جواب

كمّ فهو من هذه المقولة .... المقولة الشالشة الكيف, وهو كلّ شيء ينتع تحت جواب كيف.....

المقولة الرّابعة مقولة الإضافة. وهي نسبة الشّيئين يقاس أحدهما إلى الآخر....

المقولة الحامسة مقولة متى. وهمي نسبة الشيء إلى الرَّمان المحدود: الماضي والحاضر والمستقبل....

الحقولة الشادسة مقنولة أين. وهي نسبة اللَّمي، إلى مكانه....

المقولة الشابعة الوضع. ويسمّى التصبة. وهي مثل القيام والقعود....

المقولة الثامنة متولة «له». وبعضهم يستيا مقولة «ذو». وبعضهم يستها «الجدة». وهي نسبة الجسم إلى الجسم المنطبق على بسبطه ، أو على جزء منه ....

المقولة التّاسمة مقولة ينفعل. والانفعال هو قبول أثر المؤثّر.

المتولة الماشرة مقولة يفعل. وهو التأثير في التي ه الدي يقبل الأثر... (مناتج العلم / ١٤٣- ١٤٥) أنظر تفصيل المقولات في: (شرح حكة الدن / ٢٠٩٦. إبضاح المقاصد من حكة عن القواعد / ١٥٩٦، شرح المواتف / ١٩٦٧، درّة الثاج / ٢٠٠٠، الحكة التعالية المهارة ما المرضى،

الفعل، الكم، الكيف، من، الوضع.

(۱۹۰۳) المكاشفة عبارت از ظهور امر عقل است به الهام دفعة من غير فكر و نظر در حال بيدارى يا ما بين النوم والبقظة. (١) (أنوارية/ه) هي حصول علم للتفس و إلى بفكر، أو بحدس أو لسانج غيبي متطلق بامر جزئي واقع في الماضي أو المستنبل. (سه رسانة شيخ اشراف/١٢٦)

المستقبل. (مه رسالة شيخ اشراق/۱۷۲) ظهور الشيء اللقـلب باستيلاء ذكره من غير بـقاء الريب.

أو حصول الأمر العقلي بالإلهام دفعة من غير فكر وطلب (في اليقظة)، أو بين النوم واليقظة. أو ارتفع<sup>(1)</sup> الغطاء حتى يشفح جليّة، الحال في الأمور المتطقة بالآخرة التضاحأ، يجري مجرى البيان آلذي لا يشك فيه.

١ ــ عبارة عن ظهور امر مثلثي بالالهام دفعة من غير فكر
 ونظر في حال اليتظه او ما بين النوم واليقظه.
 ٢ ــ كذا في المصدر. ونعل القسحيح: «أو ارتفاع».

هي حصول علم للنفض إمّا بفكر أو حدس أو بسانج غبي منعلّق بأمر جزئي واقع في الماضي او المستقبل والمشاهدة في شروق الأنوار على التفس بحبث بنقطع منازعة الوهم. (شرح حكة الاشراق/١٥)

ے الحدس.

(١٦٠٤) المكان نهايات الجسم.

ويقال: هو النقاء أفق المحبط والمحاط به. (رسائل الكندي الفلسفية/١٦٧)

المكان المطلق هو المكان الذي يكون فيه

المكان هو السطح المشترك بين الحاوي والهوي.

(رمائل ظلفيّة الهند بن زكريّا الزّازي/١٩٨) مطح الجسم الحاوي للجسم المحوي . (رسائل

سطح الجسم الحاوي للجسم المحوي , (رساءً العاربي ، الدعاوي الغلبية/٢) إنّه التهاية الهيظ (أرسطوطاليس) , (الحروف/٨٦)

ب حيد المواد الذي فيه الجسم، أو مطع معتمر المواد الذي فيه الجسم، أو مطع تقمر المواد الذي فيه الجسم الدو/١٢٧)
إنّه كلّ موضع تمكّن فيه المسمكّن، وهو نهايات

الجسم . (رسائل إخوان الضغا ٣٨٧/٣) هو الوعاء الذي يكون فيه المتمكّن . (نفس الصدر

هو عرض ولا يقوم إلّا بالجسم ولا ينوجد إلّا منه. (نفس الصدر ۲۹/۲)

هو حيث التقي الاثنان: الهبط واتحاط.

وأيضاً هنو ما ماش من سطح الجسم الحاوي

وانطباقه على الجسم المحوي . (الفابسات/٣٤٤)

هو الشطح الباطن من الجرم الحاوي المماسّ للشطح الطّاهر من الجسم الحوي.

ويقال مكان: للمسطح الأسفل الذي يستقر عليه جسم ثقيل.

ويقال مكان: معنى ثالث إلَّا أنه غير موجود،

وهي أيماد مساوية لأبعاد المتمكن تدخل فيا أبعاد المتمكن، وإن كان بجوز أن يبق من غير متمكن كانت نفسها هي الخلأ، وإن كان لا يجوز إلا أن يشغلها جسم كانت هي أبعاداً غير أبعاد الحلاء إلا أن هذا المنى من لفظ المكان غير موجود. (الحدود لابن سبنا /٣٧، رسائل إبن سبنا

(۱۰۸) هو الشطح. (إلهنات الشّفاء/۱۱۸) قد يعني به ما يكون محيطاً بالجسم.

وقيد ينعني بنه منا يستنفسر أصليبه الجسم. (القحميل/٣٧٨)

هو الشطح الباطن من الجوهر الحاوي المماش للشطح الظّاهر من الجسم المحري . (ناف الفلامة ٢٠٠٢) مه رمالة شيخ إشراق (٩١، شرحي الإشارات للرازي (٧٠/١) مطالع الأنظار (٨٢، شرح حكمة العين (٧٠/١)

هو الّذي يستقرّ عليه المنمكّن، ويتحرّك منه وإليه الجسم الّذي يستقرّ عليه المتمكّن ويحيط به منه. (العبر في المكنة /٢/١)

هو الذي تستقل إليه الأجسام على جهة الششوق إذا كمانت خارجة عسه وتسكن فيه إذا بلغته على جهة الملاءمة والشهه، وما هو يهذه الصفة.

هو الشهاية الهيطة من غير أن يعرض.... (رسائل ابن رشد، كتاب النساع الطبيعيّ/٣٧)

هو الَّذي إليه ينتقل المنتقل. (الصدر/١٥)

هو القابل للقور الّذي نسمّيه على الجاز عنصراً (افلاطن).

هو نهاية المحتوى الَّـذَي يماسٌ ما يحتوى عليه .

هو المحتوى على جسم . (في التفس/١١٩)

ما يتمكّن فيه، الجسم؛ أي يحلّ فيه الجسم. (ابضاح القاصد من حكمة عن الغواعد/١٥٩)

البُعد الجرّد عن المادة الموجودة الّذي ينفذ فيه

الجسم (أفلاطن). (مطالع لأنظار/٨٢)

ر ۱۸۸۷ متحصیل (۱۸۷۷) ما لا بجتاج إلى أمر خارج من ذاته حتى بحصل له ما يبغي أن يحصل . (متاحد الثلامة/۱۸۳) هو الذي أعطي ما به يتمكن من تحصيل

هو الذي أعظي ما بنه يستنجن من عصيل كسالانه . (المباحث الشرقيّة ١٩٥١/) كَتُاف اصطلاحات الفتود (١٢٨٢)

هو الّذي أعطي ما به يحصل كمال نفسه في ذاته. (تعليمة على الشّفاء لصدرالذين/٤٨١)

- المعلمول التمام والسّاقص، المكنني وغير المكني. الموجود النّام والناقص، الوجود الثام وفوق التمام....

(۱۹۰۹) المكؤن

ــه الفعل، المعلول المكوّن.

(ماثل (رسائل) الملائكة الحباة والقطق (رسائل الكندي الطبقة/١٩٩

ماالقالب عليها طبيعة الفلك . (رسائل إخوان الضعا ٢٨٨/٣)

الملائكة الشماوية هي عبارة عن التفوس الحركة للشماوات . (نافت الفلامفة/٢٠٩)

أجسام لطبقة متحيّزة (عند الأكثر). (نفس المدر/٢٨٩)

الملائكة الكروبيون هي المقول انجرَدة التي هي جواهر قائمة بأنفسها ولا تنحيّز ولا تنصرَف في الأجمام. (نفس الصدر/٢١٧)

الجواهر الغائة إمّا أن تكون مؤثرة في الأجماء أو مدبّرة لها ، أو لا مؤثرة ولا مدبّرة . والأوّل هو العقول ، واتنافي بنقسم إلى علويّة تدبّر الأجرام العلويّة وهي الشفوس الفلكيّة ، وسفليّة . أي ينقسم إلى سفليّة تدبّر عالم المناصر، وهي إنا أن ما يتمكّن فيه الجسم.

قيل: هو السّطح مطلقاً. (شرح حكمة العين /٤٠١. نعليقة على الشّفاء تصدرالذين /٣٨٤)

ما يمنع الشّيء من النّزول وهو المشهور المتعارف بين النّاس. (نفس العدر/١٠٠٧)

رف في المسم : سطح باطن الجسم محيط مذلك الجسم . (حاشية الحاكمات/١٠٠)

ما يصحّ أن ينتقل الجسم عنه أو إليه، وأن يسكن فيه، وأن يكون مشاراً إليه بأن يقال للجسم هنا

أو هناك ، وأن يكون مقدراً له نصف وربع وأن يكون بميث متنع حصول جسمين في واحد منه. (الحكة التعالية ٢١/١)

هـ و الــــمــد المجــرّد الموجــود. وهــو ألطـف من الجسمانيّات وأكثف من الجرّدات ينـفذ فيه الجـــم ويتطبق البعد الحال فيه على ذلك البعد في أعماقه وأقطاره. (كثّاف اصطلاحات الفنور/١٢٧٧)

هو الهيول (قول بعض الحكماء).

إِنَّهُ الصَّورةِ الجِسميَّةِ (قبول بنعض). (تـنَس المعد/١٢٧٨)

(۱۹۰۵) المكان المطلق الكلّي انكان المطلق هو المكان الَّذِي يكون فيه الجسم وإن لم يكن فيه الجسم وإن لم يكن فيه . (رسائل ظلفة فقد بن زكريا الزائي/١٨٨) أمّا المكان الذي فيه الجسم المركّب فقد سمّره المكان المطلق الكلّي . (نسر المدر/٢٢٣)

(۱۹۰۹) المكان الثام إنه الشهابة الحيطة بكونها استكالاً للأجسام المتحرّكة، وغابة لحركاتها. (رسائل ابن رشد، الساع القبين/۲۷)

(۱۲۰۷) **المكافية هي** تبدّل مكان أجزاء الجرم ومركزه، أو كل أجزاء الجرم فقط. (رسائل الكندي الفلمفية/۲۱۲)

### اللائكة الأرضية/٣٨٤

تكون مدبّرة للبسائط وأنواع الكائنات وهم يستون ملائكة الأرض.

وامًا أن تكون مدبّرة للأشخاص الجزئيّة وتستى نفوساً أرضيّة ....

والنَّالَثُ ينقسم الى خير بالذات؛ وهم الملائكة الكروبيّون. (مطالم الأنظار/١٣٠)

هم العقول الجرّدة والنفوس الفلكية.

هي أنّها جواهر قائمة بأنفسها ليست بمتحيّزة. (كتّاف اصطلاحات الفنون /١٣٣٨ و ٤١١ و ٢٦١)

- الجنّ ، الشّياطين .

(١٦١١) الملائكة الأرضية

ــه الملائكة.

(۱۹۱۳) الملائكة بالفعل وبالفؤة أنَّ التفوس المتجننة الحيرة ملائكة بالتزة فإذا فارقت أجسادها كانت ملائكة بالفعل. (رسائل إعوان الضغا ۸۱/۲)

(١٦١٣) الملائكة بالقوة

مه الملائكة بالفعل.

(١٦٦٤) الملائكة السماوية - الملائكة الأرضية والتماوية.

(م١٦١٥) الملائكة الكروبيون - اللائكة.

(١٦١٦) الملائم هو الداخل في تكيل جوهر الشيء وتتمير فعله.

يَّ كُلِّ قَوْةً دَرَّاكَةً جملت لفرض فعل أو غير فعل ؛ فالشّيء الواصل إليها الموصل إتياها إلى ذلك الفرض هو الملائم والملتنذ. (رسالة أضعونة في أمر

الماد/١١٧)

ملائم كمال شسيء همو الحير الذي بخصه. والحير الذي يخصُ الشيء هو كساله الدي هو فعله، لا فوّته. (البدأ والمعاد لابن سيناه/١١١)

مًا يكون كمالاً وخيراً للمدرك من حيث هو كذلك . (حائبة الهاكمات/١٥٤)

حه الألم، الحير، اللَّـذَة.

(١٦١٧) المسسلائم الحسسسيّ وغير الحسيّ الملام: هو الذاخل في تكبيل جوهر الشيء وتندم فعله.

فالملام الحتى هو ما كتل جوهر الحساسة أو فعله، والملام النفهي، والشهواني، والشخيل والفكري، والمذكري كل واحد على قياس ذلك. (رساة أضعية في أمر العاد/١٥٢)

الملائم للتفس الناطقة هو تعمَّل الخير انفض والوجودات الكاثنة عنه على التظام الذي يجهلها في واحدة واحدة مستفادة من الواحد الحقّ وتعمَّل ذاته، فادراك التفس الناطقة لهذا الكمال هو لذَّها. (العالم العاد لابن سنا/١١١)

> (١٦١٨) الملائم غير الحسيّ ـه الملاثم الحسيّ....

(۱۹۱۹) ألمالاً هو جسم من جهة مّا تمانع أبعاده دخول جسم آخر قيه. (الحدود لابن سينا (۳۷، رسائل ابن سينا (۱۰۹، تهانت الفلاسفة (۲۰۳)

(۱۹۲۰) الملاؤقة إمساك نهايات الجسمير جسماً بينها. (رمائل الكندى الفلسفة/۱۷۱) إمساك نهايات الجسمين بجسم ثالث بينها. (القاسات/۲۵۰)

(۱۹۳۱) الملاصة هي وضع أجزاه سطح الجسم من غير ارتفاع، ولا انخفضاض. (رسائل الغارابي، مسائل متفرق/1)

استواء وضع الأجزاء في ظاهر الجسم (عند التكلّمين).

الملاسة والحشوفة: هما كيفيتنان ملموستان قائمتان بالجسم تابعنان للاستواه واللد استواه المذكورين. (عند الحكاه). (شرح الوافد/٢٠٢)

ــه الحشونة .

(1777) الملتصقاف الملتصق هو الماسَ اللازم للتيء في الانتقال حتى يصعب التفصيل بينيا. (المحمل/٢٢٧)

ملتصفان دو چیز باشند که احدی از ایشان مماس دیگری باشد بر وجهمی که منتقل شود به انتقال او.(۱) (درّهٔ التّاج ۹۷/۳)

- الالتصاق.

(1979) الملكّ بالكّات وبالعرض الملاّ بالنّات هو وجدان الشّىء الموافق.

والللهُ بالعرض هو فقدَّان المؤدِّي المخالف. (فصول منتزمة/٥٠)

الّذي يضهم ذاته هو العقل باكتساب المعقل. والّذي بضهم ذاته هو ملتنّذ بذاته. وهو الملتدّ بالحقيقة. (تصير ما بعد القبيمة/١٦٦٦)

ــه المؤذي بالذَّات وبالعرض.

(۱۹۲۱) الملذّ بالقرض ــ الملذّ بالذّات وبالعرض.

١ المتحقان شيئان مماس أحدهما بالآخر على وجه ينتقل
 كار منها بانتقال صاحبه.

(1979) الملكك إنّ الحيّ و منه ناطق غير صائت وهو الملك ، ومنه نـاطق ماثت وهو الإنسان. (رماثل الفاراي، مسائل منفرة/ع)

هو جوهر بسيط ذو حياة ونطق عقلتي غير مائت هو واسطة بين الباري والأجسام الأرضية ؛ فنه عقلتي ، ومنه نفستي ، ومنه جسمانتي . (الحدود لابن سيما (١٩٦/ رسائل ابن سيمنا (١٩٢/ تهافت الفلاسفة (١٩٣/ ، القيمات (١٩٧/)

لأنوار القلب وظلماته سببان غنلفان؛ فسب الخواطر الذاعية إلى الخيريستى في عرف القريمة ملكاً وسبب الخاطر الداعى إلى الشريستي شيطاناً.

عبارة عن خلق الله ـ تعالى ـ ثأنه إقاضة الخير وإقاضة العلم وكشف الحنّ، والوعد بالمعروف، وقد خسلف، وسخّسره لنذلك . (المبعأ والمعاد المعدراللين/ ٢٠٠)

إِنَّ الحَيِّ إِمَّا أَن يكون ناطقاً ولا يكون ميَّتاً ، وهو الملك . (منانيع النب/٣٤٣)

عبارة عن جوهر روحاني نوراني خلقه الله ؛ شأنه إفاضة الخير وإفادة العلم وكشف الحق والوعد بالممروف وقد سخرة الله لمذلك . (مضاتبح الغب/١٠٤)

الملائكة.

(رمائل الفاراي، تحميل الشمادة) (رمائل الفاراي، تحميل الشمادة)

العالِج للأنفس هو الإنسان المدنيِّ ، ويُستى أيضاً

الصَلِك . (نصول منتزعة/٣) المستنبط للمتوسّط ، والمعتدل في الأخلاق والأفعال هو مديّر المُدُّلُن والمَرلِك . (نفس الصدر٣٩)

هو الّذي غرضه ومقصوده من صناعته الّتي يديّر بها المدن أن يغيد نفسه وسائر أهل المدينة، الشعادة الحقيقيّة، وهذه هي الفاية والغرض من

#### التلك الحق/48

الهينة الملكية. (فض الصدر (11) همو الرئيس الأول وهو الذي تجتمع فيه ستّ شرائط: المكتمة ، والتمقل الثام ، وجودة الإنتاع ، وجودة الانتاع ، وجودة الشخيل ، والقدرة على الجهاد بيدنه ، وألا يكون في بدنه شي ، يموقه عن مزاولة الأشياء الجهادية . (فس المصدر (12)

(١٦٢٧) المقلِك الحق هو الغني الحق مطلقاً ولا يستغني عنه شيء في شيء وله ذات كلّ شيء. (الإشارات والشبيهات /١١١، الإشارات والشبيات مع الفرح 1/٢ و ١٤٢٠)

هو الدّات الَّتي لا تحتاج إلى شيء ويحتاج إليها كلّ شيء . (بمسومة رسائل الامام الغزّالي ٢٥/٢) هو الّذي له ذات كلّ شيء، ويلزمه منه أن لا

هو الندي له دات كل شيء، ويلزمه منه ان لا يكون ذاته لشيء. (مه رسالة شيخ اشراق/١٥٩)

هو الّـذي يستغني عن كلّ ما عداه ويفتقر إليه كلّ ما عداه. (شرحي الإشارات ٧/٢)

هو الذي يكون مستغنياً عن الآخر ويكون ما سواه غير مستفني عنه ، بل يكون محتاجاً إليه . (المباحث المشرقة ٢/٠٠٥)

كونه غنيّاً مطلقاً.

الذي افتقار كل شيء في كل شيء إليه وكون كل شيء له. (الإضارات والفنيهات مع الشرح مرود م

(1174) المِلْك هو كون الجسم في عيط بكلة، أو بعضه منتقل بنقله؛ كالتَّقمصُ والتَّختم، (م رمالاً شخ إشراك/١٣٧)

هبارة عن نسبة الجسم إلى حاصر له، أو لبعضه منتقل بانتقاله ؛ كالتشلح، والتقدّمس، والتنقل، والتختّم. (أنباحث الشرفية ٢١٦ء، كتّاف اصطلاحات الفوذ (١٣٣٧)

ويستنى الجدة أيضاً. وهو حالة تحصل للشيء

بسبب ما يحيط به إحاطة قامة، أو ناقصة طبعيّة. (شرح المداية الأثيرية/٢٧١)

عبارة عن التسبة العارضة للشيء بسبب ما يحيط به وينتقل بانتقاله. (إيضاح المقاصد من حكة عين القواعد/١٤٢)

هو هيئة التيء الحاصلة بسبب ما يحيط به وينتقل بانتقاله ؟ كالقعتم والتقمع . (مطالع الأنقار / ٧٧ و ٧٧ ، شرح حكمة المين / ٢٦٣ ، شرح المؤلف / ١٩٤٠ ، كتّاف اصطلاحات الفنون / ١٣٣٠ ) المرض ينقسم إلى كم ، وكيف ، ونسبة ؛ كما مرّ. أو لا وهي إمّا إلى كمّ ؟ فإن كان قاراً فإن انتقال موضوع النسبة في الكان قاراً فإن انتقال موضوع النسبة فيه الملك ....

(شرح المواقف/١٩٥) مه الجدة، المقولات.

(۱۹۲۹) الملكة والحال به الحال والملكة.

(١٦٣٠) الملكة والعدم به العدم والملكة.

(۱۹۳۱) الملكة والعدم الحقيقيّان ــ العدم والمكة الحفيقيّان.

(١٦٣٢) الملكة والعدم المشهوريّان به العدم والمكة الشهوريّان.

> (١٦٣٣) الملوحة مه الحرافة.

(۱۹۳۴) الملوّن ــــ الشّقاف.

(١٦٣٥) الماثلة - الاتحاد.

(1979) الممازجة هي فعل كل واحدة من الكيفيّيين في الأخرى؛ وانفعال كلّ واحدة منها عن الأخرى. (رسائل الفارايي، مسائل منفرقة/٣)

(١٩٣٧) المُسماسة توالي جسمين لبس بينها [من] طبيعتها ولا من طبيعة غيرهما إلّا ما لا يدركه الحسّ.

هو تناهي نهايات الجسمين إلى خط مشترك بينها. (رسائل الكندي الفلسفية/١٧٠)

الماسّ: هو الّذي ليس بين طرفه وبين طرف ما قسيسل إنّسه بمساسّ لسه، شسيء ذو وضم . (المحميل/٣٢٠)

- الثماس، المنماشان.

(١٦٣٨) المستنع الذي ليس بالفعل، ولا بالقرّة فيا وصف به أبداً. (القابسات/٢٧١) هو الذي لا يكن أن يكون، أو هو الذي يجب أن لا يكون. (اللحصيل /٢٦١، تعليقة عل الشفاء لعدالمين /٢٩٨ و ٢٩٨)

اختراع عقلي لا يساعد علبه الوجود. (الحدود والفروق/٢٧)

الَّذي لا مِكن أن يوجد ألبُّلة . (المعتبر في الحكمة . ٢٢/٢)

آن بود که روا نبود کسته موجود باشد. (لطائف الحکهٔ/۲۹)

هو الّـذي لا يقبل الوجود بنوجه من الوجوه. (شرح ا المواقف/١٤٣)

المستحقّ لـ لاوجود. (القبسات/٢١)

ما ليس بواجب ولا محكن. (كشَّاف اصطلاحات الفنون/١٣٣٦)

اتصاف الشيء بنقيضه بمعنى حمله عليه بالمواطاة؛ مشل الوجود عدم، لا بالاشتقاق؛ مشل قولنا: الوجود معدوم. (الحكة التعالية /٢٥١/)

> ما لا يقبل الوجود. (مفاتيع النب/٢٣٢) هو الّذي لا يمكن أن يكون.

هو الّذي يجب أن لا يكون. (شرح الالهبات من كتاب النظاء/ ٢٨٠)

هو الإخبار عن المعدوم مطلقاً لا في الخارج. (نفس الصدر/٢١٠)

ما ليس عمكن، أو ما يجب أن لا يكون. (شرح النظومة ١٣/٢)

ــ الموجود، المكن، الواجب.

(1979) المستنبع بالذّات وبالغير المتنع بالذّات هو العدم الضرف الّذي لا يشوبه وجود أصلاً، ولا اسم له ولا رسم ولا حدّ ولا خبر عنه تفرط نقصه.

والمستنع بانفير هو العدم الّذي فيه شوب وجود , بوجه من الوجود ؛ سابقناً أو لا حقناً , وعينا 'و ذهناً . (مثانيع الغيب/٣٢)

ممتنع الوجود نذاته آن است كه عدم و نيستى از براى آن ضرور باشد نظر به مجرد ذات با قطرنظر از جميع جهات و حيثيات مذكوره، اگرچه ذات تقديرى عض و صرف باشد. اين است ممنى ممتنع الوجود بالذات، نه آن كه متداول است در نزد جهور كه، ممتنع الوجود بالذات آن است كه ذات آن اقتضا كند عدم را.

و ممتنع الوجود بالغیر آن است که نه چنین باشد، بلکه غیر را مدخلیق در ضرورت عدم او باشد، چنان که در واجب الوجود بـالغیر مذکور شد.(۱)

# المتنع بالغير/٣٨٨

(لمات الحبة/١١)

(١٦٤٠) الممتنع بالغير ــه المتنع بالذات.

(1741) المستنبع للداته فإنَّ كلِّ مفهوم إمَّا أَنْ يَعْتَشِي ذَاتَه وجوب الرجود وهو الواجب لذاته , أَو وجوب العدم وهو المستنع لذاته . (ايضاع العاصد

كل مفهوم إن امتدع عدمه لذاته فهو الواجب لذاته، وإن امتدع وجوده كذاته فهو المتدع لذاته. (الصدر/۷۰)

كلّ مفهوم إن امتنع وجوده لذاته فهو المستنع لذاته. (شرح حكمة العيز/١٣٤)

ــه المنتع بالذات.

من حكة عبن القواعد/٧١)

(١٦٤٢) المسمكن (المسمكن الموجود) المكن الوجود الذي من فرض غير موجود لم يلزم منه محال. (رمائل الفاراي، الذماري الشارة)/٢

كل ما له وجود لا عن ذاته فيهو ممكن الوجود. (رسائل الغارايي، رسالة زيتون/٣)

هو بالقوّة تبارة وبالفعل تبارة فها يوصف به أبداً. (الفابسات/٣٧٠)

هو أن يكون الالتفات في الاعتبار ليس لما يوصف به الشّيء في حال من أحوال الوجود من إيجاب

والممتنع الوجود بالغير هو الّذي ليس كذلك ، بل كان للغير مدخل في ضرورة عدمه ؛ كما هو الحال في الواجب الوجود بالغير (من الدخليّة للغير في ضروريّة وجوده) .

أو سلب. (الإشارات والتنبيات/٢٠)

هـو أنّه يحتاج ضـرورة إلى شيء آخر يجعلـه بالفعل موجوداً , (إلميّات الشّفاء/١٧)

المكن الوجود كل ما يكون لوجوده سبب. هـو أن يكـون جـائـزاً أن يكـون، وأن لا يكون.

هو ان يحون جائزا (التطبقات/٢٦)

الممكن الوجود هو الّـذي متى قرض غير موجود، أو موجوداً لم يعرض منه محال.

هو الّذي لا ضرورة فيه بوجه، أي لا في وجوده ولا في عدمه. (المبدأ والماد لابن سبناء /٢، اللجاة من الغرق فن بمر الضّـلالات /٤١٠)

هو غير الضّروري، وإذا فرض موجوداً لم يغرض منه ممال.

هو الّذي ليس معتنع أن يكون وأن لا يكون. الّذي ليس بواجب أن يكنون وأن لا يكون.

القحصيل/۲۹۱)

بمعنى أنّ الشّيء لا يقتضني بذاته وجوده ولا عدمه.

مِنَى أَنَّهُ مِنَ فَرَضَ الشَّيءَ مُوجُوداً أَوْ مُعَدُوماً لَمْ يَكُنُ عَالاً. (نَسَ العَدَر/١٤٥)

ما ليس من الاضطرار، وإن فرض موجوداً لم يبلزم من قرضه محال. (المعود والفرق/٢٣)

شيء لا ضروري في وجوده، ولا في عدمه، بل نسبته إليها واحدة.

ما لا ضرورة في وجوده بمال من الأحوال. (تهافت الغلاسفة/٣٤٤)

أن يتملّق وجوده بغير ذاته، لو قائر عدم ذلك الغير، لا نعدم ذاته. (مناصد الفلاسفة/١٣١)

هو الدَّات الَّتِي لا يلزم ضرورةً في وجودها ولا عدمها. (نفس السدر/١٣٢)

أن يتملّق وجوده بغيره، بحيث يلزم من عدم ذلك الغير عدمه. (نفس المعدر/١٣٧)

هو الَّذِي لا ضرورة في وجوده ولا في عدمه . (ت

رسالة شيخ اشراق/٤)

هو الَّذي لا يقتضي الوجود لذاته؛ إذ ليس وجوده من ذاته أول من عدم. (نفس المعدر/٢٧)

على الذي لا يكون ضروريّاً. (مباحث الشرقيّة . ١/١٢/١)

ممکن الوجود آن باشد که روا بود که موجود بود و ممکن العدم آن بود که صدم بر وی جایز بود.<sup>(۱)</sup> (لطائف الحکام۲۲)

جوهر بـا وجـود او لذاته واجـب بـاشـد و آن واجـبالـوجود اسـت يـا ايـن چنين نـبـاشـد و آن ممكن الوجود است. <sup>(۲)</sup> (درة التاج ۲۰/۱۰)

الَّذِي لا يشرجُع وجوده على عدمه من نفسه. (شرح حكمة الإشراق/١٧٥)

قستموا الموجود إلى ذهني وخدارجي، والحنارجي إلى ما لا يقبل العدم لذاته وهو الواجب، وإلى ما يقبله وهو الممكن. (مطالع الأنظار/٣٦)

هر ما لا يقتضي لذاته وجوده ولا عدمه اقتضاءاً كافياً مانماً من التقيض. هر الذي بتساوى طرفاه بافتياس إلى ذاته. (المعدر/)

هو اللذي لا يقتضي الوجود والمدم، ونسبته إليها على سواء بالنظر إلى ذاته. (شرح الوافف/١٤٣)

هو لا يستحق الوجود من ذاته، ولا يلزم أنه يستحق اللاوجود. (النبات/٢١)

هو أن يكون جائزاً أن يكون وأن لا يكون. (نفس المعد/٢٦٦)

هو الّذي لا يمتنع أن يكون أو لا يكون. الّذي ليس بواجب أن يكون وأن لا يسكون. (معليفة على الشّفاء فصدرالذين /٢٩٨، ٢٠، شرح

الإطبات من كتاب الشّفاء (٢٨١)

إنّه غير الضّروري .

إِنّه للمدوم في الحال الّذي ليس وجوده في أيّ وقعت ضرض من المستنقيسل بمحال. (نفس المدر/٢٩٧)

كلّ موجود إنا أن يكون بحبث يتنوع من نفس ذات الموجوديّة بالمحقى العنام القامل للموجودات، ويحكم بها عليه، أم لا يكون كذلك بل يضتقر في هذا الانتزاع إلى ملاحظة أمروراه نفس الدّات والحقيقة ؟ كانتماب إلى شيء، أو انفسام شيء من أو ير ذلك ... والنّاني هو المكن. (الحكة العالية ١٠/٨)

هو سلب ضرورة الوجود والعدم، وسلب ضرورة كلّ صنفة البوتيّة أو عنميّة . (البدأ والمعاد العدراللين/١٥)

ما يقبل كلا الظرفين (أي الوجود والعدم) من غير استحالة ؛ أي لو فرض موجوداً أو معدوماً لا يلزم منه عمالي (مغانيع الغبب/٢٣٣)

ذوات الممكنات عبارة عن مجموع الوجودات المروضات، والماهيّات العارضات لها بالذّات. (امل الأمول(١٠))

حقيقة الممكن ما لا يقتضى بذاته الوجود. (شرع الإلهات من كتاب الشّفاء/٣٧)

هو الَّذي ليس مِمــتـنع أن يكون وأن لا يكون. (نمس المعد/ ٢٨١)

ما ليس شيء من الوجود والعدم ضروريّاً له، أو عالاً عليه. (نفس الصدر/٢٨٠)

هو الوجود المنعيّن . (قرّة العيون/١٦٠)

إنّ ما يعرضه الوجوب أو الوجود فهو ممكن. (نفس المصدر/١٤٣)

الواجب ما یکون موجوداً بذاته ولذاته، والممکن ما یکون بخلافه . (رسائل فلسني ملاّعل نورتې/٥٠) آن است که هیچیک از وجود و عدم از برای آن

١ المكن الوجود هو الذي جاز أن يكون موجوداً.
 والمكن العدم هو الذي جائز عليه العدم.

٧ \_ الجوهر إثما أن يجب وجوده لذاته، وهو الواجب الوجود، وإثما أن ليس كذلك وهو الممكن الوجود.

## المكن بالذات/ ٣٩٠

ما لا يلزم من فرض وجوده وعدمه عال. (شرح النظومة /٦٣/)

هو أن يكون الحكم غير ضروري ألبتة ، ولا أي وقت ؛ كالكسوف ، ولا أي حال ؛ كالشدير للمتحرّك ، بل يكون كالكنابة للإنسان . (نفس الهمة ١/٨٧)

حه الموجود، المنتع، الواجب.

(1747) الممكن بالذّات -

(1768) المكن العدم - الممكن الوجود.

(۱۹۹۵) الممكن غير المتحيّز والمتعيّز مر عكن كه هست يا متحيّز است، يا حال در متحيّز، يا نه متحيّز و نه حال در متحيّز اين سه قسم آمد و متحيّز آن بود كه اشارت حتى به دو إيه اوإ توان كردن كمه ايشجها است يا آغاست.

و اتا حال در متحبّر آن سود که چون چیزی به چیزی عدب به بخی چیزی عدب بود که اشارت به یکی عین اشارت بود به دیگری، و اوّل همچون آب در کوره، و دوّم همچون آب در متلون، و این قسم دوم چان دو که یکی مستقل بود و دیگر تابع، همچون متلوّن که بخود مستقل است و لون بدان

پس این مستقل محل باشد، و آن تابع، حال. انما قسم اول که متحیز است اگر قابل قسمت

١ ـــ هو الذي لا ضرورة له في كل من وجوده وصده .
 وليسا لازمن له .

نیست آن را جوهر فرد خوانند، و اگر قابل قسمت است آن را جسم خوانند... و اتبا حال در متحیز آن را عرض خوانند؛ همچون الوان و أضوا و طعوم و روانع. (۲) (تفانف الحكة /۳۳ و ۲۹)

ــه المنحيّز.

(1747) الممكن المتحبّر - المكن فبر النعبّر.

ــه پمحن فير استعبار،

(١٦٤٧) المكن الوجود - المكن.

(١٦٤٨) الممكن الوجود بذاته ← المكن الوجود لذاته.

(۱۹۶۹) الممكن الوجود لذاته كل ما كان ممكن الوجود بذاته فإله يكون واجب الوجود بغيره. (المدأ ولعاد لابن سباه/ع)

ح كل ممكن موجود؛ إنا متحبّز وإنما حال في المتحبّز
 وإذا لامتحبّز ولا حال فيه. فهذه ثلاثة أقسام.

والحال في التحييز إلما نحو شيء اختفق بآخر أو هو كما تكون الإشارة بأحدهما عين الإشارة إلى الآخر؛ الأؤل كاناء في الكوز، والثاني كاللون في المنتون. وتكون الحال في القسم الثاني عبث يكون أحده استشكر والآخر نابعاً ؟ كل أن المتفز مستقل بنفسه، واللون نابع عماح إليه. فهذا التيء المستقل هو الحل وذلك التيء التابع هو الحالاً.

أَمَّا المَسْدِ الأَوْلَى أَي المَحَيِّزُ فَإِنَّ لَمْ يَشْيِلُ الفَّسَةُ فِيسَى الحُوهِ الفَرد، وإِنَّ فِلْ الفَّسَةِ يَسْنَى جَسَاً.... وأَمَّا الْحَالَ فِي السَّيْزُ وَرِسْنَى عَرَضاً وَكَالأَلُوالَ وَ والأَخْواه، والظّمِعِ والوَّامِعِ والوَّامِعِ. (نفس العبدر/٣٧٧)

المكن بالذات.

(۱۹۵۰) المناسبة

+ الانعاد.

(١٦٥١) المنافي ما يكون آفة وشراً للمدرك من حيث هو كذلك . (حاشة الهاكمات/١٥١)

ـه الشَّرَّ، المؤذي.

(١٦٥٢) المنحني هو الذي من شأنه أن يصير أحد جانبيه الظولين أزيد والآخر أنقص بزواله عن الاستقامة إلى غيرها. (طبيعيات الشفاء, الغن الكاني\٢٤٦، المباحث الشرقة ١٧٧/)

(١٦٥٣) المنشلاخ هو الذي يتحرّك أجزاؤه إلى باطنه . (الباحث الشرقة ١٧١/٢)

(۱۹۰۱) المنطق

ـ علم المنطق.

(1900) المنطقيّات هي معرفة معاني الأشباء الموجودة الّـنتي هـني مصدّرة في أفكار الشفوس. (رسائل إخوان الضفاء (۷۱/)

> (١٦٥٦) المتفصل - التعيل.

(١٦٥٧) المنفعة المنى الذي يوصل به من الشر إلى الحير. (إهيات الشفا /١٧) تعليقة على الشفا المدرالذين (٢٨٤)

الَّتِي يَنشَوَقَهَا الكُلِّ طَبِعاً وإرادة. (الحدود والنروق/٢٩)

فإنّ كلّ مفهوم إمّا أن يقتضي ذاته وجوب الوجود وهمو الواجب لذاته، أو وجوب العدم وهو الممتنع لذاته، أو لا يقتضي شبئاً منها وهو الممكن لذاته.

(ايضاح المقاصد من حكة عين القواعد/٧١) كل مفهوم إن امتدع عدمه لذاته فهو الواجب لذاته

وان استع وجوده لذاته فهو المستنع لذاته، وإن امكن كل منها له لذاته فهو الممكن لذاته. (المدر/-٧)

كلّ مفهوم ان لم يمتنع عمده ولا وجوده لذاته بل أمكن كلّ منها له لذاته فهو الممكن لذاته . (شرح حكة السن/١٣٤)

الممكن بالذّات هو كلّ لا يتأبّى ذاته طبيعة الوجود وطبيعة العدم. (القبات/٥٠)

آن است که وجود و صدم از بسرای آن ضرور نساشد نظر بمجرّد ذات او بـا قطعنظر از جمیع جهات و حیثیّات زاندهٔ بر نفس ذات.

آن است که نفس ذات او با قطعنظر از همه امور خارجه از نفس ذات نه اقتضا کند وجود را، و نه اقتضا کند عدم را نه امتناع کند از وجود و نه امتناع کند از عدم بلکه حیدتیت ذات آن مین حیثیت عدم اقتضا و عدم ابا باشد.(۱) (لمات المتر۲۲)

الممكن الوجود بذاته آن است كه نظر بذات خود امتناع از وجود مطلق و عدم مطلق نكند.(۲)

٣ ـــ الممكن الوجود بذاته هو ما لا يجتم بالنظر إلى ذاته لا
 عن الوجود المطلق ولا عن العدم المللق.

١ ـــ المكن الوجود الحاته هو ما لم يكن الوجود والعام ضرورياً له نظراً إلى ذاته مع قطع القظر عن جمع الجهات والحيثيات الزّائدة على نفس ذاته .

هم أن يكون نفس ذات من دون نظم إلى الأمور الخارجة عها لا تقتضي الوجود ولا العدم، ولا تمتنع ما الوجود ولا العدم، بل تكون حيثية ذاتها عبن حيثية عدم القضائيا الوجود والعدم وعدم إيانها من الوجود والعدم.

### النفي/٣٩٧

عبارت است از چیزی که حاصل شود بآن، ایمال بخیر

منفعت آنچيزی است که بگردد بآن، شيء سبب موصل بخير<sup>(۱)</sup> (لمات إهرّ:(۱۹)

المنفعة المطلقة كانت على ثلاثة أقسام:

قسم يكون الموصِل منه موصِلاً إلى معنى أجل منه.

قسم يكون الموصِل منه موصلاً إلى معنى مساوٍ له . قسم بكون الموصِل منه موصِلاً إلى معنى دونه . (المنات الشفاء/١٨)

ــه الحير، الثافع.

(١٦٥٨) المنني

سه المدوم.

(١٦٥٩) المنكر - العروف والنكر.

(١٦٦٠) **موادّ الشّيء** ــه ما به قوام ذات ال*قي*ء.

(۱۹۹۹) الموازاة اتّحاد را در وضع اجزاء موازاة خوانند. (درة التاج ۲۰/۲)

الاتحاد إن كان في النوع يستى محائلة... وإن كان في الوضع بأن لا يختلف البُعد بينها؛ كاتحاد مطح علب كل فلك، ومطع مقتر يستى موازاتًا. (طالم الأظار/11)

هي الاتحاد في الوضع . (كشاف اصطلاحات الفود/١٥٢٥)

١ = عبارة عن الشيء الذي يحسل به الإيصال إلى الخير.

هي ما يصبر بها الشِّيء سبباً موصِيلاً إلى الخير.

الاتحاد، المشركان.

(١٩٦٣) الموت هو ترك النّفس استعمالًا العن.

هو بقاء النّفس بعد مضارقة الجسد وخلّوها في عالمها. (رسائل إخوان القنفاء ۲۹۷/۳)

ليس شيئاً سوى ترك النفس استعماله (الجسد). (نفس المدر ٢٩/٣)

انقطاع علاقتها عن البدن بانقطاع التدبير. (تافت الغلاسفة/٢٢٧)

انقطاع الحياة؛ أي امتناع الخالق عن خلفها فتعدم. (نفس الصدر/٢٨١)

فساد المزاج وقصور الجسم عن الانفصال للتفسى لمدم الحسّ والحركة. (مجموعة رسائل الامام الغزّالي (117/)

عبارة عن تعطّل القُوى عن الأفعال لانتفاء الحرارة المفسريدتية التي هسي آلتها. (شسرم الهمداية الانترنة/١٨٥)

عدم الحياة من شأنه أن يكون حيّاً. والأظهر أن يقال عدم الحياة عنا اتّصف بها.

الحياة كيفيّة وجوديّة يخلقها الله ـ تعالمـ في الحي فهو [الموت] ضدها. (شرح الواف /٢٧٢) إنّ الموت عبارةً عن خروج التفس من غبار هذه الهيئات البدنيّة. (مفاتيح النب/١٠٠)

ے الحیاۃ ۔

(١٦٦٣) الموت الإرادي - الموت الظبيعي.

(1976) الموت القلبيعي هو مفارقة النفس الجند.

والوت الإرادي هو إبطال هوارض الشفس؛ من الشهوة والغضب. (آراء أهل المبنة الفاضلة/٨٨) هو تفكّل أحزاء المركّب وإنحملاله ومفارقة صورته

هــو تمكــك اجزاء المرتب واعــلاله ومعارف صورته لمادته ؛ أمّا من قبل المادّة فبنزاع القلبيمي الحادث بين كيفــيّات المركّب لمعاودة كلّ من الأجزاء إلى عالمها القلبيمي .

و [أتما} من قبل القمورة فالانفصال للاتّصال بالفاهل القّبيه والنّسيب ليبق ببقائه. (الحدود والنروق/٨٧)

الموت عبارة عن تعطّل الشّوى عن الأفعال الانطفاء الحرارة الغريزيّة ألّي هي آلبّا ، فإن كان ذلك لاتطفاء الزّطوبة الغريزيّة فهو الموت الطّبيعي ، وإلّا فهو الغير الطّبيعي . (شرح المدابة الأثبرية/١٨٥) والأجل المستمى . هو عند الفلاسفة انقضاء الزّطوبة الفريزيّة بالأسباب الكازمة الضّروريّة . والموت ضروريّة ، بل بعارض ؛ كثّل أو خنق أو غيرهما . وكذات اصطلاحات الفريزيّة أو خيرهما .

**ـه الوت.** 

# (١٦٦٥) الموت غير القلبيعي - الون الظبعي.

(١٦٦٦) الموجود الوجود يقال على ثلاثة

ممان: على المقولات كلّها.

على ما يقال عليه الضادق.

على ما هو منحاز مِاهيّة مّا خارجَ النّفس؛ تصوّرت أو لم تصوّر.

كلّ متصوّر ومتخيّل في النّفس وكلّ معقول كان خارج النّفس، وهو بعينه كها هو في النّفس.

قد يقال على الشيء، ويعنى أنَّه مُنحاز عِاهَيَّة مَّا

غبارج النقض ؛ سنواء تصوّر في النفس أو لم يصوّر. (افرون/١١٦)

ما له ماهيّة مّا خارج النّفس؛ منه موجود بالقوّة ومنه موجود بالقمل. (نفس المدر/١١١)

ما له ماهيّة بالفعل فقط. (نفس المدر/١٢٢) يقال على ما له ماهيّة خارج النّفس. ولا يقال

على ماهيّة متصوّرة فقط . (نفس المدر/١٢٨) الموجود على الاطلاق هو الموجود الّذي لا يضاف إلى شيء أصلاً .

هُو المُوجُود الَّذِي إِنَّهَا وجُوده بنفسه لا شيء آخر غيره. (نفس المصدر/٢١٩)

الوجود في لسان جهور العرب هو أوّلاً اسم مشتق من الوجود والوجدان، وهو يستمعل عندهم مطلقاً ومقيداً، فالموجود عندهم على الإطلاق قد يعنون م.

أَنْ يُحصل الشّيء معروف الكان، وأَنْ يَسْمَكُنْ منه في ما يراد منه، ويكون معرضاً لما يلتمس منه.

وقد يتعنون بنه أن يمير الشَّيَّء متعلوماً. (المدر/۱۱۰)

هو الذي وجده أحد الحواس، أو تصوره العقل، أو دل عليه الذليل. (رسائل إخوان الشمة ٢٨٥/٣) كل ما تراءى للمين، وثبت بالحس، وانتصب للتضى، أو تحقق بالعقل من غير فرض ولا توقم ولا وضع فهو موجود إنما بالقوّة وإثما بالفعل. (القابات/١٧٥)

هو الَّذي من شأنه أن يفعل، أو ينفعل. (نفس الصعر/٣١٣)

طبيعة يصبغ حملها على كلّ شيء؛ كان ذلك الجوهر أو غيره. (إلهتات الشفاره)

هو الَّذي استحكت صورته وتصرَّف بحسبها . (الحدود والفروق/٢٣)

إذا أدرك الإنسان شيئاً من الأشياء بحاشة من

حواته؛ كالبصر والتسمع، والشّم، والدّوق، واللّمس، وعرفه وعرف إدراكه له قال عن ذلك الشّيء إنّه موجود، وعنى بكونه موجوداً غير كونه مدزكاً بل كونه بحيث يدرك قبل إدراكه له ويعده وقبل إدراك مدرك آخر له وبعده ... وقلك الحالة هي التي يستبها المستون وجوداً. ويقال اللّقي، لأجلها إنّه موجود. (المعبر في الحكة ٢٠/٣)

إنَّا بدلُ عندهم (غير الفلاسفة) على معنى في موضوع .

إنّه يدلاً على عرض الشّيء لا على ذاته إذ كان عند الجمهور (الفلاسفة) من الأسياء الشبّقَة. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطبية/١٠)

هو الذي يدن على المقولات العشر التي تتنزّل منزلة للجنس الموضوع لهذه القيناعة. (نفس المدرره)

اسم الوجود يرجع إلى هذين المعنين: أعنى إلى الشادق، وإلى ما هو موجود خارج النّفس.

المقولات العشر يجتمع فيها أن يقال عليها اسم الموجود يبذين المدين:

الموجود في بادئ الرّأي هو المتحرّك الّذي بالفعل. (تفسير ما بعد الطبيعه/١٩٣٨)

هو الَّذي يقبل الزِّيادة والتَّقصان. (الصدر ٢٧٧) هو الَّذي يقبل الانقسام.

> هو الجسم . هو الموجود بالحقيقة . (نفس الصدر/٢٧٣)

عبارة عن لا ضرورة وجودها وعنمها بالنظر إلى ذاتها من حيث هي هي . (تمليقة عل النفاء استرالذين/٣٠)

(قال الحكماء) كلّ ما يصحّ أن يعلم إن كان له تَعَفَى مَا فهو الموجود. (مطالع الأنظار/٣٦)

ما له تحقّق . (كتّاف اصطلاحات الفنون(٣٠٠) الشّيء إنّا له ثبوت في الجسملة أولا؟ والنّاني هو المنني ، والأوّل إنّا ذات له مسفة الوجود فهو الموجود . (شرح الإلهات من كتاب الشفاء(٢٧١) حه الشّيء، المعدوم، الممكن.

(١٦٦٧) الموجود الأولى هو الشبب الأول لوجود سائر الموجودات كلّها وهو بريٌ من جمع أنحاء الشقص. (آراء أهل اللبنة الفاضلة/١١)

(۱۹۹۸) الموجود بذاته وبالعرض الوجود بذاته هو ما يقال بذاته .

ما ماهبت مستضنة عن باقي المتولات، ولا تحتاج إلى أن تنقق ، أو تحصل أو نعقل إليا، وتلك هي المشار إليه الذي لا في موضوع. والقابل لهذا هي المشار إليه الذي لا في موضوع.

ما ماهيته مستفنية عن أن تحتاج إلى أن تعقوم إلى نسبة بينه وبين غيره بوجه ما من الوجود، وهو الذي لا سبب أصلاً لماهيشته في أن تحصل. والقابل غذا هو الوجود الذي له سبب تا.

والوجود بالعرض يقال ذلك عند مقايسة الموجودات بعضها إلى بعض، وعند ما يضاف بعضها إلى بعض أيّ إضافة كانت وأيّ نسبة كانت. فإنّه إن كانت ماهيته هي أن يكون عنه أو ماهية ما هو سبب أن يكون عنه ذلك الشّيء، قبل: إنّه له يذاته. وإن لم يكون ذلك ولا في ماهيّة واحد منها، قبل: إنّه لذلك الأمر، أو فيه، أو به، أو عنه، أو معه، أو عنده بالعرض. (الحروف عنه، ال

موجود بالذّات هر چیزی باشد که او را در امیان حصولی مستقل باشد؛ خواه جوهر باشد و خواه عرض... و اما موجود بصرض عمعیّات باشند؛ چون سکون و عجز، و اعتباراتی که متعقق نیاشد

در اعیان.(۱) (درهٔ التاج ۱/۳)

وبالقؤة من جهة.

(١٦٦٩) الموجود بالعرض ــه الموجود بذانه وبالعرض.

راده الموجود بالفعل وبالفوق كل الموجود بالفقة على موجود إنا أن يكون بالفوة فقط، وإنا أن يكون بالفعل من جهة

فالمنفط الَّذي هو بالقرّة دائماً هو الهبول الستحيل المتبدّل الأحوال بالقسور الّتي يـعطيها الوجود بالفهل.

والموجود بالفعل دائماً من غير أن يشوبه شيء من الـقرّة هو الـقَات الأبـديّـة الوجـود الّــقِ هــي سبب كلّ موجود بالقرّة والفعل .

معنى قولنا: موجود بالقيرة، أنّه مسدّد ومعد لأن يحصل بالفعل. (الحروث/١١٩) الموجود بالفعل هـو ما لـِس بموجود بالقيّرة. (رسائل

ابن رشد، كتاب ما بعد الطبعة/٢٨) الموضوع الأخير هو الموجود بالفقوة، وأنّه السّبب في أن بعشفيد صائر الموضوعات الفقوة. (نفس

ــه ما بالقمل.

الصدر/ ۹۰)

## (١٦٧١) الموجود بالقوة

إلى الموجود بالذات هو كلّ شيء له حصول مستثل في الأعيان؛ جوهراً كان أو عرضاً. وأنّا الموجود بالعرض فهو المعميّات؛ غيو الشكون والعجز ونحو الاعشمارات الغبر المصفّفة في الأعيان.

الموجود بالفعل وبالقوة.

(17۷۲) الموجود الشام وفوق الشمام والمستكني وغير المستكني الرجود إنا تام وإنا ناقص والثام إنا فوق الشمام أو لا والثاقص إنا مستكف أو لا .

والنام في كل شيء هو الذي حصل له جميع ما يليق به أن يكون حاصلاً له . العاد المسام المسام

والنّاقص ما ليس كذلك ، بل يحتاج إلى شيء يتم ويكتمله .

ثمّ النّامُ إن كان مع ذلك من جنس كماله ما أفضل عنه إلى غيره فهو فوق النّدام، وإلّا فهو نامً فقط.

والناقص إن لم يفتقر في تمامه وكماله إلى سبب منفصل عن ذاته ، وعن مقوماته وأسبابه الذّائيّة فهو المستكنى . وإن احتاج فيه إلى سبب مباين خارجى فهو الشّاقص الغير المستكنى . (تمليقة على الشّفاء عصراللابن/١٧٠)

المستكني هو الناقص الذي لا يحتاج في تصاحه وكساله إلى أمر حاين عنه خارج عن أسباب الدّائية ومقوّاته و كالتفوس الفلكية المستكنية في خروجها عن «ما بالمتوّة» إلى الفحل في حركاتها الشّوقيّة مباديها الدّائيّة العقليّة ، وكنفوس الأنساه...

و (غير المستكني) الشاقص؛ ما يحتاج إلى غبره في كماله اللائنق بحاله، ولا يوجد له في أوّل الفطرة ما يستكل به . (مغانج النيب/١٥٠)

إِنَّ الموجودات باعتبار الكتال والنقص ينقسم إلى تام وناقص. والقام إلى فوق التسمام وغيره، والتاقص إلى المستكني وغيره.

والشمام ما يكون بحبث لا يحتاج إلى أن يقه غيره ليكتسب منه وصفاً ، بل كلّ ما يكن له بالإمكان العام فهو موجود حاضر له .

## الموجود الخارجي والدِّهني/٣٩٦

والقاقص ما لا يحضر معه كلّ ما هو ممكن له، بل لابدّ من أن يحصل له ما به يكمل بعد مالم يكن حاصلاً له.

والأوّل إن كان قبد حصل له ما ينبغي، وكان بحيث أن يحصل لغيره من وجوده أيضاً يستى فوق التمام....

والنّاني إن لم يحتج في وصوله إلى كماله اللائق في حقّه الممكن له إلى أمر خارج عن ذاته وعن علله الذّاتيّة حتى يحصل له ما ينسبني أن يحصل له فيستى مستكفياً.

> فثال فوق التّمام المبدأ الأعلى. ومثال التّمام العقول الفقالة.

ومثال المستكني التفوس الفلكبّة والأفلاك وما فيها .... (البدأ والماد لصدرالتين/١٦٠)

- السَّامُ ، الوجود النَّام وفوق السَّمام والنَّاقص والمُكتني .

(١٩٧٣) المسوجسود الخسارجسي والذهني الموجود إن كان له تحقّق في الحارج فهر الموجود الخارجي. وإن كان له تحقّق في الذهن فهو الموجود الذهني. (مطالع الأنظار٣٦) مه الوجود الخارجي والذهني.

> (١٩٧٤) الموجود الدَّهني - المرجود الخارجي.

(١٦٧٥) الموجود على القصد - الفصد الأول والثان.

(١٦٧٦) الموجود غير المستكني ــ الموجود الثام وفوق النمام والمستكني.

(١٦٧٧) الموجود الفاعل والمنفعل كل ذات موجودة فإنا أن تكون فاعلة فقط، أو منفعلة فقط، أو فاعلة ومنفعة.

فالمنصلة فقط هي المادّة الوضوعة لقبول الشورة. والفاعل فقط هو المعلي صورة كلّ ذي صورة. والفاعل المنقطل هو المركّب من مادّة وصورة؛ يفعل بصورته وينفعل مادّته. (المفاسات/٢١٣)

إنّ الموجودات الجوهريّة باعتبار الشأثير والشأثر ينقسم ثلاثة أقسام: فقال غير منفعل، ويعبّر عنه اصطلاحاً بالعقول الجُرَدة، ومنفعل غير فاعل وهو الجسم بما هو جسم؛ أي ذو أبعاد ثلاثة فقط، ومنفعل فاعل، ينفعل من العقول الفقالة ويفعل في الأجسام المنفعلة، ويستى التغوس والقور. (البدأ والماد لعدرالذين/١٠٠)

> (١٦٧٨) الموجود فوق التمام - الموجود الثام وفوق الثمام....

(1949) الموجود في الموضوع هو الكون ني شيء لا كجزه منه، ولا يصبخ مضارقته عنه. (مثالع الأنثار/٧١) - القرض.

> (۱۶۸۰) الموجود لا لذاته ولا بذاته - الموجود لذاته وبذاته.

(۱۹۸۱) الموجبود لمذاتبه وسداته، والموجود لا والموجود لا بداته لا بداته، والموجود لا الداته ولا بداته مرجود منقسم مرخود به آنهه موجود باشد الماته و الا بغيره موجود بوده باشد نه لمذاته، و الا بغيره موجود بوده باشد نه لمذاته، و الا السبب موجود شده باشد نه بذات، و اين موجود واجب لذاته

ے الموجود الفاعل ....

(١٦٨٦) الموجود الكاقص ــه الموجود الثاة وفوق الثمام والمستكل.

(۱۹۸۷) الموجودية مودوية المكنات عبارة عن انتسابها وارتباطها إلى الوجود القائم بذاته انتساباً وارتباطاً مجهول الكنه. (المبدأ والماد اصدرالذين(١٥) به الشئة.

(١٦٨٨) المودّة تقارب جنواهير التقوس بالقيقاء. (المدود والغرق/٥٢)

(1949) الموضيوع إنّ الفلاسفة لمنا وجدوا الأجسام يوضع بعضها ويحمل عليا البخس نقلوا هذا المعنى إلى صناعتهم، فسقوا الجوهر موضوعاً، وما يطرأ عليه من الأعراض محمولات. (رسائل الفارابي، مسائل منترقه/١٢)

هو الشّيء الحامل للقيفات والأحوال الفتيلفة ؛ مثل الماء للجمود والظيان، والحشب للكرسّة والبايشة. (رمائل الفاراي، كتاب الفصوص/٢٢) هو الشّير، الحامل للشيفات والأحوال الفتيلفة.

هو الشّيء الحامل للقيفات والأحوال المختلفة. (نصوص الحكم/١٠٠)

كلّ شيء من شأنه أن يكنون له كسال مّا وقد كان له .

هو موضوع لكل عمل متقوّم بذاته مقوّم لما يحلّ فيه ؛ كما يقال: هيولى للمحلّ الغير المتقوّم بذاته، بل بما يحلّه.

معنى يحكم عليه بسلب أو إيجاب. (الحدود لابن سنا /۱۸، رسائل ابن سهنا /۱۶)

يعنى به ما صار بنفسه ونوهيّته قائمًا ، ثمّ صار سبباً لأن يقوم به شيء فيه لبس كجزه عنه . (الهيّات باشد.

و به آنچه موجود باشد لذاته لا بذاته، و آن موجودی باشد که به ذات خود قائم باشد، و او را سبی باشد که ایجاب او کند، و این موجود جوهر است.

و به آنچه موجود باشد لا لذاته و لا بذاته، و آن عرض است. چه از آن روی که وجود او را مبهی هست موجود بذاته نباشد، بل بسبه بود. و از آن روی که قائم است بغیر، وجوده لذاته نباشد، بل لفیره باشد (۱۱) (درته الله ۳/۵)

(١٦٨٧) الموجود لذاته لا بذاته -- المرجود لذاته وبذاته، والوجود لذاته لا بذاته.

(۱۹۸۳) الموجود لا لذاته ولا بذاته - الموجود لذانه وبذانه، والموجود لذانه لا بذاته، والموجود لا لذاته ولا بذانه.

> (١٦٨٤) الموجود المستكني ــه الموجود الثام، وفوق الثمام والمستكني.

> > (١٦٨٥) الموجود المنفعل

١ \_ ينقسم الوجود إلى ما هو موجود لذاته وبذاته، وهو الموجود الذي لا يقدم بالنير، وإن لم يكن كذلك فهو موجود لنيره لا لفاته. وأيضاً هو ألماي ليس له سبب، وإلا نهر موجود بسببه لا بذاته، وهذا القسم من الموجود هر الواحب لذاته.

وينقسم إلى الموجود لذاته لا بذاته، وهو الموجود القائم بذاته، وله سبب يوجبه وهذا الموجود هو الجوهر.

وينشم أيضاً إلى الموجود لا نفاته ولا بفاته , وهو العرض . فن جهة أنَّ لوجوده سبب لا يكون موجوداً بفاته بن هو يسبه , ومن جهة أنّه قائم بالغير لبس وحوده لفاته بل هو موجود تفيره . بل هو موجود تفيره .

# الموضوع/٣٩٨

الشَّفاء/٥٩)

الهل القريب الذي يقوم بنفسه ، لا بتقويم الشّيء الممال فيم كاللّون في الإنسان ، بل في الجسم . (ناف الفلامة/٢١٣)

هو الَّذِي يَعَوَّم بنف. (مقاصد الفلاسفة/٨١)

هو الَّذي يتقوّم بنفسه دون المعنى الحالّ فيه . (نفس المسدر/١٤٢)

يضال على الشيء الذي هو على قابل للأحوال المسبدلة. وللأعراض الهنطفة في الكون والفساد والتغير والاستحالة ... فما جرى مجرى اللوح للكتابة يستمى عملاً وموضوعاً. (العبر في المكنة 10/4)

المواة صنفان: صنف موضوع للتشغير الذي يكون في الجوهر، وهو أخص باسم المادة، وصنف موضوع لسائر النقاير الأخر، وهذا يخص في الأكثر باسم الموضوع. (رسائل ابن رشد، ما بعد القيدة (بالعلل) امّا عملل للاهبّة الشيء، أو عملل لموجوده. والأولى تنقسم إلى ما يكون به الشيء بالفعل وهو المادة وإلى ما يكون به الشيء بالفعل جمازية المأات أو بمباينها. والأولى هو الموضوع، والناون النبيات مع التر به الرضوع، والناون والنبيات مع التر به الرضوع.

«الموضوع» و«المكان»، إسمان مترادفان وهما عند التَّبِغ عبارتان عن السّطع الباطل لجسم عبط بالجسم ذي المكان، وماشه بذلك السّطع. (شرعي الإشارات تلقوسي ۷۶/۱)

(شرحي الإسارات تلفوسي ٧٤/١) إن كمان المحلق مستغنيها في قوامه عن الحال فيه ،

فإنّا نستیه موضوعاً له . (مصاره الصارع/۱۱) بموضوع، مملی می خواهند که مستغنی باشد به قوام خود از جیزی که در او حـال شود.(۱) (دزه الناج

٣ — العلّة الناقصة تنقسم إلى قسين: ما هي جزه من الميلة الناقصة تنقسم إلى قسين: ما هي جزه من الميلول، وما ليست بجزه أمنه فإذا تكون ما منه الميلول وهو الفاعل، وإذا تكون ما لأجك الميلول وهي الفاية ، وإنا تكون ما فيه المعلول، وهي الوضوع.

(1/1

علّت نافسه منقسم مىشود به آن كه جزئ باشد از معلول و به آن كه جزئى نباشد... و آنچه جزء نيست از آن يا ما به المعلول است و آن فاعل است، يا ما لاجله المعلول است، و آن غايت است. يا ما فيه المعلول، و آن موضوع است. (۲) (نفس الهدر ۲۱/۳)

إن كان الحمل غنيّاً عن الحال فيه مطلقاً ستي موضوعاً. (إيضاع القاصد من حكة عين الفواهـ/١٢١) هـو الهل الستغني عن الحالّ متقوماً بنفسه لابه. (مطالع الأنظار/٧١)

اللمنة ما يتوقف عليه وجود الشيء وهو إمّا أن لا يحتاج الشيء إلى غيره وهو العلّة الثاقة، أو يحتاج وهو مستحيل أن يكون نف، بل إمّا داخل فيه أو خارج عنه... والحارج إمّا أن يكون ما فيه وجود الشيء وهو الموضوع.... (الإشارات والتنبيات مع شقرح ١١/٣)

إن كان الهل غنيباً عنها (الأمريس)؛ أي عن الحال فيه مطلقاً؛ أي من جميع الوجوه يستى موضوعاً. (شرح حكة العين/٢١٠)

الهل إمّا أن يكون مستفنياً عن الحال حقيقة وتشخّصاً، ماهيةً ووجوداً فيستسى باسم الوضوع عند الكلّ. (الحكة الثالة /٣٢/١)

عبارت است از علی که محتاج نیاشد در وجود بمال خود.(المات إلمه/۷۱)

- العلَّة الثافصة، المادَّة، الحلَّ.

١ ـــ براه من الموضوع الحل المستنفي عن الحال فيه الأجل
 أوامه بنف.

(۱۹۹۰) موضوع العلم موضوع هر على آن است كه در آن علم از صوارض ذاق او بحث كند از آن روى كه او معروض ایشان است.<sup>(۱)</sup> (درة التاج ۹/۲)

هو ما يبحث في ذلك العلم صن أهراضه الذاتية الحناصة به؛ أي المحمولات الحنارجة عن ذات الموضوع الكرحقة إيّاها؛ إنّا لذاتها أو لما يساويها؛ جزءاً كان أو خارجاً. (تعهد القلامه/٢٠)

موضوع العلم ما يبحث عن العوارض الذّاتيّة له ، أو لأنواعه وعوارضه . (شرح الإلميّات من كتاب الشّفاه/١٣)

عبارة عن الأشياء التي إنّا يبحث عن الأحوال المنصوبة إليها، والموارض الذّائيّة لها. (نفس الصدر/٢٧)

> (١٦٩١) الموضوع الأخير -- الموجود بالفعل وبالفؤة.

(1997) الموضوع البعيد والقريب الوضوع قد يكون قريباً وهو الذي لا يتوقف قابلته على انضمام أمر أخر إليه أو حدوث حالة أخرى له مثل الأعضاء لصورة البدن والبعيد ما لا يكون كذالك . (نطبة على الشفاء لصعراللين/٢٤٧)

العلل البعيدة والقريبة.

(١٦٩٣) الموضوع القريب - الموضوع البيد...

(1994) الموليم إنّ كلّ أثر خارج عن الجرى الطّبيعي يظهر ويبدو جلة في دفعة فهو مولم.

موضوع كل علم ما يبحث قبه عن عوارضه الذائية
 من حيث أنه معروض لها.

(رسائل ظسفية غشد بن زكريا الرازي/١٤٠) -- الألم، المؤذي بالذات وبالعرض.

(١٩٩٥) ألميل الاعتماد والميل هو كيفيّة يكون بها الجسم مدافعاً لما يمنعه عن الحركة إلى جهة تما . (الحدود لابن سبناه/٢٤)

هو المعنى الّذي يحسّ في الجسم المتحرّك . (المبنأ والماد لابن سينا/عه)

كيفيَّة قائمة بالجسم قابلة للشدة والضَّعف يقتضى الحركة إلى جهة من الجهات.

هو الاعتماد (عند المتكلّمين). (إيضاع المقاصد من حكة عين القواعد/٢٠٣)

كيفيّة بها يكون الجسم مدافعاً لما يمنعه عن المركة ( (الحكة التعالية /٧٧/)

هو علَّة القريبة لتحرّك الجسم من حدّ إلى آخر في المسافة. (الشَّيخ الرَّئِس). (قس المسدر ٢٠٦/٤) ما يوجب للجسم المدافقة لا يمنعه الحركة التي إلى جهة من الجهات فعل هذا هو علّة للمدافعة.

وقيل: هو نفس المدافعة المذكورة فعلى هذا هو من الكميفيتيات الملسموسية. (كشّاف اصطبلاسات النمون(١٣٤٧)

ـه الاعتماد.

(1993) المبسل الإرادي والقلسيسمي والفسري المبل ينقسم بانقسام الحركة. ولما انقسمت الحركة إلى طبيعية وإرادية وقسرية، انقسم عليا إلى القلاية.

فالمل الظبيمى هو الذي يستند الحركة الظبيميّة إليه ؛ كالميل المقتضي للحركة الظبيميّة ، كما في الحجر الهابط .

واليل القسري هو الذي تستند الحركة القسرية إليه؛ كما في الحجر القاعد إذا رُسي به.

والميل الإرادي هو الَّذِي يُصِدِّينُهُ النَّفَى } كِمَا

### اليل الطبيعي/ • • ٤

نعتمد الى غيرنا. (إيضاح القاصد من حكة عين القواعد/٢٠٤)

الحكيم يقسّم الميل إلى طبيعي وقدري ونفساني:

لأنّ الميل إشا أن يكون بسب خدارج عن الهلّ ٤

أي بسبب ممناز عن علّ الميل في الوضع والإشارة
وهو الميل القسري؛ كسيل الحجر المرمي إلى فوق،
أو لا يكون بسبب خدارج؛ فإشا مقرون بالشّعور
وصادرة عن الإرادة وهو الميل النفساني؛ كسيل
الإنسان في حركته الإراديّة، أو لا وهو الميل
الطّبيمي؛ كسيل الحجر بطبعه إلى السّغل.

(كنّاف المطلاعات الفرد/١٤٢٧)

ه الحركة الإواديّة، الحركة الطبيعيّة، الحركة القسريّة، الميل.

(١٦٩٧) الميل الطبيعي - الميل الإرادي والطبيعي والفسري.

(١٦٩٨) الميل في البسائط مو وجود

صورها المتضادة في المادة الأول بتوسط وجود الأبعاد الشتركة. والمبل في الجرم السماوي هو وجود صورة غير منضادة في هيول غير منقسمة بالأبعاد، وليس من شأنها أن تخلع الشورة، ولا فيا إمكان ذلك، ولا ها قوام بالهيول على أنها منقسمة بانقسامه، (رسائل ابن رشد، ما بعد القيده/۸۰)

(١٦٩٩) الميل في الجرم السماوي - البل في السائط.

> (١٧٠٠) الميل القسري حد الميل الإرادي والقبيعي والقسري.

(١٧٠١) الميل الشفساني مه الميل الإرادي والظبيمي والفسري.



(١٧٠٢) النَّار مؤلَّفة من ذرَّات مرميَّة؛ أي

ذات أربعة أوجه تشبه سنّ السّهم ، لذلك كانت أسرع الأجسام وأنسفـذها . (الجـسع بين رأيـسى الحكيمن/١١)

إِنَّ الجسم السالغ في الحرارة بطبعه، هو النَّار. (رسائل الذاران، الذعاوى القلبَّة/٨)

جسم مضيء متحرّك يطلب العلو. (رسائل إخوان العّمة ١٩/٣)

نير حارّ يبدد الأشياء، ويفرّق أجزاءها، ويردّها إلى ذاتها السيطة. (نفس الصدر ٣٨٧/٣)

هي جرم بسيط طباعه أن يكون حازاً يابساً متحرّكاً بالطبع من الوسط ليستمَرّ تمت كرة القمر. (اخدود لابن سبنا /٢٧، رسائل ابن سبنا /٣٠/

ظاهر من أمرها أنّها بسيطة حارّة. (طبيعيّات الشّفاء الفرّ الثالث/100)

عنصر خفيف في الغاية من الحرّ. (الحدود والفروق /١٧، ٦١)

جسم بسيط طباعه أن يكون حارًا يابساً متحرّكاً بالظبع عن الوسط يستقر تحت كرة القسر. (نهافت

القلاسفة/٢٠٢)

هي الطّافية فوق الأجسام. (رسائل ابن رشد، النهاء والعالم(٧١)

ـ العناصر الأربعة.

(۱۷۰۳) النّاطق القدماء يعنون مقوض في الإنسان: إنّه ناطق، أنْ كه الشّـيء الّذي به يدرك ما يصدق ويعرفه. (رسائل الفاراي، كتاب النبيه/۲۲

ما له قوّة إدراك الكلّيَات، وهو في جميع الأفراد على الشواء. (الحكة المعاتبة ١٦/٥) - التفس التاطلة.

(۱۷۰4) التافع طريق يؤدّى ال الخبر؛ كالقصد والذواء. (الحدود والغروق/13)

هو الَّذي يتوصَّل به ويوصل إلى الحير. (المعتبر في الحكة ١٠/٣)

هو الشبب الموصل بذاته إلى الحير. (إلميّات الشفاء /۱۷، تعليمة عل الشّفاء لمدرالدّين (۱۸۸۷) عبدارت است از سبى كه موصل باشد بالذّات

i

بخير.<sup>(١)</sup> (لمات إلهبّة/٤٠٤) حـه الحنر، الشفع.

(۱۷۰۵) التاقص التاقس الطلق هو الذي عناج إلى آخر بهذه الكمال بعد الكمال (بلبات الشفاء ۱۸۸۷) الشعمبيل (۱۸۲، نصيفة على الشفاء (مدرادين (۱۸۸))

الكال تنقسم إلى ما لا يحفر معه كل ممكن له، بل لابذ من أن يحصل له ما ليس حاصلاً .... التاقعي ينقسم إلى ما لا يحتاج إلى أمر خارج من ذاته، والى ما يحتاج إلى امر خارج ويسشى التاقعي الطنق. (منامد الفلاسة/١٨٣)

الَّذِي لَيس بِتَامُّ ؛ كَفُولْنَا : عَدَد تَاقَص .

ما ليس بتمامه في نفسه فاضلاً، وإن كان تامًا في جنسه وبهذه الجهة نقول في سائر الموجودات: إنها نافسة بالإضافة إلى المدأ الأوّل. (رسائل ابن رشد، ما بعد الطبية(۲۸)

هو الذي يحتاج إلى آخر يفيده انكمال. (الباحث الشرقية ١/٠٥٠)

هو الذي لا يكون حاصلاً له ما به بتمكّن من تحصيل كمالاته بل يجتاج في تحصيل كمالانه إلى آخر. (شرح حكمة المبن /٣٤٢، كشّاف اصطلاحات الفنون (١٤٠٨)

الموجود إنما تام وإنما ناقص، والنام إنما قوق النمام الهلا، والناقص إنما مستكفي أو لا. والثام في كلّ شيء هو الذي حصل له جميع ما يلميق به أن يكون حاصلاً له. والتاقص ما ليس كذلك، بل يحتاج إلى شيء يتمشه ويكله. (تعذيقة على الشقاء لصدرالفيز/١٧٥)

ما يحتاج إلى غيره في كسماله اللايق بحاله، ولا يوجد له في أوّل الفطرة ما يستكمل به. (مفاتح

١ \_ عبارة عن الشبب الموصل بالذَّات إلى الخير.

الغيب/١٥٦)

ــه النّـام، الموجود النّـام وفـوق النّـمام والمستكنّى، الوجود النّام وفوق النّـمام والمكنني.

(۱۷۰٦) ناقص الوجود كل ماله ضد فهو ناقص الوجود . (نصل سنزعة/٨٠)

لاتضى الوجود . (تصون محرف الله) كنّ ما كان وجوده بتركيب وتأليف على أيّ جهة كان ذلك الشركيب والشأليف ، فهو ناقس الوجود . (نفس الصد//٨)

ــه الناقص.

(١٧٠٧) السَّبَوَة هو النَّبَةِ الحَصِيقَةِ الحَاصلة في الأزل الباقية إلى الأبد، وهو اطلاع النبي المُصوص بها على استعداد جمع الموجودات بحسب ذواتها وماهياتها وإعطاء كل ذي حق حق اللَّذي يطلبه بلسان استعداده من حيث أنّه الإنباء الذي . والنَّعبِم الحقيق الأزلي، المستى بالرّبوية العظمى والسلطنة الكبرى. وصاحب هذا المقام هو الوسوم بالحليفة الأعظم.

والمفيدة هي الإخبار عن الحقائق الإلهية؛ أي معرفة ذات الحق، وأسمائه وصفاته وأحكامه. (كلمات مكنوة/١٨٦)

ولایت اظلاع بر حقائق الهیّـة است از معرفت ذات و صفات و افعال به نحو شهود.<sup>(۲)</sup>

ونتبوت مانند ولايت الطلاع بر حقايق الهيئة است از معرفت ذات و صفات و افعال به نحو شهود مع شي، زائد كه تبليغ احكام و ناديب به آداب و اخمالاق و قميام بمه سياست باشد.(۳) (اسرار

ب \_ الولاية هي الاظلاع على الحقائق الإغتية؛ من معوفة .
 ذته وصفاته وأفعاله على تحو الشهود.

من وصف وعده على المسلمة على المولاية في أنها الشلاع على المسلمة المسلمة على المسلمة المات والشفات والأفعال علم

(١٧١٢) النّجدة

ع الحكة، الشّجاعة.

(۱۷۷۳) الشّدى إنّه مطريسير، ينزل باللّيل، ولللّل كان ينزل في الصحور. إنّ الشّمس اذا كانت فوق الأرض اصعدت البخار الملائم لذلك فإذا غابت تحت الارض برد ذلك البخار، واستحال ندى. (رسائل ابن وشد، كتاب الآثار الملوته/۲)

(١٧١٤) التسبية إنهم (أصحاب المدد) يقولون: إنّ النبة في المعدد هو أن يكون العدد جزءاً أو أجزاء من عدد آخر. (المروف/٨٨) إنهم (المهندسين) بمدون النسبة في الأعظام أنها إضافة في القدر بين عظمين من جنس واحد. (نفي المعدر/٨٠)

تقال باشتراك أو بجبهة متوسطة على مقولة الإضافة، وعلى مقولة «أين» وعلى مقولة «أمي» وعلى مقولة «أن يكون له».

إذا سُيُلنا عن حد النسبة أجينا: الإضافة. (نفس المدر/٤٤)

هي قدر أحد العددين عند الآخر. (رسائل إخوان الضنا ٢٩٦/٣)

أن يكون الشيء منسوباً إلى شيء بلا زيادة؛ مثاله أن يكون التواد موجوداً، ونسبة الإضافة أن تمقل مع نسبة النسوب، نسبة النسوب إليه؛ كما تمقل مع نسبة التواد من حيث هو محمول، نسبة الجسم من حيث هو حامل. (التعلقات/٢٤)

حالة وجودها بالقياس إلى وجود آخر، أو مع وجود آخر. (نفس الصد/٩٨)

التسبة إنما للأجزاء وهو الوضع، أو لا وهي إنما إلى كمّ؛ فيان كمان قارًا ... فيان انسقل ذلك الكمّ القارب فهو الملك ، وإلّا فهو الأين، وإن كان غير (490/25)

(١٧٠٨) النبوّة المطلقة

→ النبوة.

(١٧٠٩) النبوّة المقيّدة

- النبؤة .

(۱۷۱۰) المنبيّ هو الشخص المؤيّد بالقايد الإلهي الواضع للشرائع والأسكام التي يفيد انتظام أمور النّاس في معاشهم ومعادهم بحسب الاجتماع والانفراد إذا أطاعوه. (مصارع الصارع/۲۰۱)

هو من اجتمع فيه خواص ثلاث:

الأوّل أن يكون له اظلاع على المنيسات الكائنة. والماضية، والآتية. وليس الراد، الاظلاع على الجميع بل على البعض.

والنَّاني ظهور الأفعال الحنارقة للعادة، لكون هيول عالم المعناصر مطيعة له، وهذا بناءاً على تأثير النَّفوس في الأجسام وأحوالها.

والتَّالِث: أنْ يرى الملائكة مصوّرة بصور محسوسة ، وبسم كلامهم وحياً من الله تعالى إليه . (كشّاف اصطلاحات المتنون/١٣٥١)

(۱۷۱۱) التنيجة عبارة تجمل فيها ما بفضله الغرض. (الحدود والفروق/٣٧)

القول الكلازم يستى مطلوباً إن سيق منه إلى القياس ونيجة إن سيق من القياس إليه. (مطالع الأنظر/٢١)

**← الطلوب**.

على نحو الشهود، مع الزّيادة على الولاية في أن الثبرة تبليغ
 للأحكام وتأديب بالآداب والأخلاق والقيام بالسيّامة.

قارٌ فهو متى، وإمّا إلى نسبة فالمضاف. (شرح الواتف/١٩٥)

ــه الإضافة، الوضع.

(١٧١٥) التسبة المتكرّرة لبس حقيقها (الأبؤة) سوى أنها نسبة محفولة بالقياس إلى نسبة أخرى معقولة بالقياس إلى الأولى. وحاصلها النسبة المستكرّرة، وهمي الإضافة التي تعمد من المعقولات .... (شرح الوافف/٢١٧)

الإضافة هي النسبة المشكررة؛ أي نسبة تمقّل بالقياس إلى نسبة أخرى معقولة أيضاً بالقياس إلى الأولى؛ كالأبؤة. (نفس الصدر/١٤٤)

الإضافة هي نسبة متكرّرة من الجانبين معاً، ويجب فيها النّدكافيؤ في السعدد... (الشّواهد الزويّة/٢٢)

الإضافة هي حالة نسبة متكرّرة. (شرح الهداية الأثريّة/٢٧١)

التكرّر في النبة هو أن يكون النظر لا في النبة فقط؛ بل بزيادة اعتبار هي النظر إلى أنَّ للشّيء نبة من حيث له نسبة وإلى النسوب إليه كذلك (الشّيخ الرّئيس في الشّفاء). (شرح النظوة ١٤٤/٢) حو الإضافة.

> (١٧١٦) النسخ - الفسخ.

(۱۷۱۷) **النسيان أ**لم القوّة المنخبّلة المانع من انطباع ما يبرد علها من النّذكسر. (الحدود والغروق/۱۰۷)

إِنِّ الحَفظ إِنَّا هو استصحاب وجود العني الحسوس في هذه القرّة من غير أن ينقطع ، وإنَّ التَسيان هو ذهابه . (في التَّفس/٢١٦) زوال القروة المعقولة من النَّفس بحيث لا يمكن

ملاحظتها إلا بشجشم كسب جديد. (الإشارات والنبيان مع الشرع ٢٦١/٢، حاشة الخاكمات /٢٤١) هو زوال المعنى أو القسورة عن الحنزانة. (ساشية الهاكمات/٢٤٣)

الشهو: زوال القمورة عن المدركة مع بقائها في الحافظة، والتسيان زواله عنها معاً. (شرح الوانف /٢٧٨/ كتّناف اصطلاحات الفنون/٢٧٤)

غيبة الشّيء عن الغلب بحيث يحتاج إلى تحصيل جديد. (كنّاف اصطلاحات الفنوذ/٧١٤)

عه الذكر، الشهو.

(١٧١٨) التضج إحالة من الحرارة للجسم ذي الزطوبة إلى موافقة الغاية القصودة. (طبيعيّات الشفاء، الغن الثالث (٢٢٣، القحصيل (٧٠٢، المباحث المترتة ١١١/٢)

انتقال المنضج إلى طبيعة المنضج له. (الحدود والفرق/٨٦)

**→** اللهوة .

(١٧٦٩) **السُطق** الأمر الَّذي يكون به إدراك الإنسان؛ الَّذي يسمَى العقل، قد جرت العادة من القدماء أن يسموها النُطق.

هو استعماله (النّاطق) تلك الألفاظ والأقاويل. وإظهارها بالنّسان والتّصويت بها ملتمسةُ الدّلالة بها على ما في ضميره. (خروف/١٣٣)

إِنَّه الأَصوات المُرتَبَةِ الَّتِي هي معلول الكتابة ، ودالَ على الحَمدِيثُ الَّذِي فِي النَّفْس . (سَافَت الفلامة/١٨٣)

هو ماهية الحيوان في قولنا حيوان ناطق. هو فصل جوهسري موجود في مساهية الحيوان الناطق. (تفسير ما بعد الطبية / ٧٨٨ ، ٧٨٨) عيمارة عن المقوة على إدراك المعلومات. (الباحث الميرتية ١٩٧٨)

الإدراك العقلي الحاصل بالفكر أو بغيره على وجه السقيجيّد والحسدوث. (تسملييقية على الشّفياء لعدرالذين/١٧٤)

→ الفؤة الناطق.

(۱۷۲۰) النّظام حال طبيعيّة موجودة للشّيء يتصرّف بحسها . (الحدود والغروق/٥٠) - العناية .

(۱۷۲۱) الشطر فعل البصر يسمّى نظراً. (في الشفس/١٥)

ترتيب أمور معلومة متصوّرة، أو مصدّق بها على وجه يؤدّى إلى استعلام ما ليس بمعلوم. (سطالح الأنظار/٧، ١٠)

والفكر بهذا المنى (حركة التفس في المعقولات مبتدئة من الطلوب مستعرضة للمعاني الحاضرة عندها طالبة مباديه المؤثبة الهه) هو الذي يترتب عليه العلوم الكسبتة، وملاحظة المعاني الحاضرة عند الاستعراض على الوجه الذكور. ويستى أيضاً نظراً. (نفس المعدرا،)

اكتساب الجمهول بالعلومات السابقة على ذلك الجمهول.

ترتيب أمور معلومة أو مظنونة للتأدّي إلى أمر آخر. (شرح الوانف/١٤٩)

هو ملاحظة العقل ما هو حاصل عنده لتحصيل غيره. (نفس الصدر/١٥)

هو تحديق المقل نحو المعقول. (حاشية الهاكمات/٣) - الفكر.

(۱۷۷۳) التنظر الصحيح والفاسد النظر الصحيح والفاسد النظر الصحيح: هو الذي يؤدّى إلى الطلوب، والفاسد يقابله ؟ أي لا يؤدى إلى الطلوب. (شرح الوائد/12)

(۱۷۲۳) النّظر الفاسد. به النظر الصّعيع والفاسد.

(١٧٧٤) التنفس جوهر بسيط، شريف الطبع جوهرها من جوهر الله، فها روح منه، وهي نورٌ من نوره، هي من كالقبها من القسم مستقلة عن الجسم تعارض القرّين: الشّهوانيّة والفسيّة وتضبطها عند حدود لا تصعّ بجاوزتها، فهي أشرف وأعلى ما في الإنسان. (رسائل الكندي الطفيّة/٢٧٧)

بسيطةً ذات شرف وكسال، عظيمة الثان، جوهرها من جوهر البارى مـعزوجلـ. (نفس المدر/۲۷۳)

يُحدُ النّفس ثارة بانّها فكر خالص.

وأخرى بأنّها مبدأ الحياة والحركة للجسم. (الجمع بن رأيي الحكيمين/١٢)

إنّها ما به نحيا، ونحسّ، ونعقل، وننزع، ونتحرّك في المكان (ارسطو). (نفس المعدر/٣٠)

هي الَّتي تصنع الجسم وتعطيه الضورة والنَّظام، فترد الكلّ إلى الوحدة. (نفس الصد/١٣) إنّها استكال أول لجسم طبيعي آلي ذي حياة

بالقوّة , (رمائل الفارابي، مسائل متفرته/١٨) هي القوّة الّتي بها صار جسم الحيّ حيّـاً , (مفاتيح الطوم/١٣٥)

إِنَّهَا جوهرة بسيطة ، روحائيّة ، علاّمة بالقوة ، فقالة بالطّبع قابلةً فضائل العقل بلا زمان ، فقالة في الهيولي بالشحريك لها بالزّمان . (رسائل إخوان الفينة ١٩٧٧)

هي جوهرة بسيطة ، فـقـالة ، هـلاّمة . (نفس المدر (۲۳۷/)

إنّها جوهرة سماويّة، روحانيّة، حيّة، نورانيّة، خفيفة، متحرّكة، غير فاسدة، علامة، درّاكة لصور الأشياء. (نفس الصدر ١/١)

هي جوهرة روحانية ، حية ، علامة ، فقالة . (نفس المبدر ١٤/١)

جوهرة روحانية فاضت من العقل، وهي باقية تاشة غير كاملة . (نفس الصدر ١٨٤/٣)

هي جوهرة سماوية ، نورانية ، حية ، علّامة ، فعَالة بالطّبع، حسّاسة، درّاكة، لا تموت ولا تفني بل تبق مؤبّدة؛ إمّا ملتدّة وإمّا مؤتلمة, (نفس المصدر ۱۹۰/۳ و ۲۹۳/۱)

هي جوهرة سماوية ، روحانية ، حية بذاتها ، علَّامة، درَّاكة بالقوَّة، فقالة بالظَّبع، لا تهدأ ولا تقرُّ عن الجولان ما دامت موجودة. (نفس المصدر ( \*\*\*/\*

جوهرة بسيطة، روحانية، حية، علامة، فقالة، وهي صبورة من صور العقبل الضغال. (نفس المعدر

إنها جوهر ليست بجسم، وهي حيَّه بذاتها، علاَّمة بالقوَّة، فقالة بالطَّبع. (نفس الصدر ٤٦٦/٣) تمام لجرم ذي آلة قابلة للحركة.

هي جوهر عقلي متحرّك من ذاته، بعدد مؤتلف. هي جوهرة عالامة مؤلَّفة بالعقل. (القابسات/٣٧٢) اسم مشترك يقع على معنى يشترك فيه الإنسان والحبوان والنبات وعلى معنى يشترك فيه الإنسان والملائكة الشماوية.

فحد المعنى الأول: أنّه كمال جسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوّة.

وحد الدَّاني أنَّه جوهر غير جسم هو كمال الجسم عرك له بالاختيار عن مبدأ نطق؛ أي عقلي بالفعل أو بالقوة. والذي بالقوة هو فصل التفس الإنسانية، والذي بالفعل هو فصل أو خاصة للتفسى الملكية . (الحدود لابن سينا /١١، رسائل ابن (9./ 1-

هو ما به يكون النبات والجيوان بالفعل نباتاً وحيواناً. (طبيعيّات الشّفا، الفنّ السادس ٦/٣)

كا ما يكون مبدأ لصدور أفاعيل ليست على وتيرة واحدة عادمة للإرادة فإنّا نسمّيه نفساً. (نفس

المدر ۴/۵)

الجوهر إمّا أن يكون جسماً وإمّا أن يكون هيول أو صورة أو مفارقاً ... وهذا قد يكون بينه (الجوهر المفارق) وبن المادة علاقة لا على سبيل الانطباع ويستى نفساً. (التحصيل/٥٨٠)

تمام لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة. (الحدود والفروق/١٢)

جوهر قائم بنفه. وهو اختيار أرسطاليس. (تافت الفلاسفة/١٤٥)

جوهر غير جسم هو كمال أوَّل للجسم، محرَّك له بالاختيار عن مبدأ نطق؛ أي ممقلي بالفحل أو بالقوّة. (نفس الصدر/٢٩٠)

هو الجوهر القائم بنفسه الّذي ليس هو في موضع، ولا يحلّ شيئاً. (مجموعة رسائل الامام الغزّال ٨٨/١) جوهر قائم بنفسه . (نفس الصدر ١٠١/١)

هو مشترك بن معنين:

أحدهما أنّه يراد به المعنى الجامع لقوّتي الغضب والشهوة في الإنسان.

والمعنى النَّاني: اللَّـطيفـة الَّـتي ذكرناها (أي الرَّوح) وهي حقيقة الإنسان ونفسه وذاته. (نفس العدر

كمال طبيعي للمستعد بآلاته من الأبدان على أشكال وأمزاج صالحة لذلك ؛ لا غير المستعد منها . إنها جوهر غير جسماني عرّك للبدن (قوم من القدماء). (المتر في الحكة ٢٠٠/١)

اسم مشترك يقال على أصناف من القوى الفقالة (عبارة المكاء عسب ما قبل). (نفس المدر (+ + +/+

جوهرٌ، حتى، قائم، بريّ عن الحملّ والموادّ. (سه رسالة شيخ إشراق/٣١)

صورة لجسم طبيعي آلي.

استكمال أوّل لجسم طبيعي آليّ . (رسائل ابن رشد، كتاب الشفس/١٠)

إِنَّهَا كَمَالُ أَوْلُ لِجُسِمُ طَبِيعِي آلِي ذي حَيَّاةً بِالقَّوْةِ. (شرحى الاشارات الزَّازي ١٢٠/١)

جوهر روحانی اگر متملّق است به بدنی تملّق تدبیر آن را نفس خوانند. (۱) (اطالف اخکذ/۲۱) جوهر وکمال جددی. (نشیر ما بعد الطبیه:۱۰۵۰) جوهر کصورة جرم طبیعی له حیاة بالقرّة، والجوهر انطلاشیا (کمال). (نی النفس/۲۱)

هـي جـوهـر الأجـــام ذوي الأنــفس. (نـفس المند/٣٨)

> إِنَّ النَّفْسِ مَكَانُ لِلصَّورِ. (نفس الصدر/٧٢) طبيعة دائمة الحركة أو عرَّكة ذاتها.

النّفس عدد يحرّك ذاته؛ ويعنى بقوله: العدد، العقل.

التّفس جوهر عقلي متحرّك من ذاته على عدد ذي تألف (أفلاطون).

التّفس كمال أوّل لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقرّة، ويعني بقوله: كمالاً، التّيء الّذي يكون فعلاً (أرسطوطاليس).

النفس تأليف الأربعة الأسطقسات.

النّفس هو شيء مع تدرّب الحواسّ وارتباضها. (نفس المدر/١٠٦)

النّفس امتزاج بن الأركان المدركة عقلاً الّي . شكلها كرى وقوتها ناريّة وهي أجسام.

التفس تمتزج من كيفيّات أربع: من كيفيّة هوائيّة، وكيفيّة روحيّة، وكيفيّة أرضيّة .... (نفس المعدر/١٠٥)

هي المنشأة للحركات من الأماكن والشهوات. (نفي المدر/٢٤٧)

 ١ ـــ الجوهر الرّوحاني إن كان متعلقاً بالبدن تعلق الثدبير يستى نفساً.

إنَّها جوهـر روحي تحرّك مـن ذاتها (مذهب اللاطون).

إِنَّهَا كَمَالُ أَوْلُ الْجَسَمُ آلِي طَبِينِعِي (مَذَهَبُ ارسطو). (رمالة بقاء النَّفس/١٠)

الجوهر إن كان حالاً في عمل فهو الضورة، وإن كان بالمكس فهو الهيول، وإن كان مركباً منها فهو الجسم، وان لم يكن كذلك ؛ فإن كان متعلّقاً بالأجسام تعلّق القدير والشصرف فهو النفس. (إيضاح القامد من حكة عين القراء (177)

الجوهر إثما أن يكون هملاً وهو الهيبولى ، أو حالاً وهو القدورة ، أو مركّباً منها وهو الجسم ، أو لا كذلك وهو المقارق ؛ فإن تملّق بالجسم تملّق القدير فهو النّفس . (مطالع الأنظام 101)

إنَّها جزء لا يتجزء في القلب.

إنها أجسام تطبقة سارية في البدن باقية من أؤل العسر الى آخره لا يتحلّل ولا تفسد، فما دامت سارية في البدن فهر حتى وإذا فارقت فهو ميّت (التَّظَام).

هي قوّةً في الدّماغ مبدأ للحسّ والحركة .

هي قوّة في القلب مبدأ للحياة في البدن. (نفس المدر/١٤٣)

الجوهر إن لم يكن عكّر ولا حالاً ولا مركباً منها؛ فإن كان متملّقاً بالأجسام تملّق الثدير والشصرُف فهو الشّفس. (شرح حكة الدين/٢٦٢، شرح المواتف (٣٠٠/ كفّاف اصطلاحات الفنون/٢٠٧،

الجوهر إنا له الأبعاد الشلائة فبهم ، أولا ، وإذا لم يكن جسماً فإنما جزؤه وإنما لبس كذلك ... وإذا لبس كذلك متصرفاً فيه فإن كان متصرفاً فيه من دار الله المان المعالم

فنفس. (شرح الوانف/٢٥١) كسمال أول لجسم طبيعي آلي. (حاشية

الحاكمات/٢٠٠)

كلّ ما يكون مبدأ الصدور أفاعيل ليست على وتيرة واحدة عادمة للإرادة فإنّا مسمّيه نفساً (الشّيخ في وجماعة من الأشاعرة).

الشفس جزء لا يتجزّى في القلب (النّظَّام).

إِنَّهَا أَجِزَاء أَصَلَيْنَةً فِي البِيدِنُ مِن أَوِّكَ الحَمَرِ إِلَىٰ آخِرِهِ.

أنها المزاج (جالينوس).

أجــم لطيفة تورانيّة، سنرية في البدن سريان الماء في الورد، والنّار في الجمر، وذلك السّاري هو الخاطب، والمدب والمعاقب والحافظ لهذا الهيكل المحسوس، (نفس العدد ١٠/٩)

إِنَّه جَوهِر مَجَرَّد مَدَيْر لَلْبَدَلُ ، حَافِظَ لَه . (أَفْسَ الصِير ١١/٨)

النّفس كمال أول.

إنَّ النَّفس كمال أوَّل للجسم بشرط شيء وَ أَي بما هو تبات أو حيوان أو إنسان. (تفس العند 14/4)

النّفس الّتي كنا أو لكلّ حيوان هي جامعة الأستثنّات بدنه ومؤلّفها، ومركّبها على وجه يصلح الأن يكون بدناً لها. (الصدر ٥٠١/٩)

هي المدركة جميع الإدراكات بجميع المدركات، وهي الحرّكة بجميع الحركات الطبيعيّة والإراديّة. (نفس الصد ۲۰/۷)

الجوهر الفارق ... إن كان متعلّقاً بالأجسام تعلّق القدير والشصرّف فهو السّنفس. (شرح الهداية الأنرية/٢٦٧)

جوهر شريف يشبه دائرة لا بعد لها ، ومركزها هو المقبل (عن بعض اليونانيين) . (المبدأ والمعاد المدرالذين/١٧)

الجسم بما هو جسم من دون صورة غصوصة وقرة زائدة على الطبيعة المتحصلة ، ليس له شعور وإرادة ... والمبارة عن القسورة الشاعرة هي التفسى . (مس المدر/١٧٠)

الجوهر إن كان غير ذي وضع فلا يخلو إنّا أن يكون مديّراً تلجسم وهو النّفس. (مفاتيح الشَّفاء). (نفس الصدر/٢١٤)

الذَّات الجَرَّدة إنْ كان جميع كسالاتها موجودة بالفعل فهي العقل، وإلَّا فهي النَّفس. (شرر المدر/٢٧٢)

الجوهر إنما ان يكون حالاً وهو القورة، أو محلاً وهو الهيول، أو مركباً من الحال والمحل وهو الجسم، أو لا حالاً ولا محلاً، فان كان متعلّقاً بناجسم تعلّق السندير فيهو النّفس. (نفس الهدر/٤٠٠)

إن كان جوهر فإنما أن يكون جسم أو غير جسم. وغير الجسم إتما جزء الجسم أو لا، بسل يكون مفارقاً. وجزء الجسم إنما مادته وإنما صورته، والفارق إنما نفس أو عش، لاتم إن كان متصرفاً في جسم من الأجسام بالتصويك على وجه المباشرة فهو نفس... (تعلقة على الشماء للمدانةين/1)

فهو نفس... (تبليقة على الشناء المعرائين/١٧)
الجوهر إن كان قابلاً للأبعاد الشلاقة، فهو الجسم؛
وإلاّ فإن كان جزء منه هو به بالفس ؛ سواء كان
في جنسه أو في نوعه فصورة... أو جزء هو به
بالشوة فنادة وإن لم يكن جزءاً منه فإن كان
متصرّفاً فيه بالمباشرة فنفس.

الجوهر إنا أن يكون في عن أو لا يكون فيه ، وغير الكائن فيه إننا أن يكون صلاً لشيء يتقوم به أو الكائن فيه إننا أن يكون صلاً لشيء يتقوم به أو يكون مركباً من الميول والمقورة وهو الجسم ، أو لا يكون . وحينشن لا يخلو إنا أن يكون دا علاقة الضالة بالجسم بوجه من الوجوه وهو التفسى . (المكن الهام (١٣٤٨)

جوهر مفرد له استعداد نحو أفعال بعضها لا يتم إلاً بالآلات وبالإقبال عليها بالكلّية، وبعضها لا يحتاج فيه إلى الآلات ألبتة. (نفس الصدر ١٤/٨) كلّ قوة فاعليّة يصدر عنها الآثار لا على ونسرة واحدة. (نفس الصدر ١/٨)

إنَّ النَّفس هذا الهبكل الحسوس (اكثر المعشرلة

الفت/٢٥٢)

الجوهر المغارق إنا مفارق الذّات وانفعل جبعاً عن الجواهر الجسماي، وإمّا مفارق الذّات متعلّق الشّدير بها. والأول يسمّى بناصطلاح الحكماء عقلاً، والذّاق يسمّى فنساً. (ضبر المصر/٢٣٧) ربع حارة تكون منها الحركات والشّهوات. لعلمة مودعة في القلب منها الأخلاق والصّفات المنمومة. (كفّاف اصطلاحات الضور/٢٤٢)

يطلق عند الحكماء باشتراك اللّفظي على الجوهر المفارق عن المادة في ذاته دون فعله. وهو على قسمين: نفس فلكيّة، ونفس إنسانية. (هس المدر/١٣٩٧)

الشورة بمنى «الأمر بالفعل» إذا يفتقر في وجودها اخارجي إلى مادّة جسمائية وهي جزء الجسم، أو في وجودها المقلي إلى مادّة عقلتة وهي العلم بقسميه، فإنّه يفتقر إلى موضوع عقي هي التفس، (شرم الإلمانات من كتاب الشفاء/٣٥)

رسي بإسلام البيغاري النّطيف، الحامل لفؤة الحياة، والحرمة المائة الخياة، والحركة الإراديّة. (عدومة رسائل المكرة الشرواريّة)

سه الجسم، الحالُّ والمحلُّ، الجوهر أنفارق، العقل.

(١٧٢٥) التفس الأقارة بالسّوء واللّوامة والمطمئلة التفس مشترة بن معنين: إنّه يراد به المعنى الجامع لقوّقي الخضب والشّهوة في الإنسان....

المنى الشاني اللطيفة التي ذكرتاها (في الزوم) وهي حقيقة الإنسان ونفسه وذانه، ولكنها توصف بأوصداف محتلفة بحسب اختلاف أحواف ... والتفس بنامني الأول لا يتصور رجوعها إلى لذ تمالى، فإنها مبقدة عن الله تعالى، وهي حزب الشيطان، وإذا لم يتم سكونها ولكنها صارت مدافعة للنفس الشهوائية ستيت لتفس الشواهة،

فإدا مركب الاعتراض وأذعنت للفتضى الشهوات ودواعي الشيطان مستبت النفس الأقارة بالشوء. (عمومة الرسائل الإمام الغراق)

(١٧٣٨) الشقس الإنسانية هي كمال أول لجسم طبعي آلي من جهة ما بنسب إله أنه يفعل الأفاعيل الكاننة بالاختيار الفكري والاستنباط بالزأي ومن جهة ما يدرك الأمور الكلة. (طبيعات الله)، الكلة. (طبيعات الله)، الفؤ التاصر ١٣٦، النباة من الغرق في عبر الشيالات ١٣٠٠، الناحث الشرقة (٢٣٠/٢)

إِنَّهُ جَوْهُرُ رُوحَانِي يُسْتَحَيِّلُ عَلَيْهُ الْفَتَاهِ. (يَافَتَ القَلَامَةَةُ/٢٢٦)

جواهر قاقية بأنفسها لينت منطبعة في الجسم. المس المدر/٢٢٢)

تفعل أفعالها المنشئة بمعرفة وإرادة؛ كالحيوانية. وتزيد عليها بمعرفة المعاني الكلّبة. والفصايا العقلية الحكيّة. (العبر إلى الحكة (٢٠٢/٢)

إنّها كمال أوّل لجسم طبيعي آلي من جهة ما يعمل الأفاعيل الكائنة بالاختيار الفكري. (إنضاح القامد من حكة عن العراعه)

هي كمال أوّل لجسم طبيعي آني من جهة ما يضمل الأفاعيل الكاننة بالاستيبار الفكري والاستنباط بالرأي الإنساني. (شرح حكمة المن ر.٨٠٨, احْكَة المعالمة ٢٩٠١)

هي كمال أؤل فجسم طبيعتي آلي من حيث يعقل الكُلْبَات ويستنبط بالرّاني. (شرّ الوافد/١١٨) هي الّتي يشر إليها كل أحد بـفــول: «أزّا». وحـــّــــا الهاكد-(٢١٢)

هى كسال أؤل لجسم طبيعي ألمني من جهة ما يدرك الأمور الكلّية، ويفعل الأفاعيل الكالنة بالاحتيار الفكري والاستنباط بالزأي. العلامة اندالة ١/٩٤)

كمن جسم متحرك لابة له من مبدأ غير الجسية ... فهذا البده الفاعلي... إن كان في الجسية ... فهذا البده الفاعلي... إن كان في صورة معدنية ، وإن كان منعفناً فلا يخلو إنما أن يكون صدور الحركة منه بقصد واختيار أم لا، الأقل إنما أن يكون من شأنه أن يتقرب إلى الله \_ عملكيه الأعلى في حمكته وسكرونه أم لا، النسانية ، والأول هو التفس الميوانية ، والأول هو التفس الإنسانية ، (البدأ والمناد لصدرالذين (عمر)

كمال أوّل لجسم طبيعي آلي تعقل الكلّبات وتستنبط الآراء. (أسرار الحكم/٧٧٧)

ـه الطبعة، النفس الحيوانية.

(١٧٢٧) النفس البسيطة - النفس الجرّدة.

(۱۷۷۸) التفس الحيوانية هي الكال للأول لجسم طبيعي آلي من جهة ما يدرك للجزئيات ويتحرك بالإرادة. (طبعيّات الثماء، الفر النادس (۲۷۸، إيضاح المفاصد من حكمة عن الفراسه (۲۷۰، الحكة المدالية (۲۲۸)

كمال أول لجسم طبيعي آلي من شأنه أن بحسّ ويتحرّك بالإرادة. (البدأ والماد لابن سبنا /١٣، الثباة من الغرق في بحر الفلالات /٣٣٠، شرح الواقف (١٨٨) البدأ والماد السدوائنين /٣٣٧)

هي كمال جسم طبيعي بها يحس ويتحزك والبيعة والإنسان يشتركان في هذه التفس. وهذه التفس هي حرارة مودَّعة في اللطفة، ودم الطمت المحتسم في الرّحم لها كالقالب. (مجموعة رسائل الامام افترال ١٩٧٨)

تفعل أفعالها المتضنّنة بمعرفة وإرادة. (العتبر في الحكة (٣٠٣/٢)

هي جامعة أسطقسات بدنه ومؤلّفها ومركّبها على نحو يصلح معه أن يكون بدناً لها ، وهي حافظة لهذا البدن على النظام الّذي يشيخي . (الحكة المتسائية /٢٤/١)

كمال لموضوع هو لا يشقوّم إلّا به. (نفس المعدر ٥٢/٩)

الّتي شأنها الشّهوة والغضب. (رسالة الشام/٢٢) كللّ جسم متحرك لابد لمه من مبدأ غير الجسمية... إن كان في الجسمية... إن كان في الجسم المرّكب فإن لم يكن ذافنون الحركات فيستى صورة معدنية، وإن كان متفيّناً فلا يخلو إمّا أن يكون صدور الحركة منه بقصد واختيار أم لا النّاني النّفس النّائية. والأول إمّا أن يكون من شأنه أن ينقرب إلى الله تعالى وملكونه الأعلى في حركته وسلوكه أم لا . النّاني هو النفس الحيوانية والأول هو النقس الإنسانية. (البها والماد المعرالة برائي) 13()

حصل من تقسيم الفؤة أمور أربعة:

الأولى القرة التي يصدر عنه فعل واحد من غير أن يكون لها به شعور، وذلك على قسمين: فإنها إننا أن يكون صورة مقوتة وإشا أن يكون عرضاً، فإن كانت صورة مقوتة فإتا أن يكون في الأجسام البيطة فبستى طبيعة ( مثل الشارية والمائية، وإنا أن يكون في الأجسام المرتحبة فبستى صورة توعية لذلك المرتحب؛ مثل الطبيعة الميردة التي توعية لذلك مثل مثل مثل مثل مثل مثل مثا الحرارة والرودة.

القسم النَّاني القرّة الّتي يصدر عنها أفعال عنلفة من غير أن بكون لها شعور بها، فلالك هو القرّة التباتة.

القسم التّالث القرّة الّتي يصدر عنها فعل واحد على نسبة واحدة مع الشّعور بذلك الفعل، وهو الشّفس الفلكيّة؛ سواء كانت في الفلك أو في الكواكب.

القسم الزابع: القوة التي يصدر عنها أفعال غنفة مع الشَّمور بنلك الأفعال، وذلك هي القوّة التَّفَانيَّة الموجودة في الحيوانات الأرضيّة، فهذه ذكر أقسام القوّة وحدودها وموضوعاتها. (تعليفة على الشَّفاء لصدرالتين/١٤٢)

هو الـدّم الجاري في المروق (كفّاف اصطلاحات الفنون//١٤٠٧)

إنَّ الشُّرى الخياليَّة عندنا جوهر بجرَّد عن البدن وقواها وإن لم يكن جوهراً عقلباً ، وهي عين النَّمْس الحَيوانِيَّة وعين النَّاطَعَة قبل صيروريًا عقلاً بالفعل.... (سائل ظلق ملا نظر عل كيلان(٢٣٨) كمال أوّل فِحسم طبيعي آلي تحسّ وتتحرُك بالإرادة فقط . (اسراد الحكم/١٧٧)

مه القليمة، الفؤة الحيوانية، النَّفس الإنسانيَّة.

(١٧٢٩) السنّفس الشّهسوانسيّة والعضبيّة النفس الشّهوانيّة هي جملة مزاج الكد.

والنفس العضبية هي جلة مزاج القلب. (رسائل طلبقة تحتد بن زكريا الزازي/٢٨)

- القرّة الشّهوانيّة، القرّة النصبيّة، الفوّة الغرّكة.

(١٧٣٠) النّفس العاقة هي التي تعمّ تفس زيد وهمرو، وكللّ شخص من وجود أشخاص الحيوان. ولا وجود لها إلّا بالوهم. (مناتح الطوم/١٣٥)

ــه القفس الكلِّي.

(١٧٣١) الكفس الغضبيّة ــه الفرّة الفرّكة الشّوقيّة الخضبيّة، الكفس الفّهواتِة.

(۱۷۳۲) التّفس الفلكيّة كلّ حال في على يعدر عنه أثر في ذلك الحلّ ....

أيّا أن يصدر عنه (الحال) الأثر على ترتيب واحد لامع شعور وهو الطبيعة، والثّاني ما يصدر عنه الأثر مع الشّعور وهو النّفس الفلكيّة. (شرحي الإشارات الزّازي (۷۷/)

الجواهر الغائبة إتما أن تكون مؤثرة في الأجسام، أو مدترة، أو لا مؤثرة ولا مدترة، الأول هو العقول. والشافي ينقسم إلى علويّة تدبّر الأجرام العلويّة وهي التفوس الغلكيّة، والملائكة الشماويّة.... (سنام الأنظار/١٤٥)

القرة التي يصدر عنها قعل واحد على سنة واحدة مع الشمور بذلك الفصل وذلك هو التنفس الطلكية. (المباحث المترقية ٣٨١/١، مفكمة الدالية ٤/٧، تطبقة على الشفاء لصدرالذين إ١٢٢/،

كمن جسم متحرك لابة له من مبدأ غير الجسمة ... فهذا المبدأ الفاعلي إن كان في الجسم البسيط ... ولم يكن فائماً به ، فإن كان تحريكه إياه على سبيل المباشرة والششوق والاستكان المباشرة المبا

الجواهر المفارقة؛ أي الغائبة عن الحتى إمّا أن تكون مؤثّرة في الأجسام، أو مدبّردة لها، أو لا تكون مؤثّرة لا مدبّرة ... والشّاني؛ أي الجواهر الجرّدة المدبّرة للأجسام الملويّة؛ أي الفلكيّة هي المتقوس الضلكيّة (عدد الحكام). (كشّاف اطلاحات الفنون/١٣١)

كمال أوّل لجسم طبيعي ذي إدراك وحركة داغين. (أمرار الحكم/١٧٧)

- الطبيعة، النفس الجوانية، النفس البانية.

(۱۷۳۳) الشفس الفوتية آن است كه واف باشد به امضاى امور كثيره و شأني از شأني او را

باز تفارد. (١) (مجموعه رسائل للحكم الشيزواري/١٨٦).

(۱۷۳٤) نفس الكلّ به النفس الكلّبة.

(١٧٣٥) السنفس السكسنية إنّ الدّفس الكلّبة إنّا هي قوة روحانية فاضت من المقل بإذن البادي جلّ ثناؤه.... (رسائن إعواد الضفاء ١٩٨٨)

فاض من العقل الفقال فيض آخر دونه في الرتبة يستمى العقل المنفعل، وهي التمفس الكلّبة. وهي جوهرة روحانية بسيطة قابلة للقرور والفضائل من العقل الفقال على التربيب والنظام.... (نفس المعدر ١٩٧/٢)

الشفس الكلّبة: المعنى المقول على كثيرين نجنفين بالعدد في جواب ما هو آليقي كلّ واحد منها نفس خاصّمة لشخص . (الحدود لامن سنناء /١٥، رسائل اس سيناه /١١، تهافت الفلاسفة /٢٧/)

ونفس الكل على فياس عقل الكل جلة الجواهر الغير الجسمانية التي هي كمالات مديرة للأجسام الشماوية الحركة لما على سبيل الاختيار النقلي والجوهر الغير الجسمانية الذي هو كمال أول للجرم الأقسى بحركه بحركة الكل على سبيل الاختيار العقل.

العقل الفتال . ونفس الكل هو مبدأ قريب توجود الأجسام الطبيعة . ومرتبته في نيل الوجود بعد مرتبة عقل الكل ووجوده فائض هن وجوده . (الحدود لابن

ونسبة نفس الكل إلى عقل الكل نسبة أنفسنا الى

سيناه /۱۹ و ۱۱، رسائل ابن سيناه /۹۱ و ۹۲)

 ١ حـ هـي الّــــي كانت وافية لإمضاء أمور كـــــيرة، ولا يشغلها شأن عن شأن.

... العقل الكلِّي، اللُّوح المحفوظ.

(۱۷۳۱) الشفس اللاهوتية - العفل الكلّى.

(١٧٣٨) السيطة من الجميدة عن (البسيطة) انتفس البيطة هي صورة عزدة عن اللذة لا تركيب فيا . (تافت اللاصفة/١٤٥) التي تكون مبدأ القورة، فهي الشفس الجردة. (حائبة الهاكمات/١٤١)

(۱۷۴۰) التشفس القاطقة هي نفس الإنسان، تجمع إلى وظبفتها المخاصّتين بها: وهما المش والإرادة، وظائف النفس الثامة ووظائف النفس الحاتة. (الجمع بين رأيس الحكيمين/٣٣) قرّة العقل بجوهر غير جسدائي، ولا منظيم في

جسد. (الممأ والماد، لعمرالدين/١٠٧) إنها جوهمر فير جسم، من شمأنهما أن تدرك الممقولات وتتعرف في الأجسام. وهي نور من أتوار الله تعالى القائمة لا في أيين. (مه رسالة شيخ إشراف/٢١)

هي عند الرّوحيِّين مصدر القوى العقليَّة. (رسالة بقاء النّفس/٢٣)

هي عقل هيولائي بالقوّة. (رسالة المشامر/٢) المناصر إذا استزجت امتزاجاً قريباً من الاعتدال جداً، وسلكت طريقاً إلى الكمال أكثر ممّا سلكه الكمائن السّباتي والحيواني وقطعت من الفوس

العروجي أكثر، اختصت بالتفس الشاطقة المستخدمة لجيمع القُرى الثبائية والحيوانية. وهي كمال أوّل لجسم طبيعي آليّ من جهة ما تدرك الأمور الكمليّة، والجردات، وتسفعل الأفعال الفكريّة. (المة والعدو لمدرالين/١٥٩)

إنَّ الإنسان بما هو إنسان يخالف سائر الحَوْوانات بَشَوَةَ تُخَشَّه، بها يدرك المعقولات الكَلْبَّة، وهو النّفس النّاطقة. (نفر الصدر/۲۹۷)

الفرّة الناطفة، الفرّة الناطقة النظريّة.

(۱۷۴۱) الشفس الشباقية هي الكال الأوّل لجسم طبيعي آلي من جهة ما يتولد ويُنمى ويشغذي. (طبيعيّات الشفاء، الهنّ السادس/٣٢، اللجاة من الفرق بي بمر الضّلالات/٢٩٠)

سيد من مول في الأبدان، وبها أفعالها المتفئنة بغير معرفة ولا إرادة ـ (العتبر في الحكة ٣٠٣/٣)

هي كمال أوّل لجسم طبيعي آليّ من جهة ما يغذو، ويتمو، ويتكثّل، ويتولد. (إبضاح الفاصد من حكة مين القواعد (٣١٧، شرح الوافف /١٤٧)

هي كمال أوّل لجسم طبيعي آلي من جهة ما يتولد ويربو ويولد. (الحكة التعالية ٥٣/١)

كُلُّ جَسَمُ مُتَحَدِّلُ لِآبَدُ لَهُ مَنْ مَبَداً فَيْ الْجَسِمِيَّةِ ... فَهَذَا الْبَيدُ الفاعلِ ... إن مُبَانُ فِي الجَسِمِيَّةِ ... إن مُنَانُ فِي الْجَسِمُ الرَّحُبُ فَإِنْ كَانَتُ مَنْقَنَا فَلا يَطُو إِنَّا أَنْ مُورَةَ مَعْنَبُهُ ، وإن كانت متفقناً فلا يطو إِنَّا أَنْ يَكُونُ صَدُورًا مَحْدُونُ صَدُورًا الْحَرِيَّةُ مِنْهُ بقصد واختيار أَمْ لا . يكونُ صدور الحَرِيَّةُ منه بقصد واختيار أَمْ لا . الشَّباتينة ... (البدأ والمعاد للدرالاد الإدار)

كىمال أوّل لجسم طبيعي آلي تتفذّي وتنمو فقط. (أسرار الحكم/١٧٧)

- الطَّيعة ، الغرَّة النَّائِية ، النَّفْسِ الطَّكِّيَّة .

(١٧٤٢) التفع الشّيء المشوق من الكلّ.

(القابسات/۲۹۹)

هو عبارة عمّا به يقع الإيصال إلى الخبر للسّبب الموصل إليه وهو الثافع. (تعليقة عل الشّفاء لعدالةبن/١١)

ــه المنفعة .

(1487) الشفوس إنها جواهر مفارقة للهادة. تسفارق الأبدان بسمد الموت (عسم القائلين بالقناسخ). (رسالة الأضعوية في أمر الماد/٨) الموجودات التي هي جواهر قائمة بأنفسها، وهي تنقسم إلى ما يؤثر في الأجسام ونستها نفوساً...

(ثافت الفلامنة/١٣٠) إنّها هي الأرواح الّني تقوم بها حبياة التّغوس. (ربالة الشاعر/٥٩)

إِنَّ الموجودات الجوهريّة باعتبار التَّأْثِر والتَّأْثُر يقسم ثلاثة أقسام ...; منفل؛ فاعل؛ ينفعل من العقول الفقالة ويفعل في الأجسام المنفعلة، ويستسى التقسوس والقسور. (البيدا وانعاد لعمراللين/١١٠)

ــ الطبيعة، التفس الفلكية.

(1746) السنة وسي الأرضية والشعاوية الجواهر الغائبة [عن الحس] إنا أن تكون مؤترة في الأجسام، أو مدتبرة، أو لا مؤثرة ولا مدتبة.... والشافي ينقسم إلى علوية ندير الأجرام العلوية.

والشافي ينصم إلى علوية مدير الاجرام السوية . وهي التفوس الفلكية والملائكة التساوية ، وإمّا أن تكون مديرة للأشخاص الجزئية وتسقى نفوساً أرضية .... (مطالع الأنظار/٣٥٠)

النَّفس النَّسماوية هي كمال أوَّل لجَسم طبيعي ذي إدراك وحركة يتبعان تعقّلاً كليّاً. (عاشية الهاكمات/٢١٣)

ما يكون مبدأ أفاعيل لا يكون على وتبرة واحدة هو

#### التفوس السليمة/18

النفس الأرضية.

وما يكون مبدأ أقاعيل على وتيرة واحدة لكن لا يكون عادمة للإرادة هو النفس الشعاوية. (نفس المدر/٢١٤)

. .

النفوس الفلكية.

(١٧٤٥) التفوس الشليمة التي هي على النظرة التي هي على النظرة التفوس التي لم ينتقش فيها الحق ولم تنتنس بالمقائد الخالفية للحق، ولم يغظفها: أي لم نظفها:

الَّتِي هي على الفطرة ولم يفظّيظها مباشرة الأمور الأرضيّة الجاسية (ابن سينا). (الإشارات والتنبيات مع الشّرح للقوسي ٣٠٤/٣)

(١٧٤٦) التفوس السماوية -

(١٧٤٧) الشفوس الصحيحة هي التفوس الترية القادرة على إظهار التروية القابلة للوحي والتاييد، القادرة على إظهار الممجزة والتصرف في عالم الكون والفساد فإن تلك التفوس باقية على الفسحة الأصليةة. (مجموعة رسائل الامام المتزالي ١٠٨/٣)

← النبي.

(۱۷۱۸) التقص ــه التقصان.

(۱۷٤٩) التقصاف (التقص) التقصاف والزَّيادة هما تغيَّران يعرضان للجوهر في كميته. (رمائل الفاراي، معافل متعرَّقة/١٢)

الزّيادة تباعد نهايات الشّيء، والنقصان تقاربها. (رسائل إخوان القسفا ٣٨٧/٢)

الزّيادة هي تباعد نهايات الجسم عن مركزه،

والتقصان عكس ذلك . (نفس الصدر ١٣/٢) الحركة في الكم هي المستماة غوّاً ونقصاناً. (رسائل ابن رشد، كتاب النسام الظبيعي/١٠)

التّغير الّذي يكونَ في الكمّ هو الّذي يسمَى نقصاً. (تفسر ما بعد القبيمة/١٤٣٧)

- الاستحالة، الحركة الاضمحلالية والرّبويّة، الدّبول، الرّبادة، النّبو.

(۱۷۵۰) التقطة كيفية في الحظ وهو مثل الشربيع الأنها حالة للحظ المتناهي. (رسائل التاران، التعلقات/١١)

شيء لا بعد له من طول، ولا عرض، ولا عمق، ولا تسدرك بسالحس إلّا مسع الحظ. (مسنسانسياح العلم، ٢٠١/

هي الَّتِي لا جزه لها (اقليدس). (رسائل إخوان الصّفاء /(۸۹/

هي وحدة مّا ، لما وضع. (القابسات/٣٠٣)

ذات غير منقسمة ، ولها وضع ، وهي نهاية الحقظ . (اشدود لابن سيناء /٣٠، رسائل ابن سيناء /٢٠٦) نهافت القلامفة /٣٠٧)

هي التي تفعل الحنظ، وتحدد، بها يكون المتصل ذا أجنزاء. (رسائل ابن رشد، كشاب النسماع الطبعي/٥٤)

إنّها شيء لا جزه له.

الطبيعة /١٤٧ و ١٢٩)

هي نهاية الحقل (رسائل ابن رشد، كتناب النساع الطبيعي (٣١/ الإغارات والثنبيات مع القرع (١٥٤/٢) الرقي هي نهاية الحفاوط ومبدؤها . (تضير ما بعد

ما لا ينقسم في جميع الجهات وهو مشار إليه، فإنما أن لا يقبل القسمة أصلاً، وهو التقطة. (شرسي الإشارات للزازي (٣٩/)

أمر وجوديّ غير منقسم. (نفس الممدر ٢٠/٢) اگر واحد را بـر كثيرين حل نكستـد، اگر قابل

قسمت نباشد و او را مفهومی نبود و راه آن که منقسم نیست وحدت باشد، و اگر او را مفهومی باشد غیر آن اگر او را وضعی باشد نقطه بود.<sup>(۱)</sup> (درٔهٔ الناج ۲۰/۳)

(ورة الناج ٢٠٠٣) الواحد بالشخص إن لم يقبل القسمة أصلاً فإن لم يكن له مفهوم سواه فهو الوحدة وأن كان فإنا أن يكون ذات وضع وهو اللقطة. (هالع الأنظار/٢١) ما يقبل الإشارة الحسية، ولا جزء له. (شرح حكة العين/٢٨٤)

إِنَّ الحَقَيْنِ المُوجودِينِ يتماشان على أمر ذي وضع لا ينقسم أصلاً، وهو التَقطة. (شن الواقف/٢٥٦) هو كون الشّيء بمبث يشار إليه (حاشية الهاكمات/١٢٨).

نهاية الامتدادات. (المبدأ والمداد لصدراندبر/٢٨٥) عرض لا يقبل الانقسام أصلال ؛ أي لا طولاً ، ولا عرضاً ، ولا عمقاً . (كقاف اصطلاحات الفنود/١٣٧) ــه الحظ ، الواحد بأفسامه ، الواحد بالاجتماع .

(١٧٥١) التقلة هي تغيّر الجوهر في مكانه.
(رسائل الغاربي، مسائل مغرّة/١٢)

هـي الكون في محـاذاة ناحيـة أخرى في زمان ثانٍ . (رسائل إخوان القــفاء ١٣/٢)

خروج من مكان إلى مكان. (نفس الصنر ٢٨٧/٣) الحركة في الأين هي المسقاة الشقلة. (رسائل ابن رشد، كتاب الساع الظبيمي/١٠)

الشغير الَّذي في الأبن، وهبو المستى نقلة. (تفسير ما بعد الطبية/١٤٣٧)

هي أوَّل الشَّغيبرات، وهي الَّتي على الاستدارة

(۱۷۵۳) التقيض إبطال وجود الشيء رأساً بإقامة الذليل. (الحدود والفروق/٣٥) هو عدم لبس في قابل عصوص. (تضبر ما بعد القيمة/١٣١٤)

(١٧٥٣) **التّمقِ الحركة** في الكمّ ... قد تكون بانضياف مادّة إليه ، وهي التّموّ وبإزائه الدّبول. (التحصيل/١٧٩)

واستسير (۱۷) الشيء البياقي بالذوع مكاينته إلى الازدياد با يدخل عليه. (نفس الصدر ۱۸۸۲) تغيّر الشيء والمروق (۱۸۸ ) إنّ الذي يرد من خارج إذا كنان بقدر ما يتعلّل سمّي تغفّر أردسال الردد ) المال الكرد والفاد/٨)

الحركة في الكم هي المستماة غوّاً ونقصاءاً. (ضر الهمدر كتاب النساع الظيمي/١٠) الشغير الذي يكون في الكمّ وهو الذي بستى

الشّغير الذّي يكون في الكمّ وهو الذي يســتـى غوًّا. (نفسر ما بعد الطبيمة/١٤٣٧)

هو أن يزداد الجسم بسبب الصال جسم آخر به على وجه يكون الزيادة مداخلة في الأصل مدافعة أجزائه إلى جميع الأقطار بنسبة طبيعية. (إيضا المقاصد من حكة عبى القواعد (١٨٢، شرح المداية الأثبرية (١٥)

حركة الجسم في مقداره إلى طرف الزيادة الحاصلة للتتحرّك بسبب اتصال جسم آخر به يحيث يكون الزيادة مداخفة للمتحرّك حقى يفرق أجزاء التحرّك ، ويدافع بعضها عن بعض لينقر الزيادة عليها في جميع الأقطار على نسبة طبيعيّة. (نفس المعرّد)

١ ــ الواحد إن لم يحسل على كديرين فيان كان فايلاً للقسمة ولم يكن له مفهوم وراء هذا (عدم الانقسام) فهو نفس الوحدة، وإن كان له مفهوم آخر فير ذلك فإن كان نه وضع فهي الشقطة.

هو ازدياد مقدار الجسم بسبب ضمة جسم آخر بحيث أحدث فيه منافذ، ودخل فيا، واشيه بطبيعته زيادة في جيع الأقطار على تناسب طبعي. (مطالع الأنظار/۱۰۳)

صيبي . (صح المصرور (١٩) . وهو أن يرَداد الجسم ؛ أي مقداره بسبب اتَصال جسم آخر، وهو الأجزاء القذائيّة به ؛ أي يذلك الجسم التّامي على وجه يكون الزّيادة مداخلة في الأصل مدافعة ، أجزاؤه إلى جمع الأقطار على نسبة طبيعيّة ؛ كما يكون في سنّ الحداثة . (شرح حكة المريديّة ؛ كما يكون في سنّ الحداثة . (شرح حكة المريديّة ؛ كما يكون في سنّ الحداثة . (شرح حكة المريديّة ؛

هو ازدياد حجم الجسم بما ينضم إنيه ، ويداخله في جميع الأقطار بنسبة طبيعيّة. (شرح الوافف/٣٣٠) هو الزّيادة الّتي تكون على تناسب طبيعي ليبلغ تعام النّشر. (الحكمة التعانية ٧١/٠)

م الشخليخل، التكاثف، الحركة الاضمحلالية والرّبويّة، الحركة في الأبن، الرّبادة، النّفضان.

(1904) التمور جوهر مرثي يضيء من ذانه. ويرى به غيره. (رسائل إحوان الضغا ٤٨٦/٣) كيفيّنة يستفيدها الجسم غير الشفاف من المضىء. فيكل بها الشفاف شفّافاً بالفغل. (طبيعيّات

شعاعات واقعة من الأجسام المضيئة على سطوح الأجسام المشقة. (الحدود والفروف/٦١)

كمال أوّل للشَّفّاف من حبث أنّه شفّاف.

الشَّفاء، الفنَّ السَّادس/٩٣)

كيفيّة لا يتوفّف الإبصار بها على الإبصار بشيء آخر.

من المصرفين بأنّ الثور كيفيّة: من ذهب إلى أنّه عبارة عن ظهور اللّون فقط. ( لحكة الدمائية 15/1)

ضوء الفيء إن كان من ذاته لا بأن ينبض عليه من مقابله؛ كها للشّمس يستى ضياءاً، وإلّا فعرض؛ كالقمر ويستى فوراً. (نفس العدر ١٥٠٨)

عندهم (الإشراقين) حقيقة واحدة ذات مراتب متفاونة بالتقدم والتأخر، والنفى والفقر وغير ذلك . (نفس المعدر ١٧/٨)

قد يطلق ويراد منه المعنى المصدري؛ أي نورانيّة شيء من الأشبياء ولا وجود له في الأعبيان، بل وجوده إنّا هي في الأذهان.

هو الظّاهر بداته؛ المظهر لخبره من الذّوات التوريّة: (فرّة البون/٨٧)

عبارة عمّا به يظهر الأشياء. (رسائن فلسق ملا نظر على گيلان/١٣٣)

هو الظّاهر بذاته، الظهر قغيره. (شرح المنظومة ٢/٢٧، مجموعة رسائل الحكيم السيزواري (٧٨٠)

ــه الضَّوه.

(۱۷۰۵) السندور السنداقي (انجسرد) والعاوض التورينقسم الى ما هو هيئة لغيره وهو الثور العارض، والى نور نيس هو هيئة لغيره وهو التور الجرد والتور الحض. (رسالة أنوازية/١٠)

نور ذاتی نور جوهمری است بجرّد که قباغ به ذات باشد؛ مانند عقول و نفوس.

نور عارض نوری است که قائم به نور جوهری یا جسمی باشد؛ مانند قوای نورانیّهٔ انسانیّست. (۱۱) رنفس المصدر/۲۰)

إنهم (الإشرافيين) فسنموا أقلاً الأشباء على قسمين: ما هو نورٌ في ذاته وما ليس نوراً في داته ، ثم قسنوا القسم الأوّل إنى ما هو مسنعن عن الحلّ وقائم بذاته ، وهو المستى عندهم بالتور الجمرّد والنّور الحض ، وإلى ما هو قائم بغيره عناج إليه وهو النّور

١ = اقشور الذاتي هو نور حوهر قائم بذاته و نحو العقول والتقوس.

والشّور العارض نور قامّ بشور جوهر أو جسم آشره تمو القُوى التوريّة الإنسانيّة .

العارض. (رسائل قلسق ملاً تظر على گيلاني/٢٠٩)

(١٧٥٦) النّور العارض ــ النور الذّاني والعارض.

(۱۷۵۸) التور المجرّد ــــــ الثور الذاني المجرّد والعارض.

(۱۷۵۹) التّوع كلّ لفظة بشأر بها إلى كشرة تعتها صورة واحدة. (رسائل إخوان الضفا (۲۹۵) صورة كلّبة عمولة على كثيرين مختلفين بالشخص من طريق ما هو. (الحدود والغروق/)

كلّي بممال على أشياء لا تختلف إلا بالعدد في جواب ما هو. إنّه كنّي بحمل عليه الحنس وعلى غيره حلاً ذاتياً أؤليّاً. (الإشارات والتسهاب /١١٠ نهات العلامة (١٠٠٢)

نهات العلامية (١٠٠) إنّه الكلّي النقول على غير مختلفين بالحقاشق الذّائبة في جواب ما هو. (المعتبر في الحكة ٢٨٢/٢)

. المعنى الواحد اللّذي يوجد مشتركاً فيها فنهو الّذي . يسمّى النّوع . (تفسير ما بعد الطبعة/٧١)

هو أخص كليتين يليق أن يجاب به في جواب ما هو الشيء. (ض الصدر/١١٧)

إنَّه الكلِّي الهمول على كشيرين من طريق ما هو. (ندس الصدر/١١٨)

إِنَّهُ الطَّبِعَةُ المُتحفِّلَةِ فِي الوحود وفِي العقل جَبِعاً. (تعلِيقة على الشَّفاء لصيدرالذين /٥٠٣، إهْبَات لشَّفاء -----

ـه الجنس، الفصل، الكلّى، الماهيّة.

(١٧٦٠) **التواميس** هي الشان التي تضعها

الحكماء للعاشة لوجه من المصلحة. (مفاتيع العلوم/١٤٠)

(١٧٦٨) القوم عبارةً عن انصراف النفس عن مباشرة الحواش، فهو درجة من درجات الشَّهُكِرِ إِلَّا أَنْهُ نَعْ مِن الشَّفْكِرِ العبق. ما من النائقة المرتبة المنالاً كاملاً لا منتم

هو استمال الفؤة المدؤرة استمالاً كاملاً لا يعوقه تفرق القوة النفسية بين الحس وانقصور. (رسالم الكدى الفلسية ١٨٤/)

هو تركُ الحيّ الشابت على طباعه في الصحة، استعمال الحواسّ بالطّبع. (نفس المعدر ٢٩٥٠) هو ترك النّفس استعمال الحواسّ. (رمائل إخوان الضفاه ١٨٤١، للبدأ والعاد لعدوالذين (١٩٤٨)

هو اشتغال الثفس عن الجسد بغيره مع شمول عنايتها به. (رسائل إخوال الضفاء ۲۹۸/۳)

"بيقظة هي استعمال النفس المنطقبة لآلات البدن نحو الخارجات عن البدن، وتصريفها الحواس نحو محموماتها.

والتوم ترك التفس المنطقية استعمال آلات البدن من غير موض عارض والإنسان على طباعه. (المتابسات/٣٦٧)

هو غوص القوى في عبق القضى. (الصدر ٢٧٤) رطوبة معتدلة نتحصر في الدماغ تسنع الرّوح النّفساني من الجريان في الأعصاب يتبعها سكون الحيوان من القظة بتصرف الحواس، لغاية هي معيشة الحيوان در المدود والغروق/٨٦)

الترم والبقظه إنّا يكونان بوجود اللغس، والبقظة معادلة التضكّر، والنّرم معادل للجدة. (في تنفس/٣٠)

إنّ النّـوم حسّ لا بالقوّة والينقظه حسّ لا بالفعل. (نفس المعدر/٢١٠)

إِنَّ مَاهِيَّةَ انْـُتُومِ إِنَّهَا هُو غُـُؤُورِ هَـَذُهُ الْفَوَةُ الحُسَّاسَةُ الْمُشْتَرِكُةُ إِلَى دَاخُلُ الجُسْمِ .

وفد برسم بأنّ النّوم سكون الحركة والبقظة اتّصال الحركة. (نفس المسدر٢١٦)

قد يرسم الثوم بأنّه ربط القوى ووثاقها ، واليقظة بأنّها انحلال القوى وضيفها. (نض المسدر/٢١٧) هو غؤور الحسّ المُسترك إلى الـعضـو الّذي هو ميدؤه. (نض انصد/٢١٧)

اليقظة هي من فعل الحسّ، والسّوم هو ضعف في الحسّ (نفس لمدر/٢١٨)

ــه الموت .

(١٧٦٣) السَّنَيَّة هي عبدارة عن تسميز الأغراض بعضها عن بعض. (جموعة رسائل الإمام العزّل ١١٠/٣)

(۱۷۹۳) الثيل اصابت و وجدان است ذات خير مبلوغ بها الغاية القصودة، مع أنّها لا تكون قد شيء را نـه صورتى كه مساوى شيء بـاشـُدُ استحالت إلى كيفيّة منافيه للغاية القصود؛ مثل أن فقط.(۱) (درّة الناح ۲۰/۲)

(١٧٦٤) **الشهاية** هي ما به يصير الشيء ذو الكتبة إلى حبث لا يسوجد وراثه شيء منه. (الحدود لابن سينه/۲۰)

هي غاية مَا يصير الشّيء ذو الكَتِيّة إلى حيث لا يوجد وراءه شيء منه. (نبافت الفلاسفة/٣٠٧) هي الغلبة المقصود إليها. (نصير ما بعد الطّيحة/٣٣)

هي آخر كبل واحد من الأشيباء. (تنفس المد/١٦٨)

ــه التَّناهي بحسب الوضع، التَّناهي في المقدار.

(١٧٦٥) السكسهايسات الشفل والعلم التهابات الشفل هي نهاية الماء ونهاية الماء ونهاية الماء.

والشهايات العليا هي نهايات الجسم الشعاوي. (رمائل ابن رشد، كتاب التعاع الطبعي/١١)

> (۱۷۲۱) النّهايات العليا مه النهايات الشغل والعليا.

(۱۷۹۷) اللهوة أمّا القهوة فأن تبق الرّطوبة فير مبلوغ بها الغاية القصودة، مع أنّها لا تكون قد استحالت إلى كيفيّة منافيه للغاية المقصود؛ مثل أن تبق القبرة تبق، او يبيق الغداء بحالة لا يستحيل إلى مشاكلة المختذي .... (طبيعيّات الشماء الغن الغالب/٢٢٤)

أَمَّا النهوه فأن تبق الرّطوبة غير مبلوغ بها الغاية المقصودة، مع أنها لا يكون قد استحالت إلى كيفية منافية للغاية. (التحميل/٧٠٣) - الشفج.

١٠ هم إصبابة ذات الشيء ووجدانه، دون صورته
 المناوية له، فقط.



(۱۷۹۸) الواجب هو الذي بالفعل، فيا وصف به أبداً. (القابسات/۲۷۰)

هو المستنع أن لا يكون، أو ليس بممكن أن لا يكون. (التحصيل /٢٩١، تعلقة على الشفاء لصدرالذين (٨٨)

كلّ ما وجوده من ذاته، لا من غيره.

الضّروري الوجود. (مقاصد الفلاسفة/١٣٢)

الشّيء إن ترجّع وجوده على عدمه من نفسه فهو الواجب, (شرح حكمة الإشراق/١٧٥)

قستوا الموجود إلى ذهنتي وخارجي والحارجي إلى ما لا يقبل العدم لذاته وهو الواجب. (مطالع الأنظار /٣٦، مناتيج النبب/٣٣٧)

هو الَّذي عمتهم ومحال أن لا يكون.

ليس بممكن أن لا يكون. (شرح الإفيّات من كتاب الشّفاء / ٢٨١، تعليقة على الشّفاء لصدرالدين / ٢٩٨) ما يكون موجوداً بذاته ولذاته. (رسائل فلسق ملاً على

ما يلزم من قرض عدمه محال. (شرح المنظومة ٦٣/٢) - الممتنع، الممكن، الموجود.

(۱۷۹۹) الواجب لذاته هر النابة، إذ كلّ شيء ينتمى إليه. (رسائل الفاراي، الشطبقات/١) إنه نفس الواجبية، وأنّ وجوده بالذّات، وأنّ كلّ صفة من صفاته بالفعل ليس فيا فرّة ولا إمكان ولا استعداد. (الشطبقات/٠٠)

هو الّذي لذاته لا لشيء آخر ـ أيّ شيء كان. صار محالاً فرض عدمه . (البـدأ والعاد لابن سـِنا /٢. النّجاة من الغرق في بمر الفّــلالات (١٩٦)

هو الّذي فرض عدم بمال لذاته ، لا بغرض شي ء آخـر صـار بـه بحـالاً فـرض حـدمـه . (يَـافـت النلاسنة/٢١٥)

آن بود که ذات او قابل عدم نهاشد بلکه وجود او از ذات خود باشد.<sup>(۱)</sup> (نطائف الحکمة/۳۰) -

كلّ مفهوم إن استنبع عدمه لذاته فهو الواجب لذاته. (إيضاح القاصد من حكة عبن القواهد /٧٠. شرح حكة الدن /١٣٤)

إنَّ كُلَّ مَفَهُومُ إِمَّا أَنْ يَقْـتَضَى ذَاتَهُ وَجُوبُ الوجودُ

١ ــ هو الّـذي لا يقبل ذاته الصدم، بل يكون وجوده من ذاته.

#### الواجب الوجود/ 4 ٢ ا

وهو الواجب ثذاته. (بقس الصدر/٧١)

كل موجود أمّا أن يكون بحيث ينتزع من نفس ذاته بذاته الموجوديّة باللسني السام الشامس للموجودات ويمكم بها عليه ... هو مفهوم الواجب لذاته الحقّ الأوّل ونور الأنوار على أسان الإشراق والوحدة المقيميّة ، (عند الفيتاغورنيين). (المكة المالة ١/٥٥/م)

الواجب تعالى هو الوجود البحنت النقائم بذاته. المهتر بالوجود المتأكّد. (نفس الهمدر ١٣١/٢)

الواجب الوجود لا بذاته هـو الوجود الناقص الّـذي يفتقر إلى كمان ومكمّـل وفاعل ومحصّـل.

والواجب لذاته هو الوجود الضرف الثام الّذي لا يشوبه عدم ولا نـقص ولا فتور ولا حدّ ولا غـاية. (مفاتيح العب/٢٢٣)

آن است که وجدود و هستی از بسرای او ضرور باشد نظر ذات خود یا قطع نظر از جمع جهات و اعتبارات و حیثیات زایده بر نفس ذات حقیقیه بوده باشند آن جهات و اعتبارات و حیثیات، یا اعتباریّهٔ ثبوتیه بوده باشند یا سلبیّه تعلیلیهٔ بوده مثل بودن آن ذات، آن ذات بوده باشد. (لمات

ــه الواجب الوجود بذائه.

(١٧٧٠) المواجب الموجمود إنّ الأمور الذاخلة في الوجود ما إذا اعتبر بذاته وجب وجوده وهو الّغني يستى واجب الوجود. (رسائل الفاراي، الذعاوى القلبية/٣)

هو الموجود الَّذي متى قرض غير موجود ، عرض منه . محال .

هو الفَّمروري . (البدأ والماد لإبن سبنا /٢، النَّجاة من . النَّرق في بحر الفَّملالات (٥٤٦)

هــو الّـذي متى فرض معــدوماً غير موجــود، لـزم منه

عال. (تافت الفلاسفة/٢٤٤)

الذي لا يمكن أن يكون وجوده من غيره. ولا يكون وجوده من غيره. ولا يكون وجود وحاصلاً به إنا بالماطقة أو بغير واسطة. (نفس المسر/٢٨٦) ما قوامه بذاته ، وهو مستنفن من كل وجه عن غيره. (نفس المسد/١٩٥١)

آن بود که عدم بر وی جایز نبود. (۱۱) (اطائف المکذر۲۷)

جوهر يا وجود او لذاته واحب باشد و آن واجب الوجود است...(<sup>2)</sup> (درّة التاج ۱۹۰۳) هو ما وجوده نفس ذاته. (تعليقة عل الشفاء العمراللين/۲۰)

هو صرف الوجود الذي لا أنمّ منه، ولا يشوبه عدم ولا نقص. (الحكة المتالية ١٩/٨)

إنه الوجود المتأكد الذي لا أثمّ منه ، الذي يغتقر إليه الممكنات والوجودات الشاقعية الذّوات الصحوبة للتقائم والأعدام، والقصورات. (ض المدم/١٣١٨)

ما لا يشوبه شيء غير صرف الوجود؛ من حذ، أو نهاية ، أو نقص ، أو عسوم ، أو خصوص . (رسالة المناعر/ه)

كلّ موجود إذا لا حظه المقل من حيث ذاته وأشار إليه بجرداً عنا سواه فلا يجده خالياً عن أحد وصفين: إنا أن يكون بحيث ينتزع من عين ذاته الوجود ويحكم عليه بأنّه موجود، أو لا يكون كذلك ... فالأول هو مفهوم الواجب لذاته .... (البدا والماد تصرافدين/١١)

صرف الوجود بشرط تجرّده عن الزّوائد. (نفس المدر/١٥)

١ \_ هو الذي لا يجوز عليه العدم.

٣ ــ الجوهر إنا أن يجيب وجوده لذاته، وهو الواجيد.
 الوجد....

الواجب لذاته، الواجب الوجود بذائه.

بذاته .

(۱۷۷۱) الواجب الوجود بذاته الوجود. إن لم يتملّق وجوده بغيره سمّيناه واجباً بذاته. (منامد الفلامة/١٣٧)

كلّ موجود إذا لا حظه المغل، واهتبر ذاته من حيث هي هي وجرّد النظر عمّا أدّاه إليه، فلا چنا هي الله أن يكون بخلو إنا لله الوجود بأن يكون ذاته بذاته مصداقاً لحمل الموجود بالمني العامّ، أو لا يكون كذلك. فالأول هو الواجب بذاته....

لا يحول ذلدك . فالا ول هو الواجب بداته ....
لا يجوز أن يكون شيء واحد واجب الوجود بذاته
بغيره بمكن الوجود لذاته الأنه إن دفع الغير أو لم
يمتبر وجوده لم يخل إشا أن يبق وجوب وجوده
يماله أو لا يبق ، فإن بني فلا يكون وجوب وجوده
بغيره ، وإن لم يبق فلا يكون وجوب وجوده
بذاته .

فنبت أنّ كل ما وجب بغيره فهو لا يكون واجب الوجود بذاته لاستحالة اجتماع المتنافين، فلا عالة يكون كل ممكن الوجود لذاته.

فقد بان أنَّ كلّ واجب الوجود بغيره فهو ممكن الوجود بذاته. (تعليقة على الشّفاء لصداللين/٣٠) إنَّ ذاته (الواجب الوجود بذاته) موجود من غير حاجة إلى جاهل يجمله، ولا قابل يقبله. (رسالة الشاعر/٢٠)

هو النّفس الوجود المتأكّد القائم بذاته. (فرّه العون/١٤٣)

ما يكون موجوداً بذاته ولذاته . (رسائل ظمن ملاً على نوري/٩٥)

ــه الواجب الوجود، الواجب الوجود لذاته.

(۱۷۷۲) **الواجب الوجود بغيره** به الواجب الوجود بذاله، الواجب الوجود لا

(۱۷۷۳) الواجب الوجود لا بداته هو الذي لوضع شيء ما ليس هو صدار واجب الوجود با بداتها الوجود لا بداتها، ولحن عند فرض النين والنين. (البدا والعاد لابن سبا / ۲، النجاة من المرق في بمر الفسلالات / ۲۰) آن بود كه ذات او قابل عدم يوده و وجود او از غدا ما الدر () (المائذ را الكذار ۲۰)

غير أو باشد. (١) (الطائف المكتار ٢٠) هو الوجود التناقص الذي يضتقر إلى كممال ومكمل و وفاعل ومحصل. (ماتيح النب ٢٣٤) آن است كد... غير را مدخليتي باشد در ضرورت وجود آن به اين معني كه وجوب وجود او از غير باشد كه مبارت از فاعل است خواه به ساير علل نيز عتاج باشد يا نه و خواه به حيثيت تقبيدى نيز عتاج باشد چون ماهيات امكانية بنابر اصالة

وجود و اصالت جعل در وجود با نه. (۲) (نمات الميّة/۱۱) ــه المكن بالذّات، الواجب الوجود بذاته.

(١٧٧٤) الواحث هو الذي بالقمل. وهو فيا وُصف به تارة بالمرض. (رسائل الكندي الفلمية (١٨٨/)

هو ما لا ينقسم . فإنَّ كلّ شيء كان لا ينقسم من وجه مَّا فهو واحد . (آراء أهل الدينة الفاضلة/١٥) بمنى أنَّه لا يكون لشيء آخر وجود مثل وجوده ؛

١ ـ هو الذي ذاته تقبل العدم، وكان وجوده من الغير. ٢ ـ هو الذي ... للغير مدخل في ضرورة وجوده بعنى كون وجوده بعنى كون وجوده بعنى مواه وجوده من الفعر، وهو عبارة عن الفاعل؛ مواه افتضر إلى ماثر المحال أبضاً أم لا، ومواه افتضر إلىما إلى المحاتبة على مبنى أمالة الوجود، أما لا مقوماً.

فيكونان واجبى الوجود

معنى أنَّه لا يجوز أن يجتمع وجوده عن كثرة .

بمغى أنّ الحقيقة له، لا يجوز أن يجتمع وجوده عن كثرة.

بمعنى أنّ الحقيقة الّـتي له لا يجبوز أن يكون مشتركاً فيها ، بل هي لـه وحده. (رسائل الفاراي، الدماوي القلبيّـا/٣)

بالحقيقة هو الشّيء الّذي لا جزء له البتة ولا ينقسم.

ما ليس فيه غير بما هو واحد. (رسائل إشوان الفناء (٤٩/١)

الواحد أصل العدد ومنشأه، ومن الواحد يتألف المدد؛ قليله وكثيره، وأزواجه وأفراده، وصحيحه وكسوره، فالواحد علّمة العدد. (نفس المصد ١٨٨/٢) حبارة عبقاً لا ينقسم بوجه من الوجوه قولاً ولا فعلاً. (رسائل ابن سينا/١٤٧)

موجود لا ينتسم من حيث هو ذلك الوجود. وهو الّذي يسقسال في كسلّ مسوجسود واحسد. (الحدود والدوق/١١)

اسم للشيء الّـذي لا يقبل القسمة من الجهة الّـتي قبل له: إنّه واحد. (تهافت الفلاسفة/٣٤١)

هو الجزئي الميّن. (مقاصد الفلاسفة/١١٤)

ما لا ينقسم ولا كثرة فيه بعوجه من الجهة التي قيل فيه: إنّه واحد بها ؛ كالاتسان والفرس. (المتبر في الحكة ٧/٨ه)

ما كان تامّـاً وهو الّـذي ليس يمكـن فيه زيادة ولا نقص؛ كالحظ المستدير.

قد يقال الواحد على المرتبة المتماشة، وهي الَّتي -حركتها واحدة.

وقد يقال الواحد على الشّخص الواحد بالصّورة. (رمائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطّيمة/١٨)

قد يقال الواحد بالعدد في هذه القيناعة على الجواهر القارقة. (ضي المدر/٢٧)

هي شـيء منغرد بذائه قائم. (تـنـرما بعد الطبعة/٢٦٢)

نوع مبسوط خني التي لا ينتقسم، فهمها الذي يفهم ما هي ؟ بإنّية كونها التي لا تنقسم؛ لا بالحد، ولا بالزّمن، ولا بالمكان، ولا بضرب من ضروب الانقسام. (نقس المعدر/٢٥٠)

(يقال على) الأشياء التي حدوده المختلفة لا تنفسل من حد شيء آخر مشترك لها. (نفس الصدر/٥٣٨) هو الذي لا يتجزأ؛ إنما بالكتبة وإنما بالشورة. (نفس الصدر/٤٠١)

الَّذي هنو مكيبال جيبع الأشيباء. (تـفس المدر/١٢٦٠)

احدها القصل بالظبع.

الشائي الذي هو كل وتنام، وهو الشخص الواحد. من أشخاص المحددات الثارة :

من أشخاص الوجودات الطبيعية.

والثالث البسيط في جنس جنس من أجناس المقولات العشر والرّامع الواحد بالقبورة. (نفس المبدر/١٢٤١)

هو مقابل الكثيرة (بالوضع) لا على جهة المضاف التضاد مثل النقيل والكثير، بل على جهة المضاف الذي ليسى فيه تضاد. (نصر المعدر)١٣٤٤) يقابل الكثيرة على جههة ما يقابل المدم الملكة. (نسى الصدر/١٢٨٥)

قد يقال للأشياء التي هي متفقة في حدّها الجوهري: إنّها واحدة. (نفس المحر/١٢٨٨) هو ذلك القليل الذي يضاف إليه الكثرة التي

هو دلك الفليل الذي يضاف إليه الكثرة التي هي الأثنان. (نفس المدر/١٣٣٨)

ما لا تركيب فيه ولا له جهات وصفات في الخارج، يستعيل عنه صدور غير الواحد. (حائبة الهاكمات/٢٥٨)

هو الذي لا يشكشر. (تعليقة مل القفاء

لصدرالاين/١٣٩)

هو الّذي لا ينقسم من حبث أنّه لا ينقسم. (ض الصدر /٨٦، الحكمة التعالية ٨٣/٧، شرح الهداية الأثيرية (٣٢٥)

هو الذي لا ينقسم من الجهة التي يقال: إنّه واحد وهذا يشتمل على تعريف الشّيء بنفسه، وعلى الدور أبضاً لأنّ الانقسام المأخوذ فيه معناه معنى الكثرة. (الحكة المعالية //٨)

هو آلمايي جهة الوحدة فيه عين ذاته ، وهو الذي يقال له الواحد العددي . (حرح الهدابة الأثبريّة/ ٢٢٠) هو ما لا ينتقسم أصلاً ؛ لا في الخارج ولا في الذّهمن لا في الكمّ ولا في الحدّ ، ولا بالفؤة ولا بالغمل ، ولا بالشحليل المعلّي إلى ماهيّة ووجود، ولا بالتّفصيل الوهميّ إلى ذات وصفة .

وهذا هو ما لا سبب له أصلاً إلّا ذات ذلك الواحد بذاته . (أصل الأصول/١٣١)

عبدارة عن عدم قسمة النواجب لداته إلى الجزئيات. (كذات اصطلاحات النون/١٤٦٧) هر ما لا يمتاج في الاقصاف بالنوحدة إلى الواسطة في العروض.

ويعبارة أخرى: ما هي وصفه بحاله لا بحال متملّقه. (شرم النظوة ١٠٨/٢)

ـ الجزالي ، القحص ، الكثير، الواحد بأفسامه .

(1**۷۷۵) السواحــد الأوّل** هـــو الّـذي هــر للجواهر علّـة . (تفــر ما بعد القبية/۱۲۳۷) ـــه المِيداً الأوّل.

(۱۷۷۱) الواحد (بأقسامه) واحد اگر مقرّم كشرة باشد، اگر در جواب ما هو گويند، اگر عنطف باشد در چيزی از ذانتيات واحد بالجنس باشد، والا واحد بالمترح، و اگر در جواب «أي شيء هـ و في ذات» گويند واحد بالفصل باشد...

و اگر واحد را بر کثیرین حمل نکتند؛ اگر قابل قسمت نباشد و او را مفهومی نبود و را، آن که منقسم نیست، وحدت باشد، و اگر او را مفهوسی باشد غیر آن: اگر او را وضعی باشد نقطه بود، والا واحد مطنق بود.

و اگر قابل قسمت باشد اگر بالفعل منقسم نباشد واحد بالا تصال بود، و اگر بالفعل منقسم باشد؛ اگر اجزای او متمایز نباشد بتشخص مرکب حقیق باشد، والا واحد باشد باجتماع. و وحدت او یا طبیعی باشد چون بدن واحد، یا صناعی چون سریسر واحد، یا وضعی (وصق) چون درهم واحد، یا وضعی (وصق) چون درهم واحد، یا

(۱۷۷۷) الواحد بالا قصال هو الذي لا كثرة فيه بالفعل، ولكن فيه كثرة بالقرّة؛ أي قابل لكترة. (متامد النلاسة/۱۱٤)

اگر واحد را بر كثيرين حمل نكست اگر قابل قسمت باشد اگر بالفعل منقسم نباشد واحد بالاتصال بود. (۲<sup>۲)</sup> (درة التاج ۲۰/۲)

 إلى الواحد إن كان مقوماً للكترة (أي كان محمولاً على كثيرين) فا بشال في جواب ما هو إن كان مختلفاً في شيء من الدائيات فواحد بالجنس، وإلاً فواحد بالنجع، وما يشال في جواب أي شيء هو في ذاته فواحد بالفصل....

والواحد إن أم يكن مقولاً على كتمرين فإن لم يكن قابلاً للقسمة ولم يكن له مفهوم وراه مفهوم صدم الانقسام فهو نفس الوحقة ، وإن كان له مفهوم غيره ؛ فإن كان له وضع فهو الشقلة وإلاّ فهو الواحد المطلق .

وإن كان الواحد قابلاً للانشام قا لم يتقسم بالفعل فهو واحد بالاتصال ، وإلاّ فهو واحد بالاجتماع ووحدته تارة طبيعي ؛ مثل البلان الواسد ، ونارة صناعي ؛ مثل الشرير الواحد ، وتارة وضمي [أو وصني] ؛ مثل القرهم الواحد .

 ٢ -- الواحد إذا لم يحمل على كثيرين فإن قبل القسمة فواحد بالانصال إن لم يتقسم بالفعل.

الواحد بالشَّخص إن لم يقبل القسمة أصلاً فإن لم بكن له مضهوم سوى كون الشّيء بحبث لا ينقسم إلى أمور متشاركة في الماهيّة فنهنو الوحدة، وإن لم يكن له مقبهوم سواه فإمًا أن يكون ذا وضع فهو التقطة ، أو لا يكون ذا وضع فهو المفارق ، وإن كان الواحد بالشخص قبل القسمة وتشابهت أجزاؤه في الحقيقة فهو الواحد بالا تصال.

وقد يقال الواحد بالاتصال بمقدارين متلاقين عند حدّ مشترك . (مطالع الأنظار/٦٤)

هو الَّذِي يكون واحداً بالفعل من جهة، وفيه كثرة أيضاً من جهة .

أمَّا [الاتَّصال] الحفيق فهو الَّذي فيه الكثرة بالقوَّة فقط. (تطيقة على الشَّفاء لصدرالذين/٢٦)

ــه الواحد بالاجتماع، الواحد بأقسامه، الوحدة.

(۱۷۷۸) الواحد بالاجتماع اگر واحد را بر کثیرین حمل نکنند اگر قابل قسمت نباشد و او را مفهومی نبود و راء آن که منقسم نیست وحدت باشد، و اگر او را مفهومی باشد غبر آن اگر او را وضمي باشد نقطه بود والا واحد مطلق بود. اگر قابل قسمت باشد اگر بالفعل منقسم نباشد واحد بالاتصال بنوده، و اگر بالفعل منقسم باشد اگر اجزاه او متمایز نباشد بتشخص مرکب حقيق باشد والا واحد باجتماع. (١) (درة التاج (4./4

الواحد بالشَّخص إن قبل القسمة وتشابهت أجزاؤه

أجزاؤه في الحقيقة فهو الواحد بالاجتماع. الراحد بالشخص إن لم يقبل القسمة أصلا فإن لم

في الحقيقة فهو الواحد بالاتصال ... وإن لم تتشابه

يكن له مضهوم سواه فهو النوحدة، وإن كان؛ فإمّا أن يكون ذات وضم وهو التقطه، أو لا يكون وهو المفارق، وإن قبلها وتشابهت أجزاؤه فهو الواحد بالاتّعمال، والا فبالاجتماع. (مطالع لأنظار/١٤) ـه الواحد، الواحد بأقسامه، الواحد بالانصال.

(١٧٧٩) الواحد بالجنس وبالنوع وحدت اگر مقوّم کثرت باشد اگر در جواب ما هو گویند اگر مختلف باشند در جیزی از ذاتیات واحد بالجنس باشد والا واحسد بالنوع. (درة القام

الواحد إن منع نفس مفهومه عن الحمل على كثيرين فهو الراحد بالشخص، وإن لم ينع فهو واحد من وجه وكثر من وجه ؛ فجهة الوحدة إن كانت نفس الماهية ... فهو واحد بالنوع، وإن كانت جهة الوحدة جزء ماهية تلك الكشرة فهو الواحد بالجنس وإن كانت خارجة عنها فهو الواحد بالعرض. (مطالع الأنظار/١٤)

(۱۷۸۰) السواحسد بسالشخص (الشّخصي) المعنى الواحد الّذي في الأشياء الشار إليها من جهة ما ليس تشترك فيه بل يخصّ واحداً واحداً منها فهو الواحد الشّخصي . (تفسير ما بعد الطّبيعة/٧٠)

ـه الواحد بأقسامه، الواحد بالعرض،

الواحد إن منع نفس تصور مقهومه عن حله على كثيرين فهو الواحد بالشَّخص. (مطالع الأنظار/٦٤) ـه الجزئي، الشخص، الكلّى، الواحد بالجنس وبالنَّوع، الواحد، الواحد النَّام، الواحد من وجه ومن جيع الوجوه.

١ ـــ الـواحد لو لم يحمل على كثيريـن ؛ إن لم يـقبل القسمة ولم بكن له مفهوم وراء أنَّه لا يتقسم فهو الوحدة، وإنَّ كان له مفهوم غر ذلك فهو نقطة إن كان له وضم، وإلا فهو الواحد المطلق، وإن قبل القسمة فإن لم ينقسم بالفعل قواحد بالاتصال، وإن انقسم بالفعل فإن تسايز أجزاؤه بالشنفس فركب حقيق، وإلّا فواحد بالاجتماع. (۱۷۸۱) الواحد بالعدد الشخص الشار إليه الذي لا ينقسم بما هو شخص نوع منا ؛ قد يقال على ما لا ينقسم لا بالكبّة ولا بالعموم ، هو الواحد الذي هو مبدأ العد .

وقد يقال على ما لا ينقسم بالكلمة والحذ.

هو كلّ ما انحاز بذاته وانفرد عن غيره؛ إمّا بالحسّ وإمّا بالوهم وإمّا بذاته.

قد يقال الواحد بالعدد على ما لا ينتقسم بالكلمة والحمد وهذا هو الانقسام الذي يخص المركبات. (رسائل ابن رشد، كتاب ما بعد الطينية/١٠٠)

هو المشار إليه في الذَّهن الغير منقسم فيه إلى كسيَّة ولا كيفيَّة ، ولا وضع . (نفس المعدر/١٠٠)

هو معنى الشَّخص عِمَرُداً عن الكُنِيَّة؛ أعني الَّذي به الشَّخص شخص. (ننس الصدر/١٠١)

الوحدة العدديّة الّتي يقال في شيء شيء إنّه واحد. (نفس المدر/١٩)

(١٧٨٣) الواحد بالعرض هو أن يقال في شيء يقارن شيئاً آخر: إنّه هو الآخِر، وإنّها واحد. (إلهتات الشفاء (١٧، تعليقة على الشّفاء العدالذين (١٧٥)

الواحد إن منع نفس مفهومه عن الحمل على كثيرين فهو الواحد بالشخص وإن لم يمنع فهو واحد من وجه وكثير من وجه ا فجهة الوحدة إن كانت نفس الماجئة فهو واحد بالتيج وإن كانت جزءاً منها فهو الواحد بالجنس أو بالفصل وإن كانت خارجة عنها فهو الواحد بالعرض. (مطانع الأطار/18)

الواحد بالجنس وبالثوع.

(۱۷۸۳) الواحد بالفصل -

(1774) الواحد بالكلّ ٤- الواحد الثام.

(١٧٨٥) الواحد بالتوع -- الواحد بالجنس وبالتوع.

(۱۷۸٦) الواحد الشام (بالكل) الواحد بالكل هو الثام الذي ليس يكن أن يزاد عليه ولا أن ينقص منه، ويسق واحداً بعينه. (تقسر ما بعد القيمة/١٥٢)

الواحمد النّام هو الّـذي لا يمكن الزّيبادة فيه. (مه رساله شيخ إشراق/١٤٠)

و از واحد بعضی تمام باشد و او آن است که امکان زیادت بر آن نباشد چون خط دایره. (۱) (دره التاح ۲۳/۳)

الواحد بالشّخص إن حصل له جميع ما يكن له فهو التام. (مطالع الأنظار/١٤)

ــــــ النَّام، المُوجود النَّام، الواحد.

(۱۷۸۷) الـواحـــد الحــقــــيـــقــــيّ وغير الحقيقي الواحد الحقيقي هو الذي تكون فيه الكثرة بالقرّة فقط. (الميّات الشفاء/۱۸)

الواحد الحقيقي هو ما لا يحتاج في الاتصاف بالوحدة إلى الواسطة بالعروض. وبعبارة أخرى ما هي وصف بحاله لا بحال متملّقه، وأمّا الغير الحقيق فهو بخلاف. (شرح النظومة ١٠٨/٣) حد الواحد.

(۱۷۸۸) **الواحد الحقّ ه**و الّذي أفاد سائر المـوجــودات الـواحـــديّـة، (الجــمــع بين رأيــيــى

١ ـــ ومن أقسام الواحد ما هو تنام وهو الذي لا يمكن
 الزيادة عليه كالخط في الدائرة.

### الواحد الشخصى/٢٦٦

اخکیسن/۱۰۲)

الحق، الواحد الأول.

(١٧٨٩) الواحد الشّخصي → الواحد بالشخص.

(١٧٩٠) الواحد الغير الحقيق - الواحد الحفيق وغير الحقيق.

(١٧٩١) الواحد من جميع الوجوه مه الواحد من وجه ومن جيع الوجود.

(١٧٩٢) الواحد من وجه ومن جيع الوجوه الواحد من جيع الوجوه هو الَّذي لا ينقسم بنوجه من النوجنوه لا إلى الأجزاء الكيّة ، ولا الحليَّة، ولا انقسام الكلِّي إلى جزئيًّاته. (شرح حكمة الإشراق/ ٢٨٠)

الواحد إن منع نفس تصور مفهومه عن الحمل على كثيرين فنهو الواحد بالشخص، وإن لم يمنيع فنهو وأحد من وجه. (مطالع الأنظار/٦٤)

الواحد بالشخص...

(١٧٩٣) الواحد المطلق ــه الواحد بأقسامه .

(١٧٩٤) الواحد التاقص (غبر التّامّ) مر الَّذِي مِكْنِ فِيهِ ذلك (الرِّيادة فِيه). (مه رساله شبخ اشراق/١١٠)

او آن است که محکن باشد زیادت بر آن؛ چون خط مستقيم. (١) (درة الناج ٢٢/٢)

الواحد بالشَّخص إن حصل له جميع ما عِكن له

١ ــ هو الَّـذي مِكن الزَّيادة عليه ؛ كالحظ المستقيم.

فهو الواحد التَّامِّ، وإنَّ لم يحصل له جيم ما مكن له فهو الواحد الغير التّامّ. (مطالع الأنظار/٦٤) - التَّاقِص، الواحد النَّامَ.

(١٧٩٥) الويل المواء إذا كان حاراً رطباً قبل الانفعال أكثر واستحال دفعة إلى نقط كبار فكان منه الوبل. (رسائل ابن رشد، كتاب آثار العلوبة ( ٢٢)

(١٧٩١) ألوجع الإحساس بالمناقي. (الحكة التعالية ١١٩/١)

ــه الألم، المناق.

(۱۷۹۷)۱۰لوجوب (وجوب الوجود) هر استحقاقيتة الشيء الوجود لذاته. (إيضام القاصد من حكمة عين القواعد/٧٢)

هو تأكد الرجود. (تعليمة على الشفاء) اصدراندین (۲۸)

عبارت است از ضرورت و لزوم ثبوت عمول از برای موضوع؛ خواه آن محمول وجود باشد خواه غیر وجود. (۲) (لمات الحية /٨)

ـ الإمكان.

(١٧٩٨) الوجوب الذَّاقي الوجوب الذاتي إضافة تقعضى في الواجب طرفين: أحدها الماهيَّة، والآخر الوجود. لأنَّه عبارة عن اقتضاه الماهيّة للوجود فيكون وجوده زائداً على ماهيّـته. الوجوب هو الأمر الّـذي به يمتاز ذات الواجب عن غبره، وذلك الأمر هو ذات الواجب لأنَّه بداته ممتاز عن غيره .

٣ \_ عبارة عن ضرورة ثبوت الحمول ولزومه للموضوع ١ سواء كان المحمول وجوداً أو غيره.

والفسواب أن يقال: إن فسر الوجموب الداّني بالاستفناء عن الغير في الوجود، كان أمراً سلبيّاً غير عملج إلى تحقّق شبيْن في الواجب، وإن فسر باقتضاء الداّت للوجود فنقول: وجوده الحاص الذي هو ماهيّت، يقتضى بذاته عارضه الذي هو الوجود المطلق. (شرح الواض/١١)

ــه الوجود المطلق.

(1991) الموجهود إنّ الموجهود والوجهود يختلفان، فيكون الوجود هو بالجملة وذات الماهيّة. والوجود هو ماهميّة ذلك الشّيء، الملخّصة، أو جزء جزء من أجزاء الجملة؛ إمّا جنسه وإمّا فصله. (الحرف/١١٧)

هو الشَّحقُّق . (مطالع الأنظار/٧) طبيعة نوعيَّة مشتركة بين الوجودات .

به أمر عارض لأفراده المتخالفة الحقائق. (شرح الموافف/١٠٠)

هو بنفسه موجود في الخارج ويكون متقدماً ومتأخّراً, وعلة ومعلولاً. (الفكة التعاليه ٧/١) هو مبدأ أثر، وأثره أيضاً نحو أنقص منه. (نفس المعد ٧/١)

حقيقة عبنية واحدة بسيطة لا اختلاف بين أفرادهما لذاتها إلا بالكمال والنقص والشاة، والضّمف أو بامور زائدة. (نفس الصدر ١١/٨)

حقيقة الوجود عين الهوقة الشخصيّة، لا يمكن تصوّرها ولا يمكن العلم بها إلّا بننجو الشهود الحشوري. (نفس المعدر ٥٠/٥)

حقيقته أمر بسيط منبسط على الممكنات زائد في

التُصوَر على الماهيّات. (نفس الصدر/١٠) هو تحقّق الماهيّة وثبوتها، وما به يتحفّق. (شرح رسالة الشاهر/١١٥)

هو ما لا يثوبه شيء غير صرف الوجود من حدّ أو نهاية ، أو نقص ، أو عموم أو خصوص . (ننس المدر/٢٠٤)

مفهوم وجود عبارت است از تحقّق و ثبوت شيء و از بودن و هستی شیء.

و حقیقتش هبارت است از چیزی که این معنا از حاق ذات آن شسيء منسترغ شود.<sup>(۱)</sup> (لمحات الاغیت/۷۷)

هو الحقيقة البسيطة التوريّة الّتي حبيثيّة ذاتها حيثيّة الإباء عن العدم. (نفس المسدر/١) سم الموجود، الماهيّة، الوجودات.

(۱۸۰۰) الوجود الجسرض هر كون القيء شبشاً آخر؛ كرجود الجسم أبيض. (الإشارات والتسيات مع القرح ۱۸/۲، طثبة الهاكمات (۱۳۶) هـو أن يـوجـد شـيء لشـيء آخـر. (الإشارات والتنبات مع القرح ۱۸/۲)

(١٨٠١) الوجود الإضافي والحقيق الوجود

الحقيق هو وجود اللّمي ه. والوجود الإضافي هو كونه سببياً لوجود آخر أكثر من العدم الإضافي الّمذي هو الشّر؛ أي كونه سبباً لعدم آخر. (ماشهٔ الهاكمات/١١١)

١ ــ مفهوم الوجود هبارة من تحقّل الشّيء وثبوته، ومن
 الكون وموجوديّته، وحقيقته هبارة عن شيء ينتزع هذا
 الفهوم والمنى عن حاق ذاته.

## الوجود الثام وفوق الكمام والمكتفى والناقص/٢٨ ١

(۱۸۰۲) الوجود الثام وفوق الثمام والمكتفي والناقص إنّ الثام مو الذي يس شيء من شأت أن يكل به وجوده بما يس له، بل كل ما هو كذلك فهو حاصل له. وقالوا من معه آند:

إِنَّ الثَّامُ هُو الَّذِي بِسِنْهُ السَّفَةَ مَع شَرَطُ أَنَّ وجوده بنفسه على أكمل ما يكون له هو وحده حاصل له، وليس منه إلاّ ما له، وليس ينسب إليه من جنس الوجود شيء فضل على ذلك التَّيَّ م نسبة أَوْلَةُ لا بسبب غيره.

وفوق الشمام ما له الوجود الذي ينبغي له، ويفضل عنه الوجود لماثر الأشياء، كأنَّ له وجوده الذي ينبغي له، وله الوجود الزَّائد الَّذي ليس ينبغي له، ولكن يفضل عنه للأشياء، وذلك من ذاته،

وجعلوا دون الثمام شيئين: المكنني والثاقص. والمكنني هو الذي أعطي ما به يحصل كمال نفسه في ذاته.

وَالنَّـاقِصِ الطلقِ هـو الَّـذِي يجتـاج إلى آخـر بِمدَّه الكمال بعد الكمال .... (إلميّات النَّـفَاد/١٨٨)

الوجود على ثلاثة أقسام: نام ومكتف وناقص. الأوّل: الشّام، وهو عالسم المقبول المحضة، وهي الشّورة المفارقة عن الأبعاد والأجرام والوادّ.

صورة مدود والشّاني: المكتني، وهو عالّم النفوس الحيوانيّة، وهي القور المثاليّة والأشباح الجرّدة.

والشَّالت: التَّاقِص، وهو مالَم الصور القائة بالواد، والمتعلَقة بها، وهي الضور الحبيّة.... (الحَكَة التالِهُ )/١٠٠٠ و ١٠٠١)

الوجودات التاقعة (هي) النّوات المسحوبة للنّقائص، والأعدام، والقصورات. (نفس الصدر ١٣٦/٨)

ــه النّام، الموجود النّام وفوق النّمام والمستكنّى، النّاقص.

(١٨٠٣) الوجود الحشي ـه الوجودات.

(١٨٠٤) الوجود الحقيق -- الوجود الإضاق والحقيق.

(١٨٠٥) السوجسود الخسارجسي (١٨٠٥) البعيقي) والأول أن يقال: الوجود الخارجي عبارة من كون القيء في الأهبان، إذ الوجود الله عبارة من كون القيء في الأذهان. والوجود المللق هو مطلق الكون. (شرح حكة المناس)

إنَّ الوجود للشَّيء الَّذي لا يترقَّب عليه الآثار، وهو الصّادر عن التَّفس حين اشتغالما بعالم اخواسً يستى بالوجود الدَّهني والظَّلْمي، والوجود المترقب عليه الآثار، يستى بالخارجي والعبني. (البدأ والماد، لصدرالذين/٢٩١)

وجود الماهيّة عبارة عن حصولها في الأعيان. (فرة المبون/٧٧)

عبدارت است از وجود شيء بمبشيق كه آثار خاصه آن شيء به آن مترتب باشد. <sup>(۱)</sup> (لمان الإلمة/۸۲)

ــه الوجودات .

(١٨٠٦) الوجود الخيالي ــه الوجودات.

(١٨٠٧) السوجسود السنةاتي (في نفسه) الوجود الختيق النابت خارج الحتى المعلق (بمنومة رسائل الإمام العزال

إ ـ الوجود الخارجي للشيء عبارة عن وجود الشيء
 بحيث تترتب عليه آثاره الحاضة به.

١٢١/٣، المبدأ والماد، تصدرالذين (١٠٣) هو كون الشّيء في نضم. (الإشارات والشنبيات مع

هو فون الشيء في نفسه . (الإندازات والسبيهات الشرح ۱۸/۴ ذيل)

الوجود بالذّات هو كون الشّيء في نفسه. (حاشية الهاكمات/٣١٤)

الوجود في نفس الأمر هو ثبوت الشّيء وتمقّقه في حد نفسه، لا بتعمّـل المقل، في أيّ ظرف ووهاء كان. (القهـات/٣١)

ــه الوجودات.

(١٨٠٨) الوجود الدهي (الطّلَي) هو المصول الارتسامي الذي ربّا تكون الطبيعة المرسلة لا بشرط شيء، منسازة فيه عن فردها، والدّات المعروضة الملزومة متحازة منفردة نفس جوهرها عاهي هي عن لوازمها وعوارضها. (التبات/٢٨)

الوجود للشيء الذي لا يترتب عليه الآثار، وهو الشادر عن النفس حين اشتخالها يحالم الحواس يستمى بالوجود الله في والطّلقي. (المدا والماد لابن سنا(٣٠)

ـــ الوجودات، الوجود الخارجي.

(١٨٠٩) **الوجود الرّابطي (المحمولي) هو** ثبوت الفّيء للفّيء، وهو مقاد كان النافسة؛ كقولنا: البياض موجود في الجسم.

والوجود الحسمولي هو وجود الشيء في نفسه المستعمل في مباحث المواذ الثّلاث، وهو ما يقع رابطة في الهمليّات الإيجابيّة وراء السّبة الحكيّة .... (الحكة المعالية ٧٠/٧)

الوجود مطلقاً إنما أن يكون وجوداً في نف، ويقال كه الوجود المحمولي وهو سفاد كان الثامة المتحقّق في الهلبّات البسيطة . أو يكون وجوداً لا في نفس، وهو مفاد كان الثاقصة في الهلبّات المركّة، ويقال

له في المشهور الوجود الرّابطي . (شرح المنظومة ١١/٢) - م الهليمة البسيطة والمركّبة .

(١٨١٠) الوجود الشبهي ــه الوجودات.

(1411) الوجود الصّرف الذي لا يتمنّن وجوده بغيره، والوجود الّذي لا يتقيّد بقيد. وهو السّنى بالغيب الطلق والذّات الأحديّة. (المكن المسالية ٢٣٠/٧)

هو تمبيع المُبتَعات ومنشئ الكان، وهو ذات لا يمكن أن يكون منكثَراً، أو متغيّراً، أو متقوّماً بسبب، بل هو أصل الأشياء وصرف الحقّ، وبه يتكثّر الأشياء.... (شرح رسالة المناعر/١١)

> (١٨١٢) الوجود الطَّلِّي ــ الوجود الدَّمن.

(١٨١٣) الوجود العامّ ــه الوجود الطلق.

(١٨١٤) الوجود العقلي ــه الوجودات.

(١٨١٥) الوجود العيني

ــه الوجود الخارجي.

(١٨١٦) السوجسود في الأذهسان وفي الأعيان الأعيان الأعيان الأعيان الأعيان الأعيان الأعيان الأوجود الذهني هو الكون في الأذهان ا

الوجود في الأُعيان هو التَحقَّق المتأَّضل في متن الواقع خارج الأذهان.... (القسات /٣٨، شرح حكة العير /٣٧)

## الوجود في الأعيان/470

وجود الماهيّة عبارة عن حصولها في الأعيان. (قرّة الميون/٧٢)

الوجود الخارجي، الوجود الذهني.

(١٨١٧) الوجود في الأعيان - الرجود في الأذهان وفي الأعيان.

(١٨١٨) الوجود في نفس الأمر به الوجود الدّاف.

> (۱۸۱۹) الوجود المحمولي - الوجود الزّابطي.

(١٨٢٠) الوجود المطلق الأولى أن يقال: الوجود الخارجي عبارة عن كمون الشيء في الأعيان، إذا الوجود الدَّهي عبارة عن كون الشيء في الأذهان والوجود المطلق هو مطلق الكون. (شرح حكة المين/٢٧)

إن أخدت حقيقة الوجود لا بشرط شيء ولا بشرط لا شيء فهو الوجود المنسط الطلق الذي يستى عندهم بالحوية الشارية. (فزة البود/١٣٠) عبارة عما لا يكون عصوراً في أمر معين عدوداً بحة خاص. (الحكمة الممالية ١١١/٨، فزة الميود بر٢٠٠، رمائل فنس ملاً على نوري /١٢)

والد المستبطة على هياكل الممكنات وألوا خقفة منبسطة على هياكل الممكنات وألوا الماهيات ولا ينضط في وصف خاص، ولا ينحصر والشاخر، والكمال والنقص، والملية والمعلولية، والجوهرية والعرضية، والشجرة والنجتم، بل هو بحسب ذاته بلا انضمام شيء أخر يكون متيناً بحميع الشمينات الوجودية، والشحصلات الخارجية بل الحقائق الحارجية تنبعث من مراتب ذاته وأنحاء تعيناته وتطوراته، وهو أصل العالم.

(الحُكة التعالية ٢٢٨/٧)

الوجود إن أخذ بشرط لا شيء فهو الوجود العام، وإن أخذ بشرط شيء فهو الوجود القيّد وإن أخذ بلا شرط شيء فهو الوجود الطلق. وهو الّذي يطلق على الله سبحانه. (كلمات مكنونة/١٦) الوجود المطلق ما هو محمول في الهليّة البسيطة ؛ كالإنسان.

والمقيّد ما هو محمول في الهليّـة المركّبة؛ كالإنسان كاتب. (شرح المنظومة ١٤/٢)

به الوجوب الـثاني، الوجود الخارجي، الوجود المقبد.

(١٨٣١) الوجمود المعقمول هو الموجود الحسوس من حيث نعرف، ونفهم ماهيّته، ولذلك نقول: إنّ معقول الشّيء هو الشّيء. (رسائل ابن رشد كتاب ما بعد القبيعة/١٩)

ــه الوجودات.

(١٨٢٧) الوجود الملقية الرجود المطلق عبارة عشا لا يكون عصوراً في أمر مميّن عدوداً بمد خاص. والوجود المقيّد بخلاف. (المكة التمالية ١١٦/٨)

اعلم أن الأشياء في الموجودية ثلاث مراتب: أولها الوجود القرف الذي لا يتعلق وجوده بغيره ... المُتِبة الثانية الموجود المتعلق بغيره وهو الوجود المتقبد بوصف زائد والمتعوت بأحكام عدودة ؛ كالمعقول، واكتفوس، والأفلاك ، والمناصر، والمُكِبّات؛ من الإنسان والذوات والشّجر والجماد وسائر الموجود المطلق عند العرفاء عبارة عن ما لا يكون الوجود المطلق عند العرفاء عبارة عن ما لا يكون عصوراً في أمر معين عدود بحد خاص، والوجود على بولان (٢٠١٧، رسائل ظيف ما على بولان) المقيد بخلاف، (قرة العبون (٢٠١٠، رسائل ظيف ما على بولان)

الوجود الطلق ما هو محمول في الهليّة البسيطة ؛ كالانسان. والمقيّد ما هو الهمول في الهليّة المركّبة ؛ كالإنسان كاتب. (شرح النظومة ٤٠/١٠)

الإنسان كانب. (سرح التطوم ١٩٧٢) حه الوجود المقيّد، الهليّة البسيطة والمركّبة.

> (١٨٢٣) الوجود المكنني - الوجود الثام والتافص والكنني.

(١٨٢١) الوجود الثاقص - الوجود الثام واتناقص والمكنل.

(١٩٢٥) الموجمودات إنّ للموجمود خس مراتب: ذاتي وحتى وخيالي وعلي وشهي، فن اعترف بوجود ما أخير الرسول عليه العلاة والشلام عن وجوده بوجه من هذه الوجوه الخسة ظيم يكذّب على الإطلاق.

أمّا الوجود الذاتي فهو الوجود الحقيق الثابت خارج الحسّ والممثل، ولكن يأخد الحسّ والمقل عنه صورة، فيسمّى أخله إدراكاً. وهذا كوجود الشعاوات والأرض والحيوان والنبات....

وأتا الوجود الحتى فهو ما يتمثّل في القرّة الباصرة من العين ممّا لا وجود له خارج العين، فبكون موجوداً في الحسّ. ويختصّ به الحاسّ ولا يشاركه غيره. وذلك كما يشاهده الثاثم، بل كما يشاهده المريض التيمّنظ....

وأثا الوجود الخيالي فهو صورة هذه الحسوسات إذ غابت عن حشك . فإنّك تقدر على أن تحترع في خيالك صورة فيل وفرس، وإنّ كنت مضفضاً عينك ....

وأَمَّا الرجود المقلّي فهو أن يكون للشّيء روح وحقيقة ومعنى فيئلّق المقل مجرّد معناه دون أن يثبت صورته في خبال أو حسّ أو خارج؛ كالبد مئلاً. فإنّ لها صورة محسوسة ومنخبّلة. ولها معنى

هو حقيقتها وهي القدرة على البطش. والقدرة على البطش هي اليد العقلية....

وأتا الرجود النّبي فهد أن لا يكون نفس الشّيء موجوداً لا بصورته ولا بحقيقته ، لا في الحارج ولا في الحسّ ولا في الحسّل ولا في العشل ، ولسكن يكون الموجود شيئاً آخر يشبه في خاصّة من والشّوق والفرح والقبر وفير ذلك مشا ورد في حقّ الله تمالى .... فن قام عند البرهان على استحالة وخيالياً وحشياً أن المنتجالة وخيالياً وحشياً المنتجالة وخيالياً وحشياً المنتجالة المنتجال المنتجالة المنتجالة من المنزال.

الوجود المادّي يلزمه وضع خاصّ ومادّة معيّنة ذات كمّ وكيف خاصّ وأين ميّن.

والوجود الحشي وجود صوري غير ذي وضع ولا قابل لهذه الإشارات الحسية إلا أنه مشروط بوجود المادة المخارجية ، وصورتها المماثلة لحله القور الهسوسة ضوياً من المسائلة ، حتى أنه لو عدمت تمك المادة الحارجية لم تكن القدورة الحسية مناضة على فتة الحارب

وأمّا الوجود الحيالي فهو وجود صوري غير مشروط بحضـور المــادّة ولا الإدراك الحتـــي إلّا عــنـــد الحدوث. وهو مع ذلك صورة شخصيّة غير عتملة للقـدق والحمل على الكثرة.

وأتما الوجود المقل فهو صورة غير ممتنعة من الاشتراك بين الكثيرة والحمل ملها إذا أخذت مطلقة لا يشرط القمين؛ كالإنسان المقل المشترك بين كثيرين. وكذا أجزاق المقلهة كالتمع العقل والبصر العقل .... (الحكة النمائية ماهه))

القاضلة/ ١٥)

ينحاز كل موجود عمّا صواه. (آراء أهل المدينة

إنَّ أحد معانى الوحدة هي الوجود الخاص الَّذي به ينحاز كل موجود عما سواه. (رسائل الفارايي، السيّاسات المنيّة/١٥)

هي نقطة ما لا وضع لها. (القابسات/٣٠٣) موجود ما لا ينقسم بالكم . (الحدود والغروق/١١) اگر واحد را بر کثیرین حل نکنند اگر قابل قسمت نباشد و او را مضهومي نبود و راء آن كه متقسم نيست وحدت باشد. (١) (نفس المدر ٢٠/٣)

معنى وحدت، تعمَّل عقل است عدم انقسام هویت را و این معنی تصور او بدیهی است. و وحدت مفهومی زائد ذهنی است که او را وحودی در اعيان نيست. (٢) (درة التاج ١٨/٢)

الواحد بالشخص إن لم يقبل القسمة أصلاً، فإن لم يكن له مفهوم سواه... فهو الوحدة. (سائد الأنظار/ ٦٤)

كون الشيء بحبث لا ينقسم إلى أمور متشاركة في الماهيَّة كون الشَّىء بحيث لا يتكرَّر.

هي كون الشِّيء الَّذي لا ينقسم أصلاً. (نفس

كون الشيء بحيث لا ينقسم إلى أمور تشاركه في الحقيقة ؛ سواء لم ينقسم أصلاً ؛ كالنَّقطة مثلاً أو انقسم إلى ما يخالفه في الحقيقة كزيد المنقسم إلى أعضائه . (شرح المواقف/١٥٣)

عبارة عن عدم انقسامه (الشَّيء). (نفس

(١٨٢٦) ألوحدة هو الوجود الخاص الذي به الصدر/٢٥٧)

هي الشِّيء الَّذي ليست فيه كثرة، أو الَّذي لا ينقسم . (نفس المدر/٩٣)

هي الشّيء الّذي ليس فيه كثرة. (تعليقة عن

الشَّمَاء لصدرالنين/٢٠٠)

همى ما يكون أشياء متعددة مشتركة في أمر واحد هو جهة وحدتها . (الشواهد الرّبوبيّه /١٢، أصل الاصول /١٣٩)

- الكنرة، الوحدة الإضافيّة والذّاتيّة، الوحدة الحقيقية.

(١٨٢٧) السوحسدة الإضبافسية والذَّاتيَّة الوحدة الإضافيَّة هي كون القيء بحيث ينقسم ، لكن لا ينقسم إلى أمور متشاركة في الماهية ؛ كالإنسان الدي ينقسم إلى اليد والرجل. (مطالم الأنظار/٦٢)

الوحدة الذَّاتيَّة هي كون الشِّيء بحيث لا يعتبر في مفهوم ما يشمر بتعاد الوجود والاثنينيّة أصلاً ؛ حتى أنَّ عدم اعتبار الكثرة غير معتبر في مفهومه . والوحدة الإضافيّة هي كون الشّيء لا ينقسم في ذاته إلى الأمور المتعددة من حيث هو كذلك ، والواحد بهذا المني هو الَّذي قيل فيه : إنَّه مقابل للكثر تقابلاً عرضهاً. (نفس الصدر٣٤)

الوحدة الإضافية هي عبارة عن كون التيء بحيث لا ينقسم إلى الأمور المشاركة من حيث كذلك . (نفس المعدر/١٢٣)

(١٨٢٨) الوحدة الحقيقية إنَّ كون الرحدة حقيقية في شيء عبارة عن كون ذلك الشيء بوجوده الذاتي عن أشياء كثيرة. (الحكة المنمالية (111/1

الوحدة قد تكون ذات الواحد بما هو واحد، وهي الوحدة الحقة . (المبدأ والماد لصدرالذين/١٤)

١ \_ الواحد لو لم يحمل على كثيرين إن لم يقبل القسمة ولم يكن له مفهوم وراء أنَّه غير منفسم، فهو الوحدة.

٢ ... معنى الرحدة هو تحمَّل المقل عدم انقسام الهويّة، وهو معتى بديبي القصور. ومفهوم الوحدة زائد ذهني وليس لها وجود في الأعيان.

(١٨٢٩) الوحدة الذَّاتية ـ الوحدة الإصافية والذَّائية.

(١٨٣٠) الوحدة العدديّة - الواحد بالعدد.

(١٨٣١) ألوحي يغيض من المعلل الفقال على المقل المفقال على المقل المنفعل، الفؤة التي يها يمكن أن يوقف الإنسان على تعديد الأشياء والأفعال وتسديدها نحو التسادة بهذه الإضافة المكاشئة من العقل الفقال على المعقل المنقل على المعقل المنقل المنقل المنقل المنقل المنقل المنقل المنقل المنقل المنقل المنافلة، وهو الوحي . (رسائل الفارابي، الياسات المديد على المديد

لوح من مرآة الملك للرّوح الإنساني بلا واسطة. (صوص الحكم/٨٨)

هو تصريح الأمر الغيبي . (مجمعة رسائل الإمام الغزَّالي . //١٠٥/

لا يبعد وجود نفس قوية يتصل بالعقول والتفوس الفلكية وتدرك ما عندها من المغيبات على وجه كلّي ، فتحاكيا المتغيّلة بعور جزئية مناسبة لها كمحاكات الخيرات والفضائل بصور جيلة ، وعاكاتها القرور والرّذائل بأضدادها ، ثمّ ينزّل منها إلى الحسّ المشترك فتصير مشاهدة محسوسة استخلاصها عن تعلّقات الحواس الظّاهرة المنتخلاصها عن تعلّقات الحواس الظّاهرة ؛ كها يتم الاستخلاصها في حالة الدوم ؛ أي هذه الحالة على عامل التفس نبياً . (مرح حكة البرير/٢٧٧)

الواقع في الباطن بغير حيلة الاستدلال، وتمخل الشقلم والاجتهاد ينقسم إلى ما لا يدري الإنسان أنه كيف حصل، ومن أين حصل، وإلى ما يقلم ممه على التبب الذي منه استفيد ذلك العلم، وهو مشاهدة الملك الملق، والعقل الفعال للعلم في

الثفوس. فالأوّل يستى إلهاماً ونفشاً في الزّوع، والثّاني يستى وحياً، ويختصّ به الأنبياء. (البدأ والماد اصدالتهز/١٨٤)

ــه الإلهام.

(١٨٣٢) الوضع أعلى جنس يعم جميع الأنواع التي تعرفنا في مشار مشار إليه أنه على وضع تما، أو موضوع وضعاً تما يستى الوضع. (الرون/٧٧) نسبة القيء في حيزه الذي هدو فيه إلى ما يسامسته، أو يجاوره أو يكون منه بحال. (الشطينات/٧٠))

هو نسبة أجزاء جملة الشّيء بعضها إلى بعض مأخوذة مع نسبتا إلى الجهات الخارجة عنها كانت تلك الجهات حاوية أو عويّة. (نفس المدر/27) هو حال وضع أجزاء الجسم في الجهات المختلفة. (نفس المعدر/1۷2)

هو قبول الاشارة إليه في جهة.

نسبة الأجزاء بعضها إلى بـعض في الجهات. (رساله اضحرية في امر الماد/١٠٠)

هو أن يكون الشّيء بميث يمكن أن يشار إليه أنّه في جهة مخصوصة. (التحسيل/٣٠٠)

هو كون الشّيء ذا نسبة لبعضه إلى بعض في الجهات الختلفة . (نفس الصدر/١١٥)

هو عبارة عن كون الجسم بحيث يكون لأجزائه بعضها إلى بمغض نسبة بالانحراف، والموازاة، والجهات. (تافت الفلامة/٢٢٠)

رأي مشهور لبعض المشهورين بالحكمة. (الحدود والفروق/٩٨)

حال موجودة للجسم بها يقال في الشيء: إنّه مثك أو جالس أو قائم. (نفس المدر/١٧) هو نسبة أجزاء الجسم بعضها إلى بعض. (مناصد الفلاسنة/٨٨)

هو هيشة تحصل من نسبة أجزاه الجسم بعضها إلى

بعض نسبة تختلف بالجهات كالقيام والقعود. (مه رسالة شيخ إشراق/١٣٧)

هو الهيئة الحاصلة للجسم بسبب نسبة بعض أجزاء ذلك الجسم إلى بعض ونسبة تلك الأجزاء إلى أمور خارجة عنها إنا حاوية لها أو محوية فها . (شرحي الاشارات الزاري ٧٥/١)

هي هيئة حاصلة للقيء بسبب نسب أجزائه بعضها إلى بعض. (الباحث الشرقية ٤٢١/١، شرح حكة الدن (٢٢٧)

هو الهيئة الخاصلة للجسم يسبب نسب أجزائه بعضها إلى بعض وسبب نسب أجزائه إلى أمور خارجة عنه . (نفس العدر ٤٢٢/١)

هو هيئة تحصل للجسم بسبب نسبة أجزائه بعضها الى بعض نسبة تتخالف الأجزاء لأجلها بالقياس إلى الجهات في الموازاة والانحراف, (نفس الصدر

/ ١٤٨٠ ، كشَّاف اصطلاحات الفنون (١٤٨٣)

هو تبدّل الأوضاع للجسم الواحد على سبيل القريع . (منارع المارع/١٦)

لفظ مشترك بين معان: أحدها قبول الإشارة الحُسَيَّة، والثَّاني هيئة تعرض للثِّيء بسبب نسبة أجزائه بعضها إلى بعض. (إيضاح القاصد من حكة عن القراء(١٦٨/)

هو الهبئة الحاصلة للشيء بسبب نسبة بعض أجزائه إلى بعض وإلى الأمور الخارجيّة كالقيام والقود. (مطالع الأنظار/٧)

هو هيئة تعرض للجسم باعتبار نسبتين؛ نسبة تقع بين أجزاته وبين جهات أجزائه. (نفس المدد/٧٧) هو هيئة تعرض للشيء بسبب نسبة أجزائه بعضها إلى بعض بالقدب والبعد، والهاذاة وفيرها، وبسبب نسبة أجزائه إلى الأمور المثارجة عن ذلك الشيء؛ كوقوع بعضها نحو الشاء مثلاً وبعضها نحو الأرض. (درع الواض/١٤٢)

النسبة إمّا للأجزاء؛ أي لأجزاء موضوعها بعضها

إلى بعض وهو الوضع , (نفس الصدر/١٩٠) كون الشّىء بحيث يشار إليه إشارة حسّيّة .

هو هيئة عارضة للشّيء بحسب نسبة أجزائه بعضها إلى بعض،

هي هيشة معلولة التسبتين؛ نسبة بعض أجزائه إلى بعض، ونسبة بعض أجزائه إلى غيره. (حاشية الهاكمات/١٠٨)

هو الهيئة الحاصلة للشّيء بسبب نسبة أطرافه بعضتهما إلى بسعض. (تتعليقة على الشّقاء لعدرالذين(١٤١)

هو كون الجسم بحيث يكون لأجزائه بعضها إلى بعض نسبة في الجهات الختلفة. (الحكة التمالية (11/1)

هو الهيئة العارضة للشّيء من نسبة بعض أجزائه إلى بعض. (نفس الصدر ٢٠٠/٤)

هبو هيئة حاصلة للشيء. (شرح الهداية الاثرية/٢٧٤)

هو نسبة أجزاء الجسم بعضها إلى بعض ونسبتها إلى الأمور الحارجة عند. (القواهد الزبوية/٢٢)

مقولة من المقولات التمدع من الأعراض. هي هيئة تعرض للقيء بسبب نسبة بعض أجزائه إلى بعض منها وإلى الأمور الحارجة عنه. (كذّات اصطلاحات النون/١٤٨٢)

الوضع والكيف كيفيتان طموستان قائنان بالجسم تابعتان للاستواء واللّااستواء . (فس الصدر ١٩٠٧) هيئة لشيء حاصلاً من نسبتين مماً من نسبة الأجزاء أي أجزاء الشيء بعضها إلى بعض، ومن نسبة الأجزاء إلى خارج عن ذلك الشيء ٤ سواء كان في داخله أو خارجه . (شرح النظومة 114/٢)

- المهلات، التسة.

(۱۸۳۳) الوقت نهايسة الزّمان المفروض للمعل. (رسائل الكندي الفلميّة /۱۷۰، المقايسات (۲۹۱/)

عبارة عن هيئة فلكيّة أوجبت حصول هيئة للنفس التاطقة طرأت بطريانها وزالت بزوالها. (مه رساله شيخ إشراق/١٢٦)

← الزمان

(١٨٣٤) الولاية + النيزة.

(١٨٣٥) الوهميّات الصرفة هي تضايا يقضى بها الوهم الإنساني قضاءاً جزماً بريشاً عن مقارنة ريب وشكّ , (ناف اللامنة ١٩٨/١)

(١٨٣٩) الوهم وقوف شيء للنفس بين

الإيجاب والشلب، لا يميسل إلى واحد منها. (رماثل الكندي الفلسفية/١٦٨)

الوقوف بين الظرفين لا يدري في أيّها القضيّة القضيّة القادة. (القابسات/٣١٢)

وقوف الشفس بين الشلب والإيجباب. (اخدود والزيجاب. (اخدود

اگر تصدیق جانم نبود تردد میان هردو طرف اگر علی الشواء بود آن را شک واگرنه علی الشواء بود پس راجح را ظنل و مرجوح را وهم خوانند.(۱) (طانف المکتر/۲۲)

مه الإدراكات، الشك، الطّن.

(١٨٣٧) الوهن القلبيمي - الفزة القلبعيّة.

١ ــ الاصقاد إذا لم يكن جازماً فإن كان التردد بين طرقي
 ١ الحكم على الشواء يستى شكاً، وإن لم يكن على الشواء
 يقال للظرف الزاجع إنه الظنّ، وللمرجوح الوهم.





(**١٨٣٨) ألهالة** واثرة تحدث فوق سطح الفيم من انعكاس شعاع الشّمس والقسر والكواكب. (رسائل إخوان الضفاء ٢٨٩/٣)

دائرة تشاهد حول القسر، حادثة لأجل انعكاس البصر من نقطة واحدة بعينها، إلى نقطة واحدة بعينها ؛ أعني من الغسامة إلى المنبر. (الحدود وافترق/٧٢)

> (١٨٣٩) الحداية. -- الخَلق والمداية.

(۱۸٤۰) الحشاشة + المش.

(۱۸۵۱) أهم من جرم صلب سريع الانفصال. (الحدود لابن سبا / ۲۰۰۷، رسائل ابن سبا / ۱۱۳) أن اللّزج هو ما يسهل تشكّله بأي شكل أزيد، ويعسر تفريقه، بل يمنة متصلاً. والهش الذي يخالفه و هو الذي يصمب تشكّله، ويسهل تفريقه. (طبيات الشّفاء، الغن النّان/١٥١)

هو الذي يصعب تشكيله ، ويسهل تفريقه ، وذلك لكثرة البيس فيه ، وقلّة الرّطب مع ضعف الامتزاج . (التحميل/١٧١)

هو الَّذي يكون صبر الالتصاق، وسهل الإنفصال وذلك لظبة البابس فيه وقلَّه الرَّطب. (شرعي الإشارات للزّازي ٢٠٠/١)

الهشاشة عسر تشكيل وسهولة تضريق. (درة التاج ٧٠/٣)

الهشاشة كبفية مزاجية مركبة من الرّطوية واليبوسة، يقتضي صعوبة الكشكّل وسهولة القفرق. (يضاع الفاصد من حكة عبن القواهـ/١٨٦) الأجسام المشعلة ما ينغرك بسهولة ومنها ما ليس كذلك والدَّاني هو الصلب والأول على تسمين: أحدها أن كن المدالة على أن أن المدالة المدالة

أحدهما أن يكون الجسم المركبة من أجزاء صغار لا يقوى الحس على إدراك كل واحد منها منفرداً ويكون كل واحد منها صلباً عسراً للانفراك ، ولكنها متصلة بلحامات سهلة الانفراك ، وهو المش. (شرح الماضر/۲۲)

هو ما يصعب تشكيله ويسهل تفريقه لفلية البابس، وقله الرّطب مع ضعف المزاج. (المكة

المتعالية ١/٧٧)

من الأجسام ما يفرق أجزاؤه ويتحرّك بسهولة إنا لضعف تساسك الأجزاء بعضها ببعض، وإنا لتراكبه من أجزاء صفار مع صلابة كل منها. فالأول هو اليابس، والناني هو المتن. (نفس الصدر /۵۰)

الأزوجة.

(۱۸۵۳) الهسلاك أشير إلى صعني الإسكان الدُّاقي الشَّامل لجسيع المكتبات في قوله ـ تعالى ـ: «كلّ شيء هالك إلاّ وجهه» إذ الهلاك عبارة عن لا استحقاقية الوجود، فاستثنى وجهه، وهو جهة الوجود، الدُّكة الوجود، (الحكة التعالية ۱۸۷۲)

(١٨٤٣) الهليّة البسيطة والمركّبة جل وتأثر منقسم ميشود به بسيطي و تركبي.

اؤل عبــارت است از إفاضة نفس شي. و افادة ذات آن شي ه بدون ملاحظة چيزى ديــگر و تحقّق شي ه آخــر. (و اثر مـــرتـــ بــر جــــل به ايــن معنى مفاد هليّــت بسيطه اســـت).

دوم عبـارت است از گردانـیـدن شي ه شي ه دیگر... و اثری که مترتّب میشود بر جعل به معنی دوّم مفاد هلّبت مرکّبه است.

و آن عبارت از ثبوت شیء برای شیء است. (۱)

الجمعل والقائم بنفسم إلى بسيط ومرتحب. الأؤل
 من إفاضة نفس القيء وإلادة ذاته من دون ملاحظة
 شيء وتحقّق شيء آمر. والأثر المترتب على هذا المحنى هو
 مناد الهلية المسيطة.

والشَّاني صبارة عن نصيع شيء شيء آخر. والأثر الترتُّب عل هذا المعنى هو مغاد الحليَّة الرُكِّية . وهو عبارة عن ثبوت شيء لشيء.

(لماك إلحيّه/١٩٦)

مفاد جمل ترکیبی هلیت مرکبه است. و مفاد هلیت مرکبه ثبوت شیء از برای شیء است.(۲) (نص المدر/۲۰۲)

الجمل إنا بسبط وهو إفاضة نفس الشيء، المتملّق بذاته المقدس عن شوب تركيب، وإننا مؤلّف وهو جمل الشيء شيئاً تصييره إيّاه. والأثر الترتب عليه هو مفاد الممليّة التركيبيّة الحمليّة. (المكنة المعالة ٢٩٦/٢)

ما الشارحة مقدمة على هل البسيطة، بل على الكلّ....

ئم هل البسيطة مقدمة على ما الحقيقيّة؛ إذ الوجود مقدم بالحقيقة على الهيّة ....

وهل البسيط إنّا يسمّى بسيطاً لأنّ الطلوب به وجود الشّى م، والوجود المطلق بسيط.

وهل مركّب، لأنّ الطلوب به الوجود المقيّد؛ كالكتابة والشّحك ونحوها للإنسان. والوجود المقيّد مركّب من الوجود والقبد. (شرع النظومة (۳۲/)

هل بسيط؛ يعنى قفية محمولها الوجود الطلق؛ كالإنسان موجود. وهل مركّب يعني قفية محمولها الوجود المقيد؛ كالإنسان كاتب. (نفس الصدر راده)

ـــه الجعل البسيط والمركب، الوجود المفيّد.

(١٨٤٤) الهليّة المركّبة - الهليّة السيطة والمركّبة

(١٨٤٥) ألحم الهموم غموم مشرادفة مشأكدة الزمان عسرة الاتصراف. (الحدود والفروق(٤٧)

 ٢ \_ الجلعل الشركيبي مفاده هو الهلية المركية ، ومفادها هو ثبوت القيء للشيء. (الحدود والفروق/٢٧) هو ما يتبعها حركة الرّوح إلى الذاخل والخارج بحدوث أمر يتصور منه خير يقع أو شرّ ينتظر.

> كيفية نفسانية بتبعها حركة الروح والحرارة الغريزية إلى داخل البدن وخارجه لحدوث أمر يتصوّر فيه ؛ وهو خير يسوقُم وشرّ ينتظر ، فهو مرتّب من خوف ورجاء فأيها غلب الفكر تحركت النفس إلى جهة ؛ فإن غلب الخير المتوقّع تحرّكت إلى خارج البدن وإن غلب الشرّ المنتظر تمرّكت إلى داخله. (كشَّاف اصطلاحات الفتون/١٥٣٨)

> > (١٨٤٦) أغندسة ← علم المندسة.

(الحكمة التعالبة ١/١٥٠/)

(١٨٤٧) الهواء مؤلّف من ذرّات ذات ثمانية أوج؛ أي مسن هسرمين. (الجسم بين رايسيسي الحكيمن/١١)

إنَّ الجسم البالغ في الميعان هو المواء. (رماثل الفارابي، الدعاوى القلب /٨)

جسم لطيف روحاني حافظ للصورة. (رسائل اخوان

ما هو عيط بالأرض من جيع الجهات. (نفس العبدر ٣/٠/٣)

جسم لطيف، خفيف، سيّال، شفّاف، سريم الحركة إلى الجهات الشتّ، وهي : فوق وتحت وغرب وشرق وجنوب وشمال . (نفس المعدر/٣٨٧) هو جرم بسيط طباعه أن يكون حارًا رطباً مشفّاً لطبيفاً متحرَّكاً إلى المكان الَّذي تحت كرة النار فوق كرة الأرض والماء. (الحدود لابن سينا /٢٨) رسائيل ابن سينا /١٠٤، تهافت الفلاسفة (٣٠٣)

إنّه بسيط رطب. (طبيعيّات الشّفاء الفنّ الثالث/٥٥٠)

أحد العنصرين التوسطين في الغاية من الرّطوبة.

جسم كرى محيط به سطحان متوازيان الأعلى منها يماش مقحر النار والأدنى يماس بمعض كرة الأرض وكسرة الماء .... (إيضاح المقاصد من حكة من القواعد/٢٤٦)

العناصر الأربعة.

(١٨٤٨) الحوهو معناه الوحدة والوجود، فإذا قلنا: زید هـو کـاتـب معناه زید مـوجـید کـاتـب. (رسائل الفاران، التعليقات/٢١)

الموهوية هو أن يحصل لكثرة وجه وحدة من وجه آخر؛ فن ذلك ما بالعرض. وهو على قياس الواحد بالعرض. فكما يقال: هناك واحد يقال: هيهنا هوهو، وما كان هوهو في الكيف فهو شبيه، وما كان هوهو في الكثم فنهو مساوٍ، وما كان هوهو في الإضافة يقال له مناسب ... قا كان هوهو في الجنس قبل مجانس، وما كان هوهو في النوء قيل .. pr

وأيضاً ما كان هوهو في الحواص يقال له مشاكل. (الميّات الشفاء/٣٠٣)

هو أن يكون شيء له اعتباران، فيشار إليه على أنَّ هذا الاعتبار بعينه، هو ذو، ذاك . (مه رماله شيخ إشراق/١١٠)

الهوهو في النَّوع إذا كان في الجوهر قيل له : مماثل. (رمائل ابن رشد، ما بعد الطبيعة/٢٤)

هر دو چیز که ایشان را وحدتی باشد از وجمهی، ایشان را هوهو گویند. (۱) (درة التاج ۲۰/۳)

عبارة عن الاتماد بين شيئين في الوجود، وهما المتغايران بوجه من الوجوه، الشحدان في الوجود الخارجي أو الذُّهني؛ سواء كمان الاتَّحاد بينها في

١ - كُلِّ أمرين كانت ببنها وحدة من وجه فيقال عليها Clacker.

الوجود بالذّات بمنى كون واحد منها موجوداً بوجود ينسب ذلك الوجود إلى الآخر بالذّات فيكون الحصل بالذّات... أو كمان الاتحماد بينها في الوجود بالعرض، وهو ما لا يكون كذلك ؛ سواءاً كان أحدهما موجوداً بوجود بالذّات والأخر موجوداً بذلك الوجود بالعرض... أو لا يكون، ولا واحداً منها موجوداً بالذّات .... (الحكة المالة ١٤/٧) - الاتجاد، الوحدة، المنساويان.

(١٨٤٩) الهوقية استمبلوا (الفلاسفة) «هو» في العربية مكان «هست» في الغارسية في جميع الأمكنة التي يستممل الفرس فيا لفظة «هست»، وجملوا المسدر منه المويّة. فإنّ هذا الشكل في العربيّة هو شكل مصدر كلّ اسم كان مثالاً أولاً، ولم يكن له تعريف؛ مثل «الإنسانيّة» من الإنسانية» من الإنسانية» من الإنسانية

رأى آخرون أن يستعملوا مكان تلك الألفاظ بدل الهو لفظة «الموجود» وهو لفظة مشتشة، ولها تعسارف، وجمعلموا مكان «الهويّة» لفظة «الوجود». (الحروث/١١٢)

فالهوهويّة أن يحصل للكشرة وجه وحدة، من وجه آخر.... (إلهيّات الشّفاء/٣٠٣)

تدل ما يدل عليه قولنا في الشّيء: إنّه موجود صادق. تدل على إنّيّة الشّيء. (نفير ما بمد الطّيمة/٥٠١)

قسقال بأنواع مساوية لأنواع الواحد. (نفس المعر/١٢٧٢)

ے الوجود .

(١٨٥٠) الهويّة الثّامّة هي الوجودة خارج التّفس. (تفسيرها بعد الشبعة/٢٤٧)

(١٨٥١) الحوية التسارية (في جسيع

الموجودات) إذا أخذت (حقيقة) الوجود لا بشرط شيء ولا بشرط لا شيء فهي المستاة بالهويّة الشارية في جميع الموجودات. (الحكة المالية (٣١١/٧)

إن أخذت حقيقة الوجود لا بشرط شيء ولا بشرط لا شيء فهو الوجود المنبسط المطلق الُذي يستى عندهم بالمريّة التارية. (فرّة المين/١٣٠) - الماهيّة لا بشرط شيء، المهيّة المطلقة.

(۱۸۵۳) الهسيسة المسقىل إتما أن يكون قد هيولاتياً، وإنا أن يكون بالملكة، وهو أن يكون قد اكتسب الأوليات وهو هيشة. وإما أن يكون بالفعل، وهذا على قسمين: أحدهما أن يكون المعقول بسيطاً، والقاني أن يكون المعقول منقسلاً. ولا محالة مما هيشتان... (التحميل/١٥٨)

هي التي بها يكون وضع الموضوع إمّا جيّداً وإمّا رديّاً وإمّا بالإضافة إلى شيء آخر. (تنسير ما بعد القيمة/٦٢٨)

الأقرب لمن يربد أن يحصر المقولات في الخمسة أن يقول: الماهيّة إمّا أن يكون جوهراً أو غير جوهر وهو الهيئة ... (الحكمة التعالية ١/٥)

ــه المقولات، الوضع.

(١٨٥٣) ألهيولى قوّة موضوعةً لحمل القور منفطةً. (وسائل الكندى الفلسفيّة/١٩٦)

كلّ جسم هو الحامل لصورته. (مناتيح العلوم/١٣٦) جوهر بسيط قبابل للضورة. (رسائل إخوان الضفا (۱۳۸۶)

الهيول وحقيقتها هو جوهر سازج ، لا كيفيته له ، ولا السققش ، ولا القسورة ، ولا الأشكال ، ولا الأصباغ ، ولا الأعراض ، بل هو متيتى لقبولها ولا يقبلها إلا بقصد قاصد ، وجمل جاعل . (نفس الصدر ٢٠/٣)

هو الجوهر، والطول والعرض والعمق. (نفس المعدر ٢٣٤/٣)

هي جوهرةً بسيطة ، روحانية ، معقولة ، غير علاّمة ولا فقالة ، بل قابلة آثار الله س بالزّمان منفطة لها . (نفس الهمدر ۱۹۷/۲)

كلّ جوهر قابل للقبورة. (سفس الصدر ٦/٢،

قرة موضوعة لحمل القبور؛ منضملة. (القابات/٣٧١)

معنى قائم بنفسه وليس موجوداً بالفعل، وإنَّها يوجد بالفعل بالشورة. (الثمايةات/٢٩)

إنّ السّب الشّيء لا يخلو إنما أن يكون داخلاً في فوامه وجزءاً من وجوده، أو لا يكون. فإن كان داخلاً في قوامه وجزءاً من وجوده فإنما أن يكون الجزء اللّذي ليس يجب من وجوده وحده له أن يكون بالقول، بل أن يكون بالقوة فقط. ويستى يكون بالقوة فقط. ويستى هيول.... (إليّات الشّفاء/١٩٥٨)

هي الَّتي ليست بواحمد من الموجودات ذوات القور. ويمد بأنَّها القابلة لسائر القور.

وأرسطاطاليس يرسمها بأنّها الموضوع الأوّل لسائر الموجودات الكائمة عنها . (الحدود والنروق/٥٥) كان في مدرد وأند أن منها كرالاً علماً منا ا

كلّ شيء من ثأنه أن يقبل كمالاً وأمراً تا ليس فيه، فيكون بالقياس إلى ما ليس فيه هيول، وبالقياس الى ما فيه موضوع. (نهافت (۲۱۸نة/۲۸۸)

يقال على الشّيء الّذي هو علّ قابل للأحوال المتبدلة، وللأعراض المتلفة في الكون والنساد، والشّغر والامتحالة...

ما جرى مجرى الحشب للسريس، والشطفة للجنين، والبيضة للفرخ يستمى هينول. (المتبر أي المكة ١٠٠/٢)

شيء غير عسوس في ذاته يقبل الأبعاد والتقدير، فيصير بذلك جسماً. (نفس المدر ١٩٦/٣)

الجرهر الذي يتبدل عليه هذه القسور (الهبات التي بها صارت الشطفة نطفة)، هو المستى «هيول» فإذا أخذ مع اعتبار استدادات طواية ومرضية وصفية فهد الجسم، وإذا أخذ بالنبة إلى الهبات التي فيه، فهو الحل.

وإذا أخذ بالنسبة إلى ما يحسل منه من الأنواع ويتبلال عليه من القور، فهو الهيول. (ب رسائة شيخ إشراق/١٦)

الأسطقشات الأربعة (الشار، الهواء، الارض، الماء) التي هي هيول الأجسام المركّبة.

الله) التي هي عيول الاجسام المرب. يطلق القائلون بالأجزاء التي لا تتجزّى عليا اسم الهيولي. (رسائل ابن رشد كاب ما بعد الطبية/٣٣) الهوجودات الهسوسة فيا شيء غير متغيّر بالذّات بل ثابت، وهي القسورة، وفيا ما يشفيّر دائماً وهو الهيل. (نضر ما بعد الظبية/11)

هي جوهر من حيث هي موضوعة للقبورة. (نفس الصدر/٧٦٩)

> هي علَّة شخص الجوهر الحسوس فقط . هي علَّة الجوهر (نفس المعدر/٧٧٢)

إنَّ كلّ منفيّر فإنّها يتغيّر من شيء والى شيء ومن شيء.

فَأَمَّا الَّذِي هَنه يَسْفَيْر فِهُو الْحَرِّكُ ۽ وأمَّا منه يَسْحَرُكُ فِهُو الْمِولِ.... (نَفَى الْمَعْرِ/١٤٥٤)

هيولي الجوهر هي علّـة هيولي سائر القالات. (نفس المدر/١٥٥٢)

إن كان المحلل غنياً عن الحال فيه مطلقاً ستي موضوعاً, ويسمى الحال فيه عرضاً, وإن كان له حاجة من وجه يستى هيبولى, (إيضاح القاصد من حكة عن الفواهد/١٢٤)

الجرهر إِمَّا أَنْ يَكُونَ عَمَّا وَهُوَ الْمَيُولُ أَوَ حَالَاً وَهُو القدورة ، أو مركّباً منها وهو الجسم أو لا كذلك وهو المفارق . (مطالع الأنظار/۱۰۸) الجوهر إن كان عملاً للحال فهو المويل .

الجوهر إمّا متحيّز وهو الجسم أو لا ، وهو إمّا أن يكون جزءاً من المتحيّز أو لا ، والأوّل إمّا علّ وهو الهيول .... (شرح حكمة العين/٢١٣)

الجوهر إن كان حالاً في جوهر آخر فصورة إنا جسميّة أو نـوعـيّة، وان كـان عـّلاً لها؛ أي للمّورة فهيولي. (شرم الوافد/٢٠٠)

ما به الشّيء بالقوّة. (حاشة الهاكسات/١٣٤) الجوهر إمّا أن يكون حالاً وهو القبورة، أو محكّة وهو الهيول. (نفس الهمدر/٤٠٠)

إنّه الجوهس المستعلا ببذاته لأيّة صورة وصفة -حسمانيّة .

جوهرٌ بالقرّة مندمج فيه التقص والحاجة إلى التمام ليست فيا جهة الضطيّة والكال إلّا فعليّة القرّة وكمال التقص. (نفس الصدر/٥٥)

جوهر بالقوّة لا صورة لها. (نفس المدر/١٣١)

الجوهر القابل للضور الحسيّة.

جوهر قابل للقور الجسمانية. (نفى الصدر ٧٧/١)
الحُلُّ إِمَّا أَنْ يَكُونَ مَعْتَمَراً فِي وجوده الشَّخْصي إِلَّ
الوجود المطلق المامي للحال بأي تشخَص يكون،
فيستى عند هؤلاه (الجمهور) بالحيول. (نفى
الصدر /٧٣٧)

الجرهر إقدا أن يكون في عنل أو لا يكون فيه والكائن في الهل هو القورة الماتية. وفير الكائن فيه إنتا أن يكون عبلاً لشيء يستقرم به أو لا يكون مركباً من الهيول، والثاني لا يملو إنا أن يكون مركباً من الهيول والقورة وهو الجسم، أو لا يكون إوجيدتية لا يخلو إنا ذا علاقة انفمالية بالجسم بوجه من الوجوه وهو التفس، أو لا يكون وهو المثل. (فس المعد /٣٤١)

الجوهر منها (أي العرض والجسم) هو الحيول عل

مصطلح الشلويمات. (نفس المصدر ۱۷/۲) يكون امتداداً جوهريّاً ممتداً بذاته أو مقداراً قائماً

يدود المدر ۱۸/۱) بنف، (نفس العدر ۱۸/۱)

الجوهر إن كان عمّلًا لجوهر آخر بحيث يتعصّل منها وحدة طبيعيّة ، ونوع طبيعي فهو الهيولى . (شرح الهداية الأثريّة/٢٦/)

الجوهر إن كان عملًا لجوهر آخر فهيول. (كشّاف اصطلاحات الفنون/٢٠٦)

شيء قابل للقور مطلقاً من غير تخصيص بصورة مينة. (نفس المدر/١٩٣٤)

- الجسم ، الحال والحلّ ، الجسم الطبيعي ، الصورة ، العقل ، النفس .

(١٨٥٤) الهيمولى الأولى هي جوهر بسيط معقول لا يدركه الحس. (رسائل انوان القنفاء ٢/٧) الهيمول الأولى قبلت المقدار الذي هو القلول والمرض والممتى فصارت بذلك جسساً مطلقاً وهو المؤلى الأولى المسابد ١٨٧/٣)

الهيول الأولى وهي جوهرة بسيطة روحانية قابلة من الشفس من القور والأشكال بالزمان شيئاً بعد شيء، فأوّل صورة قبلت الهيولي القول والعرض والعدق، فكانت بذلك جسناً مطلقاً وهو الهيولي النّائية. (نفس الصد ١٩٧/٢)

جوهر بسيط، منفعل، معقول، قابل لكلّ صورة. (نفس الصدر ٢٣٧/٣)

هي جوهر عقل أبسط من الجسم الطبيمي. (الزمائل لصاراللين/١٣١)

حقيقتها أنّها قوّة شيء، وقوّة على شيء. (رسالة حدوث العالم/١٩٤)

(١٨٥٥) الهيول المطلقة هي جوهر وجوده بالفعل إنّا يمصل بقبوله الشورة الجسميّة لقوّة فيه قابلة للقور وليس له في ذاته صورة تحقم إلّا معنى

#### 44 \$/اغيولي المطلقة

القوّة .

يقال لكلّ شيء من شأنه أن يقبل كمالاً تا وأمراً ليس فيه . فيكون بالقياس إلى ما ليس فيه هيولى، وبالقياس إلى ما فيه موضوعاً. (الحدود لابن سينا /١٧، رسائل ابن سينا /٩٣)

كل جوهر ليس في موضوع إن لم يكن في عل أ أصلاً ؛ فإنا أن يكون عملاً بنفسه لا تركيب فيه ، أو لا يكون ، فإن كان عملاً بنفسه لا تركيب فيه . فإنا تستيه الهيول المطلقة . (التباه من الغرق في بحر الشعلات /11)

هي جوهر، وجوده بالغمل إنّا يحصل بقبوله الفررة الجسمائيّة ؛ كترة قابلة القبور. وليس له في ذاته صورة إلّا محنى القرّة، وهو الآن عندهم قسم الجسم ؛ المنقسم بالقسمة المعنويّة. (تافت الغلامة/٢٤٧)

هي أوّل ما قبلت صورة الجسم الّذي هو الطول والعرض والعمق، ثمّ بتوسّط الجسم تقبل سائر القور من التّدوير والتّشليث والتربيع وما شاكل ذلك . (رسائل انوان الشفاء ١٨٣/٢)





ــه الرّطوبة، اليبوسة.

(۱۸۵۷) أليسوسة البيس ملّة سهولة انحصار الشّيء بذات غيره وعسر انحصار بذاته. (رسائل الكندي الفلغية/(۱۷۱)

التندي الطبعة (۱۷۷) الرّطوبة سيلان أجزاء الهيول واليبوسة نماسكها: (رسائل إنبوان الضفاء ٣٨٦/٣)

البُّيس علَّة سهولة انحصار الثِّيء بذاته، وعسر انحصاره بذات غيره.

هر الكيفيّة الّتي تحفظ شكل الجسم الّذي هي فيه حتى لا بتشكّل بشكل ما يحبط به بسهولة. (القاسات/٣١٥)

كَيْمَة إنفعاليّة عبرة القبول للحصر والشّكل الفريب عبيرة القرك له والعود إلى شكله الطّبيعي. (الحدود لابن بنا /٣٦، رسائل ابن بنا

۱۹۲۲، تافت الفلاسفة (۳۰۷)
هي الكيفيّة التي بها يصر انحصار الجسم وتشكّله
من غيره وبها يحسر تتركه لذلك . (طبيعيّات الشفاء
الفرّ الثلاث (۱۳۵/۱۳)

هي الَّتي بها يبسر انحصار الجسم وبها يعسر تركه.

(١٨٥٦) اليابس هو الذي في طباعه نمانع إلاّ انَّ في طباعه إسكان قبول ذلك صند تكلَّف يجشمه القاسر إبّاه. (طبيعيات الثّفا الغن الثّاك/١٨٧)

هو الّذي يقبل ذلك (الشّكل والانخراق) ببطء. (نفس الصدر الننّ الثّاني/٢٦)

هو قابل الأشكال بعسر. (إيضاح المناصد من حكة عين الغواعد/٢١٣)

هو ما يسهل تفرّقه ويصعب اتصاله لذاته بأن يكون ذلك الجسم في نفسه بحيث تتفرّق أجزاؤه وتلفوك بسهولة.

هي الكيفيّة الّتي يكون الجسم بها سهل الشفرّق عسر الاجتماع . (شرح الواقف/٢٤٠)

الأجسام ما يتفرق أجزاؤه ويتحرك بسهولة؛ إمّا الهمض تساسك الأجزاء بعضها ببعض، وإمّا لتركّبه من أجزاء صغار مع صلابة كلّ منها، قالأقل الباسر.

هو الّذي في طباعه مانع يمنع من ذلك (عن قبول الأشكال النغريبة ورفضها) مع إمكانه. (الحكة التعالية (٧٥/)

(التحميل/١٧٢)

المتحازة من نفسها، لا بالحيّز، الغريب. (الحدود والغروق /٧٧-٦٦)

کیفیتی است که موجب قبول و ترک نشکل

است به صعوبت. (رسالة أنواريّة/٩٢)

إنها عبيرة الانحصار من غيرها صهلة الانحصار من ذاتها . (رسائل ابن رئد، كتاب الكون والضاد/١٧) عبارة عن الكيفيّة التي بها يكون الجسم فير الالتصاق بالنفير فير الانفصال عنه . (شرحى

الالتصاق بالفير غير الانفصال عنه, (شرحي الإشارات للزاني ٢٠٠/١)

کیفیتی است که جسم به آن قابل آن تشکّل باشد و ترک آن بمسر (۱) (درّة التاج ۷۰/۳)

هي الكيفيّة الّتي بها يعير الجسم صر التَسْكُل بالشّكل الغريب وصر الترك له بعد حصوله له ، ويفتر إيضاً بالكيفيّة الّتي بها يصر الاتصال والانفصال عن الغير. (إيضاح المقاصد من حكمة مين الفرامد/مدا)

می الجناف.

ي الكيفيّة التي بها بصير الجسم صعب التشكّل بشكل الحاوي الغريب وصعب النّرك . (مطالع الأنظاء/دد)

هي الكيفيّة الّتي بها يصير الجسم صر التشكّل، وعسر القرك له بعد قبوله إيّاه. (شرع حكمة العين/٢٩٠)

هي الكيفية التي بها يصبر الجسم قابلاً للأشكال وتركها بعسر. (نفس الصدر/٥٠٦)

هي الَّتِي يعسر بها قبول الشَّكل الفريب وتركه . (الحكة التعالية ٧٣/١)

كيفيّة تقتضى كون الجسم الشريع الثفرّق عسير الاجتماع. (نفس الصدر ٧٥/١)

 ١ ــ هي الكينية ألني يها يقبل الجسم الششكمل، ويكون تركه بعسر.

هي من الكيفيّات الملموسة وتقابل الرّطوبة بالتضاد.

عسر التشكّل، أي كيفيّة تقتضى ذلك (صند الحكماء).

هي الكيفيّة ألّق يكون الجسم بها مهل التّفرّق صر الاجتماع. (كشّاف اصطلاحات الفنون /١٥٤٤، ١٩٥٢)

ـه الرّطوبة ، البابس .

(۱۸۵۸) اليسار واليمين اليمين هذا هو طرف العرض الذي منه يبندئ الحيوان الشاهي يتحرك في الكمان. واليسار هو مقابل هذا. (رسائل ابن رشد كتاب الشاء والعالم/٢٦)

> (١٨٥٩) اليقظة جه التوم.

ــه الجهة.

(۱۹۹۰) اليقين هو سكون الضهم مع ثبات القضية (۱۷۸۰) القضية برهان . (رسائل الكندي القلمية (۱۷۱) سكون الفهم مع ثبات القضية برهان . وأيضاً هو وضوح حقيقة الشيء في التفسى . مطابقة المثل معقوله . (القابسات/۲۹۳) هو أن تعلم أذك علمت ، وتعلم أذك علمت .

إدراك مع منازعة لقرّة أخرى. (التحصيل/٨١٦) هو امتقاد أنّ التّيء كنا مع مطابقته للواقع واعتقاد أنّه لا مكن أن يكون إلّا كذا. (شرر

> المواقف/٧٠) ــه اليقين بأقسامه.

(اللمليقات/٧٩)

(١٨٦١) اليقين (بأقسامه) علم اليقين ومن اليقين وحق اليقين.

فالأوّل التصديق بالأمور الــُـَـظريّـة الكُلّـيّـة مستفاداً من البرهان كالعلم بوجود الشّمس للأعمى .

وثانيا مشاهدتها بالبصيرة الباطنة كمشاهدة مين الشمس يغا البصر.

والقالث صيورة اللفس طحدة بالفارق المقلي الدين المقلل الذي هو كل المقولات. ولا يوجد له مثال في

عالم الحسّ، لعدم إمكان الانتحاد بين شيئين في الجسمانيّات. (الحكة العالمة ١٩٥/٤)

ــه التصديق، العلم.

(۱۸۹۲) اليمين حه البسار.



# الفهرس

| 1                                |   | -                               |
|----------------------------------|---|---------------------------------|
| الأثر: ه                         |   | الأخرة: ١                       |
| الأثير: ٥                        | * | า :ฮฺรีเ                        |
| الاجتماع: ٦                      |   | الآن: ١                         |
| الاجتماع الفاضل: ٦               |   | الابتداء: ١                     |
| الأجزاء المتباينة والمتداخلة: ٦  |   | الابتهاج: ٢                     |
| الأجزاء المتداخلة: ٦             |   | الأبد: ٢                        |
| الأجزاء المعنويّة والمقداريّة: ٦ |   | الإبداع: ٢                      |
| الأجزاء المقداريّة: ٦            |   | الأبدي: ٣                       |
| الاجسام الأربعة: ٦               |   | الإبصار: ٣                      |
| الأجسام الأولى والثَّانية: ٦     |   | إيليس: ٣                        |
| الأجسام البسيطة والمركّبة: ٦     |   | الاتَّحاد: ٣                    |
| الأجسام الثانية: ٧               |   | الاتَّحاد الحقيقيّ والمجازيّ: ٤ |
| الأجسام الطبيعيّة: ٧             |   | الاتحاد المجازي: ٤              |
| الأجسام المتناسلة: ٧             |   | الاتّماف: ٤                     |
| الأجسام المركّبة: ٧              |   | الاتَّصال: ٤                    |
| الإجماع: ٧                       |   | الاتفاق: ٥                      |

# شرح المسطلحات الفلسفيّة / • 10

| الأرواح الخيرة والشّريرة والمقتصدة: ١٥  | الإحداث: ٧                          |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| الأرواح الشرّيرة: ١٦                    | الإحداث الزّمانيّ وغير الزّمانيّ: ٧ |
| الأرواح المقتصدة: ١٦                    | الإحداث الغير الزماني: ٧            |
| الأزل: ١٦                               | الإحساس: ٨                          |
| الأزلئ: ١٦                              | الأحكام الباطنة والظَّاهرة: ٨       |
| الأزليَّة: ١٦                           | الأحكام الطَّاهرة: ٨                |
| الاستحالة: ١٦                           | الأحلام: ٨                          |
| الاستدلال: ١٧                           | الأحوال الأوَّليَّة والنَّانية: ٩   |
| الاستعداد: ۱۷                           | الإخبار: ٩                          |
| الاستعدادت: ۱۷                          | الاخترام: ٩                         |
| الاستعداد الضّعيف والقويّ والمتوسّط: ١٧ | الاختلاف النّام: ٩                  |
| الاستعداد القوّى: ١٨                    | الاختلاط: ٩                         |
| الاستعداد المتوسّط: ١٨                  | الاختيار: ٩                         |
| الاستطاعة: ١٨                           | الأخير: ١٠                          |
| الاستقراء: ۱۸                           | الإدراك: ١٠                         |
| الاستكمال: ١٨                           | الإدراك الانطباعيّ والعضوريّ: ١١    |
| الأسطرنوميا: ١٨                         | الإدراك الثَّاني: ١١                |
| الأسطقس: ١٨                             | الإدراك الحضوري: ١١                 |
| الأسطقسّات: ١٩                          | الإدراكات: ١١                       |
| الأسطقسّات الأربعة: ١٩                  | الأذى: ١٣                           |
| الأسطقش الأوّل: ١٩                      | الإذعان: ١٣                         |
| الأسفل: ١٩                              | الإرادة: ١٣                         |
| أسفل السّافلين: ١٩                      | إرادة المخلوق: ١٤                   |
| الإسلام: ١٩                             | إراته ـ تعالى ـ: ١٥                 |
| الاسم البسيط: ١٩                        | الارتياب: ١٥                        |
| الاسم المتباين: ٢٠                      | الأرض: ١٥                           |

| لاسم المترادف: 20     | الأعراض: ٢٤                    |
|-----------------------|--------------------------------|
| الاسم المتَّفق: ٢٠    | الأعصاب: ٢٤                    |
| الاسم المتواطىء: ٢٠   | الأعضاء البسيطة و المركّبة: ٢٤ |
| الاسم المركّب: ٢٠     | الأعضاء المركّبة: ٢٤           |
| الاسم المشتق: ٢٠      | أعلى العلّين: ٢٤               |
| الاسم المشترك: ٣١     | الأعيان: ٢٤                    |
| الاسم المشكّك: ٢١     | الأعيان الثَّابِنة: ٢٤         |
| ا <b>لإ</b> شارة: ٢١  | الاغتذاء: ٢٤                   |
| الاشتداد: ۲۱          | الإغواء: ٢٤                    |
| الاشتداد الكيفي: ٢١   | الافتراق: ٢٥                   |
| الأشخاص و الأعيان: ٢١ | الأفمال الجميلة: ٢٥            |
| الأشياء المتمدّدة: ٢٢ | الأفمال الحيوانيّة: ٢٥         |
| الأشياء المتوسّطة: ٢٢ | الأفعال الخيرات: ٢٥            |
| الأصل الموضوع: ٢٢     | الأفمال القبيحة: ٢٥            |
| الأموات: ٢٢           | الأفعال النباتية: ٢٥           |
| الإضافة: 27           | الأُفق: ٢٥                     |
| الإضافة المعيّة: ٢٣   | الإقهام: ٢٥                    |
| الإضافة الوجوديّة: ٢٣ | الاقتناء: ٢٥                   |
| الأضداد: ٢٣           | الإقناع: ٢٥                    |
| الاضطرار: ٢٣          | الاكتساب: ٢٥                   |
| أضفات أحلام: ٢٣       | الله ـ تمالي ـ : ٢٥            |
| الاعتبار: ٢٤          | الإله: ٢٦                      |
| الإعتفاد: ۲۲          | الإلهيّات: ٢٦                  |
| الاعتماد: ٢٤          | الالتصاف: ٢٦                   |
| الاعتياد: ٢٤          | الإلحاد: ٢٦                    |
| الأعداد: ٢٤           | الإلزام: ٢٦                    |

# شرح المصطلحات الفلسفيّة / 107

| الإلف: ٢٦                              | الإمكان الاستعدادي: ٣٠             |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| الأنفاظ الأوّل و الأُلفاظ القّواني: ٢٦ | الإمكان الأخصّ: ٣٠                 |
| الأتفاط التَّواني: ٢٦                  | الإمكان الاستقبالي: ٣٠             |
| الألم: ٢٦                              | الإمكان الذَّاتي: ٣٠               |
| الأكم الجسماني والرّوحانيّ: ٢٧         | الإمكان العام: ٣١                  |
| الأَلم الرّوحانيّ: ٢٧                  | الإمكان الوقوعي: ٣١                |
| الألوان: ۲۷                            | الأملس: ٣١                         |
| الإيهام: ٢٧                            | الأمور التّعليميّة العلّبيعيّة: ٣١ |
| الألياف المصدّرة و الموردة: ٢٧         | الأمور الطّبيعيّة: ٣١              |
| الأكياف الموردة: ٢٧                    | الأمور العامّة: ٣١                 |
| الإمام: ۲۸                             | الأمور العبرهنة: ٣١                |
| الإمان: ۲۸                             | الأُمور المحسوسة و المعقولة: ٣١    |
| الامتداد: ۲۸                           | الأُمور المعقولة: ٣١               |
| الامتداد القارّ: ٢٨                    | الأُمور الممكنة: ٣١                |
| الامتداد غير القارّ: ٢٨                | الانطاش: ٣٢                        |
| الامتزاج: ٢٨                           | الانتفاع: ٣٢                       |
| الامتناع: ٢٨                           | الانقال: ٣٢                        |
| الأنت الفاضلة: ٨٨                      | الانشاء: ٢٢                        |
| الأمر الاتفاقي: ٢٩                     | الانجذاب: ٣٢                       |
| الأمر الإرادي: ٢٩                      | الانحصار: ٣٢                       |
| الأمر بالفعل: ٢٩                       | الانحناء: ٣٢                       |
| الأمر بالقوّة: ٢٩                      | الانخراق: 22                       |
| الأمر الطّبيعيّ: ٢٩                    | الاندماج: ٣٣                       |
| الأمر العامّ: ٢٩                       | الانرضاض: ٣٣                       |
| الإمكان: ٢٩                            | الإنسان: ٣٣                        |
| الإمكان الخاص والعام: ٣٠               | الإنسان الإلهي و السّبميّ: ٣٣      |
|                                        |                                    |

## 404/الفهرس

| أوَّل الموجودات: ٣٨              | الإنسان البهيمي: ٣٤             |
|----------------------------------|---------------------------------|
| الأوَّليَّات: ٣٨                 | الإنسان السّبعيّ: ٣٤            |
| الأزلية: ٣٨                      | الإنسان المعقول: ٣٤             |
| الأوَّلِيَّةِ الذَّاتِيَّةِ: ٣٨  | الإنسانيّة: ٣٤                  |
| الإيجاب: ٣٨                      | الإنشاء: ٣٤                     |
| الإيجاد: ٣٨                      | الانشقاق: ٣٤                    |
| الإيمان: ٣٨                      | الانمكاس: ٣٤                    |
| الأين: ٣٩                        | الانتمار: ٣٤                    |
| الأبن الحقيقيّ وغير الحقيقيّ: ٣٩ | الإنفراد: ٣٤                    |
| الأين غير الحقيقيّ: ٣٩           | الإنفشاش: ٣٤                    |
| الباري ـ تعالى ـ : ٤١            | الانفصال: ٢٤                    |
| الباطل: ٤١                       | الانفعال: ٣٤                    |
| ٠ البخار: ٤١                     | الانفعالات: ٣٥                  |
| البخت: ٤٢                        | الانفعاليّات: ٢٥                |
| البخل: ٤٢                        | الانقسام: ٣٦                    |
| البدامة: ٤٢                      | الانقطاع: ٣٦                    |
| البدن : ٤٢                       | الانقلاب والحركة: ٣٦            |
| البدن الأُخرويّ: ٤٣              | الانكسار و الانرضاض: ٣٦         |
| البديهيّ: ٤٣                     | الأنوام: ٣٦                     |
| البَرَّه: ٤٣                     | إِنْسَيْةِ الشَّىء: ٣٦          |
| البرزخ: ٤٣                       | أن يفمل؛ ٣٦                     |
| البرق: ٤٣                        | أن ينفعل: ٣٧                    |
| البرودة: ٤٣                      | أوائل المحسوسات و الملموسات: ٣٧ |
| البرهان: ٤٤                      | أواثل الملموسات: ٣٧             |
| برهان إنَّ: ££                   | الأوّل _سبحانه _: ٣٧            |
| برهان الدّور: ££                 | أوّل الحوادث: ٣٧                |

# شرح الصطلحات الفلسفيّة/102

| برهان لم: 22                      | الثَّاخِر بالزِّمان: ٥٠    |
|-----------------------------------|----------------------------|
| البريق: ££                        | التَّاخَر بالشَّرف: ٥٠     |
| البسائط والمرتجات: ٤٤             | التَّأْخَر بالطّبع: ٥٠     |
| البسيط: 80                        | التَّأخَّر بالعلَّيَّة: ٥٠ |
| بسيط الجهات: ٤٥                   | التّأليف و التّرتيب: ٥٠    |
| البسيط الخارجي والمقلي: ٤٦        | النَّامَ: ٥٠               |
| البسيط المقلي: ٤٦                 | التَّامَّ في الوجود: ٥٦    |
| البصر: ٤٦                         | الثَّامَّ في الجمال: ٥٦    |
| البطء: ٤٦                         | الثَّامُّ في الجوهر: ٥١    |
| البطيء: ٤٧                        | الثَّامِّ في المُظم: ٥٦    |
| البعث: ٤٧                         | التّبخير: ٥١               |
| البُعد: ٤٧                        | التَبذير: ٥١               |
| البقاء: ٤٧                        | التَّالي: ١٥               |
| البكاء: ٤٧                        | التجرّد: ٥٢                |
| البلاغة: ٤٧                       | النَّحت: ٥٢                |
| الِلَّة: ٤٧                       | التّحديد: ٥٢               |
| بماذا وجوده: ٤٨                   | التّحصيل: ٥٢               |
| البنية: ٤٨                        | التحليل و التّقسيم: ٥٢     |
| اليهاء: ٤٨                        | التَّخدير: ٥٢              |
| البهائم: ٤٨                       | التّخلخل: ٥٢               |
| البياض: ٤٨                        | التَّخلخل الحقيقيَّ: ٥٣    |
| القَالَر و القَائير: ٤٩           | التّخيّل: ٥٣               |
| القَاثير: ٤٩                      | التّداخل: ٥٤               |
| التّأديب والتّعليم و التّعلّم: ٤٩ | التداخل الممتنع: ٥٤        |
| التَّأْخَر بِاللَّذَاتِ: ٤٩       | النَّدبير: 01              |
| التَّأْخُر بالرَّبَة: ٤٩          | التَّدخين: ٥٤              |
|                                   |                            |

| القريج: ٥٥                         | التَّغيَّر: ٦٠                |
|------------------------------------|-------------------------------|
| التَّنكَر: ٥٥                      | التّغيّر المستقيم: ٦١         |
| التّرتيب: ٥٥                       | القَفَيْت: ٦١                 |
| التُركيب: ٥٦                       | التَّفرَق: ٦١                 |
| التسخير الحقيقيّ وغير الحقيقيّ: ٥٦ | تفرّق الاتصال: ٦١             |
| التَّسخير الطَّبيميّ: ٥٦           | التَّفرقة: ٦١                 |
| التُسخير غير الحقيقيّ: ٥٦          | التَّفريق: ٦٦                 |
| التَسخير النّفساني: ٥٦             | التَّفلسف: ٦١                 |
| -<br>التسلسل: ٥٦                   | القَف: ٦١                     |
| التَّسْخَصُ: ٥٦                    | القَمَابِل: ٦١                |
| الشَّكَل: ٧٥                       | تقابل السّلب والإيجاب: ٦٣     |
| التَّصِدِيقَ: ٥٧                   | تقابل الضَّدُين: ٦٢           |
| التَّصديق البديهيّ: ٥٧             | تقابل العدم والملكة: ٦٢       |
| التصديق الضّروريّ و الكسبىّ: ٥٧    | تقابل المضافين: ٦٢            |
| التَّصنيف: ٥٧                      | التَقدَم: ٦٣                  |
| التُمور: ٨٥                        | التَقدَّمُ بالحقّ: ٦٣         |
| التَّصور البسيط العقليّ: ٥٨        | التَّقَدُمُ بِالذَّاتِ: ٦٣    |
| التّصور بالفعل: ٥٨                 | النَّقَدُّم بالرَّبَّة؛ ٦٣    |
| التَّصوّر الضّروريّ والكسبق: ٥٨    | التَّقدُّمُ بِالزَّمَانِ: ٦٤  |
| القَماند: ٨٥                       | التَّقدُم بالطَّبع: ٦٤        |
| التَّعجّب: ٥٨                      | التَقدَّمُ بالعلَّيَّةِ: ٦٤   |
| التَّمقَل: ٨٥                      | التَّقَدُّمُ الدَّمَرِيِّ: ٦٤ |
| التَّعلَم: ٦٠                      | التَقدير: ٦٤                  |
| القطيم: ٦٠                         | التَّقسيم: ٦٤                 |
| التَّعيّن: ٦٠                      | التَقليد: ٦٤                  |
| التّغذّي: ٦٠                       | التَكانف: ٦٤                  |
|                                    |                               |

# شرح المعطلمات الفلسفيّة /107

| וֹט                  | التّكلّم: ١٥   |
|----------------------|----------------|
| دّة: ٦٥              | تكؤن الماذ     |
| il i                 | التُّكوين: ٥   |
| ن ه ۲۰               | تلقاء النّفس   |
| יר וני               | التّماش: ٦     |
| ר ווֹי               | التّمثيل: ٦    |
| JI Y                 | التَّمدُد: ٦٦  |
| ٦ ال                 | التّموّج: ١٦   |
| ٦                    | التّمييز: ١٦   |
| ٦                    | التناسخ: ٦.    |
| لمكوتي: ٦٦ ال        | التّاسخ الم    |
| JI 77                | التّناقض: ١    |
| سب الوضع: ٦٧ ال      | التناهي بح     |
| المقدار: ٦٧ ج        | التناهي في     |
| ר ונ                 | التّوالي: ١٧   |
| ال                   | التُّوبة: ٦٧   |
| יר ור                | التوحيد: ٧     |
| ې صفات الجلال: ٦٧ ال | التوحيد في     |
| ي صفات الجمال: ٦٧ ال | التُّوحيد في   |
| ي صفات الفعل: ٦٨ ال  | التّوحيد في    |
| ال                   | الْتَودّد: ٦٨  |
| ١, ال                | التّوفيق: ١٨   |
| ר וע                 | التُّوكُّل: ١٨ |
| ר                    | التّوهم: ١٨    |
| ١.                   | التُهوّر: ٦٨   |
| ال                   | التَهيَّوُ: ٦٩ |
|                      |                |

٧٨

# 404/الفهرس

| جودة التّخييل: ٨٤                       |    | الجسم الغير المشتعل: ٧٩                  |
|-----------------------------------------|----|------------------------------------------|
| . ر ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |    | الجسم الكثيف واللطيف: ٧٩                 |
| جودة الرّأي: ٨٤<br>جودة الرّأي: ٨٤      |    |                                          |
| . ي. ر.<br>الجوهر: ٨٤                   |    | . با                                     |
| <br>الجوهر الخارجيّ والذّهنيّ: ٨٨       |    | الجسم المتكوّن: ٨٠                       |
| الجوهر الذَّهنيّ: ٨٨                    |    | الجسم المدخّن: ٨٠                        |
| الجوهر الفرد: ٨٨                        |    | الجسم المركّب: ٨٠                        |
| الجوهر المجرّد: ۸۸                      |    | الجسم المشتعل و غير المشتعل: ٨٠          |
| الجوهر المحسوس و المعقول: ٨٨            |    | الجسم المقتصد: ٨٠                        |
| الجوهر المعقول: ٨٨                      |    | الجسميّة: ٨٠                             |
| الجوهر المفارق: ٨٨                      |    | الجمل: ٨١                                |
| الجوهريّة: ٨٨                           |    | الجعل البسيط: ٨١                         |
| الجهة: ٨٩                               | 90 | الجعل المؤلّف: ٨١                        |
| <br>الجهل: ۸۹                           |    | البغاف: ٨١                               |
| الجهل البسيط و المركب: ٨٩               |    | الجمال: ۸۱                               |
| الجهل المركب: ٨٩                        |    | الجمع: ٨١                                |
| جهتم: ٩٠                                |    | ٠ - الجميع: ٨١                           |
| الحادث: ٩١                              |    | ، بي<br>الجنس: AY                        |
| الحادث الزّمانيّ: ٩١                    |    | الجنّ: ٨٢                                |
| المعادث الذَّاتيّ: ٩٦                   |    | .ي<br>البينّة: AY                        |
| الحاسد: ۹۲<br>الحاسد: ۹۲                |    | الجواد: ۸۲                               |
| الحاش: ٩٢                               |    | الجواهر الأُوّل والقّواني: ٨٣            |
| الحافظة: ٩٢                             |    | الجواهر الثّواني: ٨٣                     |
| الحالّ: ٩٢                              |    | الجواهر الجسمانيّة والغير الجسمانيّة: ٨٣ |
| الحال (والملكة): ٩٣                     |    | الجواهر الغير الجسمانيّة: ٨٣             |
| الحال الطُّبِيميَّة: ٩٣                 |    | الجود: ۸۳                                |
|                                         |    | ••                                       |

## شرح المسطلحات الفلسفيّة /808

| الحبَّة: ٩٢           | الحركة الاختياريّة: ١٠٢                    |
|-----------------------|--------------------------------------------|
| الحدّ: ٩٤             | الحركة الإرادية: ١٠٢                       |
| الحدّ النّام: ٩٤      | الحركة الأزلية: ١٠٣<br>الحركة الأزلية: ١٠٣ |
| الحدّ النّاقمن: ٩٤    | العركة الاستحالية: ١٠٢                     |
| الحدُّ الأوسط: ٩٥     | • •                                        |
|                       | الحركة الاصمحلالية، والربوية: ١٠٤          |
| العدس: ٩٥             | الحركة بالذَّات و بالعرض: ١٠٤              |
| الحدس الصّناعيّ: ٩٥   | الحركة البسيطة والمركّبة: ١٠٤              |
| الحدسيّات: ٩٥         | الحركة البطيئة: ١٠٤                        |
| الحدوث: ٩٥            | الحركة بالعرض: ١٠٤                         |
| الحدوث الإضافيّ: ٩٦   | الحركة التَّدريجيَّة والدُّفعيَّة: ١٠٤     |
| الحدوث بالقياس: ٩٦    | الحركة النسخيريّة: ١٠٤                     |
| الحدوث التّدريجيّ: ٩٦ | الحركة الجوهريّة: ١٠٤                      |
| الحدوث الدُّفعيّ: ٩٦  | الحركة الدَّفعيَّة: ١٠٥                    |
| الحدوث الدَّهريّ: ٩٦  | الحركة الدُّوربَّة: ١٠٥                    |
| الحدوث الذَّاتيّ: ٩٧  | الحركة الذَّاتِيَّة: ١٠٥                   |
| الحدوث الزّمانيّ: ٩٧  | الحركة الزّبويّة: ١٠٥                      |
| العدوث المطلق: ٩٨     | الحركة الـتريعة: ١٠٥                       |
| الحرارة: ٩٨           | الحركة الطَّبيعيَّة: ١٠٦                   |
| الحرارة الغريبة: ٩٩   | الحركة العرضيّة: ١٠٧                       |
| الحرارة الفريزيّة: ٩٩ | الحركة الفسادية: ١٠٧                       |
| الحرارة المعنويّة: ٩٩ | الحركة الفلكية: ١٠٧                        |
| الحرافة: ٩٩           | الحركة في الأين والكمّ و الكيف والوضع: ١٠٧ |
| الحز: ٩٩              | الحركة في الكمّ: ١٠٨                       |
| العرف: ١٩             | الحركة في الكيف: ١٠٨                       |
| حرف «ما»: ۱۰۰         | الحركة في مقولة: ١٠٨                       |
| العركة: ١٠٠           | الحركة القسريّة: ١٠٨                       |

| البحق: ١١٤                      | حركة الكلِّ: ١٠٩                 |
|---------------------------------|----------------------------------|
| الحقّ الأوّل: ١١٤               | الحركة الكونيّة والفساديّة: ١٠٩  |
| المقيقة: ١١٤                    | الحركة المستديرة والمستقيمة: ١٠٩ |
| حقيقة الحقائق: ١١٥              | الحركة المستقيمة: ١٠٩            |
| الحقيقة والمجاز: ١١٥            | الحركة المكانية: ١٠٩             |
| الحكم: ١١٥                      | الحركة المنضادة: ١٠٩             |
| الحكمة: ١١٥                     | العركة النّباتية: ١١٠            |
| الحكمة الإلهيّة: ١١٧            | الحركة النَّفسانيَّة: ١١٠        |
| الحكمة الخُلفيّة: ١١٧           | حركة النَّقلة: ١١٠               |
| الحكمة الزياضيّة: ١١٧           | حوكة النَّموَّ: ١١٠              |
| الحكمة الطبيعيّة: ١١٧           | الحركة الواحدة: ١١٠              |
| الحكمة العمليّة: ١١٧            | الحركة الوضعيّة: ١١١             |
| الحكمة الفريزيّة: ١١٨           | المعروف: ١١١                     |
| الحكمة المديّة: ١١٨             | الحرّيّة: ١١١                    |
| الحكمة النَّظريَّة: ١١٨         | الحزم: ۱۱۱                       |
| الحكيم: ١١٨                     | الحزن: ۱۱۱                       |
| الحلاوة: ١١٨                    | الحباب: ۱۱۲                      |
| الحلم: ١٢٠                      | الحسد: ۱۹۲                       |
| الحلول: ١٢٠                     | العش: ١١٢                        |
| الحمق: ١٢٠                      | العش المشترك: ١١٢                |
| الحماقة: ١٢٠                    | العَسَن: ١١٣                     |
| الحمل: ١٢٠                      | العشر: ۱۹۲                       |
| الحمل الأوّليّ الذَّاتيّ: ١٢٠   | الحصة: ١١٣                       |
| الحمل الشَّانع الصَّناعيِّ: ١٢٠ | حصول العبورة في الحسّ: ١١٣       |
| الحمل المتعارف: ١٣١             | الحفظ: ١١٤                       |
| الحبوضة: ١٢١                    | المقد: ١١٤                       |
|                                 |                                  |

### شرح المسطلعات الفلسفيّة / 89 م

الحواش: ١٢١ الخطور: ۱۲۸ الحياء: ١٢١ الخفّة: ١٢٨

الحياة: ١٢١ الخفيف: ١٢٨

الحياة الإراديّة والطّبيعيّة والعرضيّة: ١٢٢ الخفيف بالإضافة: ١٢٨

حياة الحيوان: ١٢٢ الخفيف المطلق: 129

الحياة الطّبيعيّة: ١٢٢ الغَلا: ١٢٩

الحياة المرضيّة: ١٢٢ الغلاف: ١٢٩

الحيوان: ١٢٢ الخُلف: ١٢٩

الحيوان الأعجم والنَّاطق: ١٢٣ الخَلق: ١٢٩

الحيوان الكامل: ١٣٣ الخَّلق والهداية: ١٣٠

الحيوان النَّاطق: ١٢٣ الخُلق: ٦٣٠

الخِلقة: ١٣٠ الحق: ١٢٣

الخاشة: ١٢٥ الخوف: ١٣٠

الخيال: ١٣١ الخاطر: ١٢٥

الخبر: ١٢٥ الخيالات: ١٣١

الخُبر: ١٢٥ الخير: ١٣١

الخذلان: ١٢٦

الخير بالذَّات: ١٣٢ الخجل: ١٢٥

الخيرات الإنسانية: ١٣٢ الخشوع والخضوع: ١٢٦

الخيريّة: ١٣٢ الخشونة: ١٢٦ الدَّارُ \$: ١٣٣

دائرة الأفق: ١٣٣ الغضوع: ١٢٦

الخطأ: ١٢٦ الدِّخان: ١٣٣

الدُراية: ١٣٣ الخطابة: ١٢٦

الخَطُ: ١٢٧ الدَّسومة: ١٣٣

الخَطُّ المستدير: ١٢٧ الدِّفعة: ١٣٣

الخَطِّ المستقيم: ١٢٧ الدلالة: ١٣٢

| الدَّليل: ١٣٤                      | الرَّخو: ۱٤٢           |
|------------------------------------|------------------------|
| الدَّليل الإقناعيّ والمغالطيّ: ١٣٤ | رداءة التَّميز: ١٤٣    |
| الدَّليل المفالطيّ: ١٣٤            | الرَّدَائل: ١٤٣        |
| الدَّماغ: ١٣٤                      | الرّسالة: ١٤٣          |
| الدُنيا: ١٣٤                       | الرَّسخ: ١٤٣           |
| الدّور: ۱۳٤                        | الرّسم: ١٤٣            |
| الدَّهاه: ١٣٤                      | الرّسم التّامّ: ١٤٣    |
| الدَّمر: ١٣٤                       | الرَّسم النَّاقص: ١٤٣  |
| الدّين: ١٣٥                        | الرّطب: ١٤٤            |
| الدَّات: ۱۳۷                       | الرّطوبة: ١٤٤          |
| الذَّاتي: ١٣٨                      | الزعد: ١٤٥             |
| الدَّاتيَات والمرضيّات: ١٣٨        | الزكن: ١٤٥             |
| الدِّبول: ۱۳۹                      | الزماد و الفحم: ١٤٥    |
| الذِّحل: ١٣٩                       | الزّوح: ١٤٦            |
| الذِّكاء: ١٣٩                      | الزّوح الإنسانيّ: ١٤٧  |
| الذُّكر: ١٣٩                       | الزّوح البخاريّ: ١٤٧   |
| الذَّوق: ١٤٠                       | الرّوح الحيوانيّ: ١٤٧  |
| الدِّمن: ١٤٠                       | الرّوح الطّبيعيّ: ١٤٧  |
| الزائحة: ١٤١                       | الزّوح النّفسانيّ: ١٤٨ |
| الرّأي: ١٤١                        | الزويّة: ١٤٨           |
| الزؤيا: ١٤١                        | الزّيح: ١٤٨            |
| الرَّوْيا الحقيقيَّة: ١٤٢          | الزَّاويَّة: ١٥١       |
| الرؤيا الكاذبة: ١٤٢                | الزّامد: ١٥١           |
| الرَّوْية: ١٤٢                     | الزَّجر: ١٥١           |
| الرّجاء: ١٤٢                       | الزُّلولة: ١٥١         |
| الرّحمة: ١٤٢                       | الزَّمان: ١٥٢          |

# شرح الصطلحات الفلسفية /٤٦٢

| الزَّمان المحدود: ١٥٣        | السّرعة: ۱۵۷         |
|------------------------------|----------------------|
| الزَّمان المطلق: ١٥٣         | الشرمد: ۱۵۸          |
| الزَّمن الثَّامَ: ١٥٣        | السّريع: ١٥٨         |
| الزُّوبِمة: ١٥٤              | الشطح: ۱۵۸           |
| الزَّهد: ١٥٤                 | الشطح المستوي: ١٥٩   |
| الزّيادة و النّقصان: ١٥٤     | الشعادة: ٥٩١         |
| الزَّينة: ١٥٤                | سعة العبدر: ١٥٩      |
| السّاكن: ١٥٥                 | الشفسطة: ١٦٠         |
| السّاكن بالقوّة: ١٥٥         | السّفل: ١٦٠          |
| السَّوَّال بحرف: ١٥٥         | السّكون: ١٦٠         |
| السَّوَّال بعرف «أيَّ»: ١٥٥  | السّلاسة: ١٦٠        |
| النتوال بعرف «هل»: ١٥٥       | الشلب: ١٦٠           |
| السَّوْال الجدليّ: ٥٥١       | الشلب و الإيجاب: ١٦٠ |
| السّبات: ١٥٥                 | التماه: ١٩٠          |
| السّبب: ١٥٥                  | الشمع: ١٦١           |
| السَّبب البسيط والمركّب: ١٥٦ | الشواد و البياض: ١٦١ |
| السّبب التّامّ: ١٥٦          | الشوفسطائيون: ١٦١    |
| السّبب غير النّام: ١٥٦       | الشهو: ١٦١           |
| السّبب المركّب: ١٥٦          | الشياسة: ١٦١         |
| السّبق: ١٥٦                  | الشياسة الفاضلة: ١٦٢ |
| الشبق بالطّبع: ١٥٦           | الشيلان: ۱۹۲         |
| السّبق بالعلّية: ١٥٦         | الشَّارع: ١٦٣        |
| السَّبْق بالمهيَّة: ١٥٧      | النبية: ١٦٣          |
| الشعاب: ١٥٧                  | الشِّجاعة: ١٦٢       |
| الشغر: ١٥٧                   | الشَّخص: ١٦٤         |
| الشخاه: ۱۵۷                  | الشرارة: ١٦٤         |
|                              |                      |

## \$77 / الفهرس

| شيئيّة الوجود: ١٧٠                        | القرّ: ١٦٤                        |
|-------------------------------------------|-----------------------------------|
| الشيطان: ١٧٠                              | الشرور الإنسانية: ١٦٥             |
| المثادق: ۱۷۳                              | الشّره: ١٩٥                       |
| العتبر: ۱۷۳                               | القريعة: ١٦٦                      |
| المشبخة: ١٧٣                              | الشَّماع: ١٦٦                     |
| العبّدى: ١٧٤                              | الشَّعور: ١٦٦                     |
| العبّدق: ١٧٤                              | الثَفَّاف: ١٦٦                    |
| المتراط: ١٧٤                              | الشَننة: ١٦٧                      |
| الصَّفات الإضافيَّة والحقيقيَّة: ١٧٥      | الشقاوة: ١٦٧                      |
| العَمَمَات التَّنزيهيَّة: ١٧٥             | الشكر: ١٦٧                        |
| الصَّفات الثَّبُوتيَّة: ١٧٥               | الغَلَّى: ١٦٧                     |
| صفات الجلال والجمال: ١٧٦                  | الشكل: ١٦٧                        |
| صفات الجمال: ١٧٦                          | الشَّمَ: ١٦٨                      |
| العنفات الحفيقيّة: ١٧٦                    | الشَّمس: ١٦٨                      |
| العُنفة: ٢٧١                              | الصُّوق: ١٦٨                      |
| الصَّفة النَّفسانيَّة و المعنويَّة: ١٧٧   | الشُّوق الإرادي والطَّبيعيِّ: ١٩٩ |
| الصَّفة المعنويَّة: ١٧٧                   | الشُّوق الطُّبيعيّ: ١٦٩           |
| المتلابة: ۱۷۷                             | التَّهاب: ١٦٩                     |
| العبّلب: ۱۷۷                              | الشَّهوة: ١٦٩                     |
| المتناعة: ١٧٧                             | الشّيء: ١٦٩                       |
| الصّنائع العمليّة و النّظريّة: ١٧٨        | الشّيء الأوّل والشيّ الثّاني: ١٧٠ |
| العشنائع النَّظريَّة: ١٧٨                 | الشِّيء الثَّاني: ١٧٠             |
| الصّنائع النّطرية الجزئيّة والكلّيّة: ١٧٨ | الشَّيء في حَيْز العدم: ١٧٠       |
| العتنائع النَّظريَّة الكلِّيَّة: ١٧٨      | الشِّينَّة: ١٧٠                   |
| ميناعة المنطق: ١٧٨                        | الشِّيثِة الثَّبوتِيَّة: ١٧٠      |
| العتنع: ۱۷۸                               | شيية الماهيّة: ١٧٠                |
|                                           |                                   |

# شرح الصطلعات الفلسفية /٤٦٤

| العَيْنعة: ١٧٨                             | الغيرر: ۱۸۷                        |
|--------------------------------------------|------------------------------------|
| العَوَّت: ۱۷۸                              | الغيرورة: ۱۸۷                      |
| العتورة: ۱۷۹                               | الضّرورة بحسب المحمول: ١٨٧         |
| العشورة بالقوّة: ١٨٢                       | الضّروريّ: ۱۸۷                     |
| العتورة الجرئية: ١٨٢                       | ً الغُسف: ١٨٧                      |
| العدورة الجسمية: ١٨٢                       | الغُسَفد: ١٨٨                      |
| الصورة الحيوانية: ١٨٢                      | الضّوء: ۱۸۸                        |
| العنورة الخاصة: ١٨٢                        | الضُّوء الأُوِّل و الثَّانيِّ: ١٨٨ |
| العَسُورة الذَّهنيَّة: ١٨٣                 | الفَسُوء الثَّاني: ١٨٩             |
| الصورة العامّة: ١٨٣                        | الضّياء: ١٨٩                       |
| الصورة العقليّة: ١٨٣                       | العلَّاعة: ١٩١                     |
| السورة العنصرية: ١٨٣                       | الطَّب: ۱۹۱                        |
| المتورة الفلكية: ١٨٣                       | الطّب الجسداني و الرّوحانيّ: ١٩١   |
| الصورة المادّيّة: ١٨٢                      | الطَّبَ الرَّوحانيّ: ١٩١           |
| الصورة المعدنيّة والنّبانيّة: ١٨٢          | الطّبع: ١٩١                        |
| العثورة المفارقة: ١٨٣                      | الطّبيب: ١٩٢                       |
| الصورة الموجودة في غير مادّة: ١٨٤          | الطّبيعة: ١٩٢                      |
| الصّورة الموجودة في مادّة و غير مادّة: ١٨٤ | الطّبيعة الأُولى: ١٩٤              |
| الصورة النّبانيّة: ١٨٤                     | الطّبيعة الجزئيّة و الكُلّيّة: ١٩٤ |
| الصورة النّوعيّة: ١٨٤                      | الطّبيعة الكلّية: ١٩٤              |
| الغُـارُ: ١٨٥                              | الطّبيعي و غير الطّبيعيّ: ١٩٥      |
| الضّباب: ١٨٥                               | الطّبيميّات: ١٩٥                   |
| الضّعك: ١٨٥                                | الطَّعم: ١٩٥                       |
| الفَيْدُ: ١٨٥                              | الطُّوفَان: ١٩٥                    |
| الغَدُان: ١٨٦                              | الطّول: ١٩٥                        |
| الغَدَيَّة: ١٨٧                            | الطَّرف: ۱۹۷                       |

| حالّم المثال: ٢٠٢              | الطَّلُ: ١٩٧                        |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| عالم الملكوت: ٢٠٢              | الطَّلم: ١٩٧                        |
| عالَم التَّفس: ٢٠٢             | الظَّلمة: ١٩٧                       |
| العالَم النّفسانيّ: ٢٠٢        | الطَّنّ: ١٩٨                        |
| هالّم النّفوس الحيوانيّة: ٢٠٢  | المابد: ۱۹۹                         |
| العالِم: ٢٠٢                   | العاجز: ١٩٩                         |
| المانة: ٢٠٢                    | العادة: ١٩٩                         |
| العبادة: ٢٠٢                   | المادل: ١٩٩                         |
| العبث: ۲۰۲                     | العارض: ۱۹۹                         |
| العيد: ٢٠٣                     | عارض الماهيّة: ٢٠٠                  |
| العبوديّة: ٢٠٣                 | المارف: ٢٠٠                         |
| العُجِب: ٢٠٢                   | العاقل: ٢٠٠                         |
| العجز: ٢٠٢                     | العالَم: ٢                          |
| المجلة: ٢٠٢                    | عالم الآخرة و الدُّنيا: ٢٠١         |
| المجول: ۲۰۳                    | حالَّم الأمر: ٢٠١                   |
| المدالة: ٣٠٧                   | عالم الجبروت و الملكوت: ۲۰۱         |
| العدد: ۲۰۲                     | العالَم الجسمانيّ و الرّوحانيّ: ٢٠١ |
| المدل: ۲۰۶                     | عالَم الدّنيا: ٢٠١                  |
| المدم: ٢-٤                     | حالَم الرّبوبيّة: ٢٠١               |
| العدم الإضافيّ: ٢٠٦            | العالم الرّوحياني: ٢٠١              |
| العدم التّام: ٢٠٦              | العالَم الــَـفليّ و العُلويّ: ٢٠١  |
| العدم الحقيقيّ: ٢٠٦            | عالم الطّبيعة: ٢٠١                  |
| العدم الزّماني: ٢٠٦            | حالَّم العقل والنَّفس: ٢٠١          |
| العدم القسريّ: ٢٠٦             | العالَم العقليّ: ٢٠١                |
| عدم الملكة: ٢٠٦                | عالم العقول المحضة: ٢٠١             |
| العدم والملكة المشهوريّان: ٢٠٧ | المالم المُلويّ: ٢٠١                |
|                                |                                     |

# شرح المصطلعات الفلسفيّة /47 6

| المقل الإنسانيّ: ٢١٦       | العدم والملكة الحقيقيّان و المشهوريّان: ۲۰۷ |
|----------------------------|---------------------------------------------|
| العقل الأوّل واڭاني: ٣١٦   | العدميّ: ۲۰۷                                |
| العقل البسيط: ٢١٦          | -<br>العذر: ۲۰۷                             |
| المقل بالفعل: ٣١٧          | العرض: ۲۰۸                                  |
| المثل بالقوّة: ٢١٨         | القرض: ۲۱۰ ا                                |
| العقل بالمنكة: ٢١٨         | المرض الخاص والعام: ٢١٠                     |
| العقل الثَّانيّ: ٢١٨       | العرض الذَّاتيّ: ٢١٠                        |
| العِقل العمليّ: ٢١٩        | العرض العامّ: ٢١٠                           |
| المقل الفقال: ٢١٨          | المرض غير الذَّاتيّ: ٢١٠                    |
| المقل الفعليّ: ٢٢٠         | العرضيّ: ٢١٠                                |
| عقل الكلِّ: ٢٢٠            | العرضيّات: ٢١٠                              |
| العقل الكثي: ٢٣١           | العرضيّة: ٢١٦                               |
| المعقل المستفاد: ٢٢١       | العروض: ۲۱۱                                 |
| المقل النَّظريِّ: ٢٢٢      | العزم: ٢١١                                  |
| العقل الهيولانيّ: ٢٢٣      | <br>العشق: ٣١١                              |
| العقول: ٢٢٤                | العشق الحيواني: ٢١١                         |
| العقول الشماويّة: ٢٢٤      | العشق النّفسانيّ: ٢١٢                       |
| المقول الفعالة: 222        | العصب: ۲۱۲                                  |
| العقول المجرّدة: ٢٢٤       | العصمة: ۲۱۲                                 |
| المكس: ٢٢٤                 | المضلة: ٢١٢                                 |
| السلَّة: ٢٧٤               | المفَّة: ٢١٢                                |
| العلَّة التَّامَّة: ٢٢٥    | العفوصة: ٣١٣                                |
| العلَّة التَّماميَّة: ٢٢٦  | المفونة: ٢١٣                                |
| الملَّة العَسُوريَّة: ٢٣٦  | العفيف: ٢١٣                                 |
| العلَّة الطَّبِيعيَّة: ٢٢٨ | المقاب: ٢١٣                                 |
| الملَّة المقليَّة: ٢٢٨     | البقل: ٢١٣                                  |

| علم الأضلاق: ٢٣٨                | العلَّة العنصريَّة: ٢٣٨                  |
|---------------------------------|------------------------------------------|
| ا<br>علم الأصول و الفروع: ٣٣٨   | الملَّة الفائيَّة: ٢٢٨                   |
| العلم الأفضل: ٢٣٨               | الملَّة الغير التَّامَّة: ٢٢٩            |
| ،<br>العلم الإلهن: ٢٣٨          | الملَّة الفاعليَّة: ٢٢٩                  |
| العلم الانفعالي: - ٢٤           | العلَّة المادِّيَّة: ٢٣٠                 |
| العلم البديهيّ والنَّظريُّ: ٢٤٠ | الملَّة المحرَّكة بالذَّات و بالمرض: ٣٣٢ |
| العلم البسيط والمركّب: ٢٤٠      | العلَّة المحرَّكة بالعرض: ٢٣٢            |
| العلم بالكنه والعلم بالوجه: ٢٤٠ | العلَّة المستقلَّة: ٢٣٢                  |
| العلم بالله: - ٢٤               | الملَّة المطلقة: ٢٣٢                     |
| العلم بالوجه: ٧٤٠               | العلَّة الموجبة: ٢٣٢                     |
| علم التّأليف: ٢٤٠               | العلَّة النَّاقصة: ٢٣٢                   |
| علم تدبير المنزل: ٣٤١           | العلل البسيطة والمركّبة: ٢٣٢             |
| علم التعاليم: ٢٤١               | العلل البعيدة والقريبة: ٢٣٢              |
| العلم التَّغصيليّ: ٢٤١          | العلل بالإرادة و بالطّبع: ٣٣٣            |
| العلم الجزئيّ والكلّيّ: ٣٤١     | العلل بالطّبع: ٢٣٢                       |
| العلم الحصوليّ والحضوريّ: ٢٤١   | العلل بالقوّة وبالفعل: ٣٣٣               |
| العلم الحضوريّ: ٢٤٣             | العلل بالفعل: ٣٣٣                        |
| العلم الحقّ: ٢٤٢                | العلل الخاصّة والعامّة: ٣٣٣              |
| علم الحكمة: ٢٤٣                 | العلل العامة: ٢٣٤                        |
| العلم الرّياضيّ: ٢٤٢            | العلل القريب: ٢٣٤                        |
| علم السّماء والعالم: ٢٤٢        | العلل المركّبة: ٣٣٤                      |
| علم السّياسة: ٣٤٣               | العلل المُعدَّة: ٣٣٤                     |
| العلم الضّروري والمكتسب: ٢٤٣    | العلم: ٢٣٤                               |
| علم العلَّب: ٣٤٣                | علم الآخرة: ٢٣٧                          |
| علم الطبيعة: ٢٤٣                | العلم الإجمالي: ٢٣٨                      |
| العلم الطّبيعيّ: ٣٤٣            | العلم الأخصَى: ٢٣٨                       |
|                                 |                                          |

# شرح الصطلعات الفلسفيّة /48

| طم الهيئة: ٢٤٩                           | طم الطّلسمات: ٢٤٤            |
|------------------------------------------|------------------------------|
| علم اليقين: ٢٤٩                          | العلم العقليّ والثّقليّ: ٢٤٤ |
| العلم اليقينيّ: ٢٤٩                      | العلم العمليّ: ٢٤٤           |
| العلوّ: ٢٤٩                              | العلوم العمليَّة: ٢٤٥        |
| الملوم: ٢٤٩                              | علم القراسة: YEO             |
| العلوم الفلسفيَّة: ٢٥١                   | علم الفروع: ٧٤٥              |
| علوم المفارقات: ٢٥١                      | العلم الفعليّ: ٢٤٥           |
| العلوم النَّظريَّة: ٢٥١                  | علم الغلك: ٧٤٥               |
| العلوم النَّقليَّة: ٢٥٢                  | الملم الكلِّيّ: ٢٤٥          |
| العمى: ۲۵۲                               | علم الكون والقساد: 220       |
| العمق: ۲۵۲                               | علم الكيمياء: ٢٤٥            |
| الممل: ۲۵۲                               | ملم اللَّدنَّى: ٢٤٦          |
| العناد: ٢٥٢                              | العلم المتعارف: ٢٤٦          |
| العناصر الأربعة: 202                     | العلم المدني: ٢٤٦            |
| المعناصر النَّلائة: ٢٥٢                  | العلم المركّب: ٣٤٦           |
| العناية: ٢٥٢                             | علمُ المعاد: ٢٤٦             |
| العنصر: ٢٥٣                              | علم المنطق: ٢٤٦              |
| العوارض الجسماتية والنَّفسانيَّة: ٢٥٤    | علم الموسيقي: ٢٤٧            |
| الموارض الخارجيّة: 201                   | علم النَّجوم: ٢٤٧            |
| الموارض النَّفسانيَّة: ٢٥٤               | العلم النَّظريّ: ٣٤٨         |
| الموالم العلويَّة: ٢٥٤                   | علم النَّفسانيّات: ٢٤٨       |
| المود: ٢٥٤                               | العلم النَّقليّ: ٢٤٨         |
| الموض: ٢٥٤ .                             | علم النَّواميس: ٢٤٨          |
| المين الثَّابت: ٢٥٤                      | علم النّيرنجات: ٢٤٨          |
| الغاية: ٥٥٢                              | علمه ـ تعالى ـ: ٢٤٨          |
| الغايات الأُولى والتَّواني في الكون: ٢٥٦ | علم الهندسة: ٢٤٨             |

| الغيم: ٢٥٩                      | الغاية الاتفاقية و الذَّاتيَّة والمرضيَّة: ٢٥٦ |
|---------------------------------|------------------------------------------------|
| الفاضل: ٢٦١                     | الفاية الحقيقيّة: ٢٥٧                          |
| الفاسد: ٢٦١                     | الفاية الخامّة: ٢٥٧                            |
| الفاعل: ٣٦١                     | الفاية الدَّاتِيَّة: ٧٥٧                       |
| الفاعل بالتسخير: ٢٦٢            | الفاية المامة: ٢٥٧                             |
| الفاعل البعيد: ٣٦٢              | الغاية العرضيَّة: ٢٥٧                          |
| الفاعل بالجير: ٢٦٢              | الفاية المركّبة والبسيطة: ٢٥٧                  |
| الفاعل بالذَّات: ٢٦٢            | الغاية المطلقة: ٢٥٧                            |
| الفاعل بالرّضا: ٢٦٢             | الغيطة: 207                                    |
| الفاعل البسيط و المركّب: ٢٦٢    | الفدّاء: ۲۵۷                                   |
| الفاعل بالطّبع: ٣٦٣             | الفرض: ۲۵۷                                     |
| الفاعل بالطبيعة: ٣٩٣            | الفريزة: ٢٥٧                                   |
| الفاعل بالعرض: ٢٦٣              | الغضب: ۲۵۷                                     |
| الفاعل بالعناية: ٢٦٣            | Palat: Asy                                     |
| الفاعل بالقسر: ٢٦٣              | الفليظ: ٢٥٨                                    |
| الفاعل بالقصد: ٢٦٤              | الفمّ: ٢٥٨                                     |
| الفاعل الثَّامِّ والنَّاقص: ٢٦٤ | الفنيّ: ٢٥٨                                    |
| الفاعل الجزئيّ والكلّيّ: ٢٦٤    | الفنيّ الثّامُ: ٢٥٨                            |
| الفاعل الخاص: ٢٦٤               | الفيران: ٢٥٩                                   |
| الفاعل العام: ٢٦٤               | غير البسيط: ٢٥٩                                |
| الفاعل القريب: ٢٦٤              | الغير الطّبيعيّ: ٢٥٩                           |
| الفاعل الكامل: ٢٦٥              | غير المكتفي: ٢٥٩                               |
| الفاعل الكُّلميّ: ٢٦٥           | غير الموجود: ٢٥٩                               |
| الفاعل المختار: ٢٩٥             | الغيريّة: ٢٥٩                                  |
| الفاعل المركّب: ٢٦٥             | الغيريّة بالصّورة: ٢٥٩                         |
| الفاعل المنفعل: ٢٦٥             | الغيظ: ٢٥٩                                     |
|                                 |                                                |

# شرح المسطلعات الفلسفيّة /4٧٠

| الفكرة: ٧٧٠                       | الفاعل النَّاقمي: ٢٦٥         |
|-----------------------------------|-------------------------------|
| القلسفة: ٢٧٠                      | الفحم: ٢٦٥                    |
| الفلسفة الإلهيّة: ٢٧١             | الفراسة: ٢٦٥                  |
| الفلسفة الأوليَّة؛ ٢٧١            | الفرح: ٢٦٥                    |
| الفلسفة السّياسيّة: ٢٧١           | الفزع: ٢٦٥                    |
| الفلسفة العمليّة: ٢٧١             | القساد: ٢٦٥                   |
| الفلسفة المظنونة: ٢٧١             | الفسخ: ٢٦٦                    |
| الفلسفة النَّظريَّة: ٢٧١          | الفصل: ٢٦٦                    |
| الفلك: ٢٧١                        | الفضائل: ٢٦٦                  |
| الفلك الأعظم: ٢٧٢                 | الفضيلة: ٢٦٧                  |
| فنك الأفلاك: ٢٧٢                  | الفضيلة الإنسانيّة: ٢٦٧       |
| فلك الأوج: ٢٧٢                    | الفضيلة الفكريّة: ٣٦٧         |
| فلك البروج: ۲۷۲                   | الفضيلة التَّظريّة: ٢٦٧       |
| الفلك الثّاني: ٢٧٢                | الفطرة: ٢٦٧                   |
| الفلك الخارج المركز: ٢٧٢          | النطنة: ۲۹۷                   |
| الفلك الحامل و الخارج المركز: ٢٧٢ | الفعل: ٢٦٧                    |
| الفلك الكلَّيّ: ٢٧٢               | الفعل الإنساني والبهيميّ: ٢٦٨ |
| الفلك المائل: ٢٧٢                 | الفعل البهيميّ: ٢٦٨           |
| فلك المجرّة: ٢٧٢                  | الفعل التوليديّ: ٢٦٨          |
| الفلك السمثّل: ٢٧٢                | قعل الجزاف: ٢٦٩               |
| الفلكتيات: ٢٧٢                    | الفعل الحيوانيّ: ٢٦٩          |
| الفوق: 273                        | فعل العبث: 279                |
| فوق الثَّمام: 273                 | الفعل المحكم: ٢٦٩             |
| الفهم: ۲۷۲                        | النقه: 279                    |
| الفيلسوف: ۲۷۳                     | النقير: ٢٦٩                   |
| الفيئسوف الباطل: ٢٧٤              | الفكر: ٢٦٩                    |

| القديم الفُرفي: ٢٨١                           | الفيلسوف البهرج: ٢٧٤         |
|-----------------------------------------------|------------------------------|
| القرع والقلع: ٢٨١                             | الفيلسوف الكامل: ٢٧٤         |
| القسمة: ٢٨١                                   | الفيلسوف المزوّر: ٢٧٤        |
| القسمة الخارجيّة والوهميّة: ٢٨١               | القائم بذاته و لا بذائه: ٢٧٥ |
| القسمة الوهميَّة: ٢٨٢                         | القائم لا بذاته: ۲۷۵         |
| القصد: ۲۸۲                                    | القادر: ۲۷۵                  |
| القصد الأوَّل والثَّانيِّ: ٢٨٢                | القانون: ٢٧٦                 |
| القصد الثَّاني: ٢٨٢                           | القبض: ٢٧٦                   |
| القصد الضروري والطّبيعي: ٢٨٢                  | القبليّة: ٢٧٦                |
| القصد الطّبيعيّ: ٢٨٢                          | القبلية بالزتبة: ٢٧٦         |
| القضاء: ۲۸۲                                   | القبلية بالزمان: ٢٧٦         |
| القضاء الإجمالي والتَّقصيني: ٢٨٣              | القبليّة بالطّبع: ٢٧٦        |
| . قضايا فياساتها معها: ٢٨٣                    | القبليَّة بالملَّيَّة: ٢٧٦   |
| القضبّة: ۲۸۲                                  | القبيح: ٢٧٦                  |
| القضيّة الحقيقيّة والخارجيّة والذَّهنيّة: ٢٨٤ | القَدَر: ٢٧٦                 |
| القضيّة الخارجيّة: ٢٨٤                        | القدرة: ٢٧٧                  |
| القضيَّة الذُّهنيَّة: ٢٨٤                     | قدرته ـ تعالى ـ: ٢٧٩         |
| القابل: ۲۸۶                                   | القِدّم: ۲۷۹                 |
| القبول: ۲۸٤                                   | القدم الإضافي: ٢٧٩           |
| القلب: ٢٨٤                                    | القدم الدَّهريّ: ٢٧٩         |
| القلَّة: ٢٨٤                                  | القدم الدَّاتيّ: ٢٨٠         |
| القلم: ٢٨٤                                    | القدم الزَّمانيّ: ٢٨٠        |
| القوى الباطنة والطّاهرة: ٢٨٥                  | القديم: ۲۸۰                  |
| القوى الظَّاهرة: ٢٨٥                          | القديم بحسب الذَّات: ٢٨٠     |
| القوى المدركة: ٢٨٥                            | القديم بحسب الزّمان: ٢٨١     |

انقوس: ۲۸۵

القديم بالقياس: ٢٨١

# شح المطلحات الفلسفية/47

| ٧٠ - قوّة الشمع: -                    | نوس قزح: ۸۵         |
|---------------------------------------|---------------------|
| فوّة الشّمّ: ٥١                       | لقول: ۲۸٦           |
| ٧٨٠ الشَّمَّ: ٢٩٥                     | لقول الجازم: ١      |
| ٢٨٦ الفؤة الشوقية                     | لقول الشارح:        |
| ٢٨٦ القوّة الشّهوا:                   | لقول المطلق:        |
| ٢٨٦ القوّة الطّبيعيّ                  | لقول الممتنع:       |
| القؤة العاقلة:                        | لقوّة: ٢٨٦          |
| : ۲۸۸                                 | فؤة الاكتساب        |
| ٢٨/ القوّة العقليّة:                  | قوّة الانفعال: ا    |
| : ۲۸۸ القوّة العقليّة                 | لقزة الانفعالية     |
| ٢٨٨ الفؤة العقلية                     | لقؤة الباصرة:       |
| /٢٨ القوّة الممليّة                   | الفوة الباهئة: ١    |
| ۲۸۸ القوّة الغاذية                    | القوّة البعيدة: ،   |
| ٢٨٨ القوّة الفضييّ                    | القوّة الجاذبة:     |
| ية و غير الجسمانية: ٢٨٩ القوّة غير ال | القوة الجسمان       |
| : ٢٨٩ الفزة الفاعلة                   | القوّة الحافظة:     |
| ٢٨٩ قوّة الفعل وا                     | قوّة الحدس: ا       |
| : ۲۸۹ القوّة الفعليّة                 | القوة الحسّاسة      |
| ٣٩ القوّة الفلكيّا                    | قوّة الحسّ: •       |
| شترك: ٢٩٠ الفؤة الفنطاء               | قوّة الحسّ الم      |
| : ۲۹۰ الفوّة القرية                   | القؤة الحيوانية     |
| ٢٩ القوّة القدسة                      | قوّة الخيال: •      |
| ٢٩٢ القوة القسرة                      | القوّة الدَّافعة:   |
| : ٢٩٣ الغَوَّة اللآم                  | القوة الذَّاكرة     |
| ٢٩ القوّة الماس                       | قَوَّةُ الذُّوقَ: ٣ |
| ٢٩ القوّة المتخ                       | قَوْةَ الذِّهنَ: ٤  |

## 4.74/النهرس

| القوَّة المنصرِّفة: ٣٠٣                       | القياس بالقياس: ٣١٣                |
|-----------------------------------------------|------------------------------------|
| الفؤة المحرِّكة: ٣٠٤                          | القياس الجدلي: ٣١٣                 |
| الفَوْة المحرَكة الشُّوقيَّة الشَّهويَّة: ٣٠٥ | - "<br>القياس الخطايئ: ٣١٣         |
| الفؤة المحرّكة الشّوقيّة الغضبيّة: ٣٠٥        | القياس الخلف: ٣١٣                  |
| الفوّة المصوّرة: ٣٠٥                          | القياس الدّوري: ٣١٣                |
| القوّة المفكّرة: ٢٠٦                          | القياس الشفسطي: ٣١٤                |
| القوّة المفيدة: ٣٠٦                           | القياس الشَّرطيّ: ٣١٤              |
| القوّة المميّزة: ٢٠٦                          | القياس الشّعريّ: ٣١٤               |
| القوَّة المنفعلة: ٣٠٦                         | القياس الفراسة: ٣١٤                |
| القوّة المنمية: ٣٠٦                           | قياس في نفسه وقياس بالقياس: ٣١٤    |
| القؤة المولَّدة: ٣٠٦                          | القياس الكامل: ٣١٤                 |
| القرّة النّاطقة: ٣٠٧                          | القياس المطلق: ٣١٤                 |
| القوّة النَّاطَقة العمليّة: ٣٠٨               | القياس المنكب: ٣١٤                 |
| القَوَّة النَّاطَقة النَّظريَّة: ٣٠٨          | القيام بالشّيه: ٣١٤                |
| القوَّة النَّامية: ٣٠٨                        | القيامة: ٣١٤                       |
| القوّة النّباتيّة: ٣٠٩                        | الكائن: ٣١٥                        |
| القوَّة النَّزوعيَّة: ٣٠٩                     | الكائن الفاسد: ٣١٥                 |
| القَوَّة النَّظريَّة: ٣١٠                     | الكاذب: ٣١٥                        |
| القوَّة النَّفَانيَّة: ٣١٠                    | الكامل: ٣١٥                        |
| الفؤة و اللأقوّة: ٣١٠                         | الكبير: ٢١٦                        |
| قَوَّةَ الوهم: ٣١١                            | الكتاب: ٣١٦                        |
| القؤة الهاضمة: ٣١٢                            | الكنان: ٢١٦                        |
| القياس: ٣١٢                                   | الكثير: ٣١٦                        |
| القياس الاستثنائيّ والاقترانيّ: ٣١٣           | الكثرة: ٣١٦                        |
| القياس الاقترانيّ: ٣١٣                        | الكثرة الإضافيّة و الذَّائيّة: ٣١٦ |
| القياس البرهانيّ: ٣١٣                         | الكثرة الذَّاتِية: ٣١٦             |
|                                               |                                    |

## شرح المطلحات الفلسفية/474

الكمون: ٣٢٤ الكذب: ٣١٦

الكتية: ٣٢٤ الكرامات: ٣١٧

الكراهة: ٣١٧ الكون: ۲۲۵ الكرة: ٣١٧

الكون السيط والمطلق: ٣٢٥ الكير: ٣١٧

الكوكب: ٣٢٥

الكون الدِّمنيّ: ٣٢٦ الكفر: ٣١٧

الكون في الأذهان والأعيان: ٣٢٦ الكلام: ٣١٧

الكون في الأميان: ٣٢٦ كلام الله: ٣١٨ الكون المطلق: ٣٢٦ الكلمة: ٣١٨

الكون و الفسأد: ٣٢٦ الكلَّى: ٣١٨

الكياسة: ٣٢٦ الكلّ : ۱۸۳

الكيف: ٣٢٦ الكنِّيّ الذَّاتِيّ و العرضيّ: ٣١٩

الكلِّي العرضيّ: ٣١٩ الكفيّة: ٣٢٧

الكيفيات الاستعدادية: ٣٢٨ الكلّيات: ٢٢٠

الكيفيّات الانفعالية: ٣٢٨ الكمال: ٣٢٠

الكيفيّات الأوّل: ٢٢٨ الكمال الأول: ٣٢٠

الكيفيّات المحسوسة: ٢٢٨ الكمال الثَّاني: ٣٢١ الكيفيّات المختصة بالكميّات: ٣٢٨

كمال قوى النَّفس: ٣٢١ الكيفيّات الملموسة: ٣٢٩ الكمال المفارق: ٣٢٢

الكيفيّات النّفساتية: ٣٢٩ الكم: ٣٢٢

اللاقوة: ٢٣١ الكمّ بالذّات و بالعرض: ٣٢٢

اللامساواة و المساواة: ٣٣١ الكم بالعرض: ٣٢٣

اللَّهُ: ٣٣١ الكم ذو الوضع و غير ذي الوضع: ٣٢٣

اللَّذَة الجسمانيَّة و الرُّوحانيَّة: ٣٣٢ الكم غير ذي الوضع: ٣٢٣

> اللَّهُ الحسَّة: ٣٣٣ الكمة المتصل: ٣٢٣

اللَّذُة الرَّوحاتية: ٣٣٣ الكمّ المنفصل: ٣٢٤

| المادّة بالذَّات و بالعرض: ٣٤١       | اللَّذَة العقليَّة: ٣٣٣                   |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| المادّة بالعرض: ٣٤١                  | اللَّذيذ: ٣٣٣                             |
| المادّة الخاصّة: ٣٤٢                 | اللَّزوجة: ٣٣٣                            |
| العادّة العامة: ٣٤٢                  | रिमाकः: ३७७                               |
| المادّة القريبة: ٣٤٢                 | لطفه ـ تمالى ـ : ٣٣٤                      |
| ١٤٢ :ما قيله: ٢٤٢                    | اللَّفظ الجزئي: ٣٣٤                       |
| المؤذي بالذَّات و بالعرض: ٣٤٢        | اللَّفظ الكلِّي: ٣٣٤                      |
| المؤذي بالقرض: ٣٤٢                   | اللَّفظ المركَّب: ٣٣٤                     |
| المؤلّف: ٣٤٢                         | اللَّفظ المركَّب التَّامُّ والنَّاقص: ٣٢٥ |
| ماليس بشيء: ٣٤٢                      | اللَّفظ المركَّب النَّاقص: ٣٣٥            |
| العاميّة: ٣٤٢                        | اللَّفظ المفرد: 320                       |
| الماهيّة الاعتباريّة: ٣٤٣            | اللَّمس: ٣٣٥                              |
| الماهيّة البسيطة والمركّبة: ٣٤٣      | اللَّمعان: ٣٣٥                            |
| الماهيّة بشرط شيء: ٣٤٣               | اللَّوح المحفوظ: ٣٣٥                      |
| الماهيَّة المأخوذة بشرط لاشيء: ٣٤٣   | اللُّونَ: ٣٣٦                             |
| الماهيَّة المأخوذة لا بشرط شيء: ٣٤٣  | اللِّين: ٣٣٦                              |
| الماهيَّة المتباينة و المتداخلة: ٣٤٣ | الماء: ٢٣٩                                |
| الماهيّة المتداخلة: ٣٤٤              | مابالاتفاق: ٣٣٩                           |
| الماهيّة المجرّدة: ٣٤٤               | مابالذَّات: ٣٣٩                           |
| الماهيّة المخلوطة: ٣٤٤               | مايالغرض: ٣٤٠                             |
| الماهيّة المركّبة: ٣٤٤               | مايالفعل: ٣٤٠                             |
| الماهيّة المركّبة الخارجيّة: ٣٤٤     | مابالفوّة: ٣٤٠                            |
| الماهية المركبة العقلية: ٣٤٤         | ما به قوام ذات الشّيء: ٣٤٠                |
| الماهيّة المطلقة: ٣٤٤                | المادّة: - ۲٤                             |
| الماهيّات: ٣٤٤                       | المادّة الأولى: ٣٤١                       |
| الميادي: ٣٤٤                         | العادّة البعيدة والقريبة: ٣٤١             |
|                                      |                                           |

#### شرح المعطلحات الفلسفية/٤٧٦

المتساويان: ٣٤٩ مبادئ الوجود: ٣٤٥ المنشابه الأجزاء: ٣٤٩ المبتل: ٣٤٥

المتشابهان: ٣٤٩ المدأ: ٣٤٥

المنشافعان: ٣٤٩ مبدأ العالم: ٣٤٥

المبدأ الأوّل: ٣٤٥ المتشاكلان: ٢٤٩

المبدأ الفاعلى: ٣٤٦ المتشخّص: ٣٤٩ المبدأ القريب و البعيد و الأبعد: ٣٤٦ المتَّصل: ٣٥٠

المدّعات: ٢٤٦ المتصل الحقيقي وغير الحقيقي: ٣٥٠

المتَّصلان: ٢٥٠

المبعثر بالذَّات: ٣٤٦

المتضادّان: ٣٥٠ المبعثر بالعرض: ٣٤٦

متی: ۳٤٦ المتضاغان: ٣٥١ المتطابقان: ٢٥١ متى الحقيقي والغير الحقيقي: ٣٤٧

90 المتعقّل: ٢٥١ متى الغير الحقيقي: ٣٤٧

المتقابلان: ۲۵۱ المتأخر: ٣٤٧

المتقدم والمتأخر: ٣٥٢ المتاليان: ٣٤٧

المتقدّم الحقيقي: ٣٥٢ المتحانسان: ٣٤٧

المتقدَّم بالرَّتبة: ٣٥٢ المتحرّك الأوّل: ٣٤٨

المتقدَّم بالزَّمان: ٣٥٢ المتحرّك بالاختيار: ٣٤٨ المتقدِّم بالشّرف: ٣٥٣ المتحرّك: ٣٤٨

المتقدَّم بالطَّبع: ٣٥٣ المتحرّك بالحقيقة و بالعرض: ٣٤٨

المتقدم بالملية: ٣٥٣ المتحرّك بالطّبع: ٣٤٨

المتقدّم في المكان: ٣٥٤ المتحرّك بالطّبيعة: ٣٤٨

> المتكلّم: ٣٥٤ المتحرّك بالعرض: ٣٤٨ المتكون: ٣٥٤ المتحيّز: ٣٤٨

> المتماشان: ٢٥٤ المتخالفان: ٣٤٨

المتناسان: ٣٥٤ المتداخلان: ٢٤٩

## 447/الفهوس

| المحرّك المتحرّك: ٣٥٨          | المتناهيان: ٣٥٤                           |
|--------------------------------|-------------------------------------------|
| المحسوس: ٣٥٩                   | المتواترات: ٣٥٤                           |
| المحسوس بالذَّات وبالعرض: ٣٥٩  | المتوازيان: ٣٥٤                           |
| المحسوس بالعرض: ٣٩٠            | المثال: ٣٥٤                               |
| المحسوس الأوَّل والثَّاني: ٣٦٠ | المُثُل: ٣٥٤                              |
| المحسوس الثّاني: ٣٦٠           | المُثُل الأفلاطونيَّة: ٣٥٥                |
| المحسوس الخاصّ والمشترك: ٣٦٠   | المثلان: ٣٥٥                              |
| المحسوس المشترك: ٣٦٠           | المجمول بالذَّات و بالمرض: ٣٥٥            |
| المحلّ: ٣٦٠                    | المجادلة: ٢٥٦                             |
| المحمولات: ٣٦٠                 | المجاز: ٣٥٦                               |
| المحمول الذَّاتي: ٣٦١          | المجانسة: ٣٥٦                             |
| المحيط: ٣٦١                    | المجرّبات: ٣٥٦                            |
| المختار: ٣٦١                   | السجردة: ٢٥٦                              |
| المختزع: ٣٦١                   | الشُعال: ٣٥٧                              |
| المخصَّص: ٣٦١                  | المحبّة: ٢٥٧                              |
| الغدنخل: ٣٦١                   | المحبوب: ۳۵۷                              |
| المدّ: ٣٦١                     | المحدث: ٣٥٧                               |
| المدّة: ٢٦١                    | المحدث بالآلة وبالتُّولُد وبالمباشرة: ٣٥٨ |
| مدركات النَّفس النَّاطقة: ٣٦١  | المحدث بالتولّد: ٣٥٨                      |
| المدرُك بالذَّات: ٣٦٢          | المحدّث بالذَّات: ٣٥٨                     |
| المدرك بالعرض: ٣٦٢             | المحدث بالمباشرة: ٣٥٨                     |
| المدركيّة: ٣٦٢                 | المحدث الزَّ مانيّ: ٣٥٨                   |
| المدينة الجاهليّة: ٣٦٢         | المحدود: ۵۸٪                              |
| المدينة الجماعيّة: ٣٦٢         | المحزك: ٣٥٨                               |
| المدينة الضَّارَّة: ٣٦٢        | المحرّك الأزلي: ٣٥٨                       |
| المدينة الضَّالَّة: ٣٩٢        | المحرّك الأوّل: ٢٥٨                       |
|                                |                                           |

## شرح الصطلحات الفلسفية/4٧٨

المشاغية: ٢٦٧

المشاكلة: ٣٦٧ المدنة الغُروريّة: ٣٦٢ المشاهد: ٣٦٧ المدينة الفاسقة: ٣٦٢ المشاهدة: ٣٦٨ المدينة الفاضئة: ٣٦٣ المشاهدات: ۲۲۸ مدينة الكرامة: ٣٦٣ المشتركان: ٣٦٨ المدنة المدّلة: ٣٦٢ المشتعل: ٣٦٨ مدينة النَّذَالة: ٣٦٣ المشخّص: ٣٦٨ المراه: ٣٦٣ المشف: ٣٦٨ المرارة: ٣٦٤ المشهورات: ٣٦٨ مرتبة الزبوبيّة: ٣٦٤ مشيّته ـ تعالى ـ الحادثة والدَّاتيّة: ٣٦٩ مرتبة الواحديّة والرّبوبيّة: ٣٦٤ مشيّته ـ تعالى ـ الذّائيّة: ٣٦٩ المرض: ٣٦٤ المصنوع: ٣٦٩ المركبات: ٣٦٤ المصنوعات: ٣٦٩ المركّب الاعتباري: ٣٦٥ المصنوعات النَّفسانيَّة: ٣٦٩ المركب الحقيقي: ٣٦٥ المصنوعات الطبيعيّة: ٢٦٩ المركّب الخارجي: ٣٦٦ المصنوعات البشريّة: ٣٦٩ المركب العقلي: ٣٦٦ المصنوعات الإنهيّة: ٣٦٩ مركز الثقل: ٣٦٦ المضاف: ٣٦٩ المريد: ٣٦٦ المضافات: ۲۷۰ المزاج: ٣٦٦ المضاف بذاته: ٣٧٠ مسائل العلم: ٣٦٦ المضاف الحقيقي: ٢٧١ المساولة: ٢٦٦ المضاف في الأعياد: ٣٧١ المستكفي وغير المستكفي: ٣٦٧ المضاف المشهوري: ٣٧١ المسخ: ٣٦٧ المضاف المطنق: ٣٧١ المسموعات: ٣٦٧ المضطرّ: ٣٧١ المشابهة: ٣٦٧

المعن: ۲۷۱

## ٤٧٩/التهرس

| العطابقة: ٣٧١                         | المعلول الأوّل: ٣٧٧                        |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|
| المطر: ۲۷۲                            | المعلول الأخير: ٣٧٧                        |
| مماً: ۳۷۲                             | المملول الأوسط: ٣٧٧                        |
| المعاد: ۲۷۲                           | المعلول النَّاقص الغير المكتفي: ٣٧٧        |
| المعاد الجسماني: ٣٧٢                  | المعلول النَّاقص المكتفي: ٣٧٧              |
| "<br>المعارضة: ٣٧٣                    | المستعلول التسام والتساقص المكستفي والغسير |
| الممجزة: ٣٧٣                          | مكتفي:٣٧٧                                  |
| المعدّ: ٣٧٣                           | المعلول العبدع و المكوّن و المخترع: ٣٧٨    |
| المعدن: ۲۷۲                           | المعلول المخترع: ٣٧٨                       |
| المعدوم: ۳۷۲                          | المعلول المكوّن: ٣٧٨                       |
| المعرَّف: ٣٧٤                         | المعلوم: ۳۷۸                               |
| المعرفة: ٣٧٣                          | المعلوم بالذَّات: ٢٧٨                      |
| المعرفة الأكمل والمعرفة النّاقصة: ٣٧٥ | المعلوم بالعرض: ٣٧٨                        |
| ممرفة ذاته ـ تعالى ـ: ٣٧٥             | المعنى: ٣٧٨                                |
| معرفة صفاته ـ تعالى ـ: ٣٧٥            | الممنى العدمي: ٣٧٩                         |
| المعرفة النَّاقصة: ٣٧٥                | المعيّة: ٢٧٩                               |
| معرفة النَّفس: ٣٧٥                    | المعيّة الزّمانيّة: ٣٧٩                    |
| المعروف والمنكر: ٣٧٥                  | المعيّة في الرِّشة: ٣٧٩                    |
| المعصية: ٣٧٥                          | المعيّة في الشّرف: ٣٧٩                     |
| المعقول: ٣٧٥                          | المعيّة في الطّبع: ٣٧٩                     |
| المعقولات الأوَّل: ٣٧٦                | المميّة في العليّة: ٣٧٩                    |
| المعقولات بالفعل: ٣٧٦                 | المغالطة: ٢٧٩                              |
| الممقولات بالقرّة: ٣٧٦                | المفارقة: ٢٧٩                              |
| المعقولات النَّواني: ٣٧٦              | المفارقات العفليّة: 279                    |
| المعقوليّة: ٣٧٦                       | المقابلة: 279                              |
|                                       |                                            |

المقدار: ۲۸۰

المعلول: ٣٧٦

### فرح المطلحات الفلسفية/ £40

المقدّمة: ٢٨٠ الملتصقان: ٣٨٥

المقدم بالطبع: ٣٨٠ الملذَّ بالذَّات و بالعرض: ٣٨٥

> المقدّم بالعلّية: ٣٨٠ الملدُّ بالعرض: ٣٨٥

المقدِّم بالمرتبة: ٣٨٠ المَلَك: ٥٨٥

المقولة: ٣٨٠ المَلِك: ٣٨٥

المقوّم: ٣٨١ المَلِكُ الحقِّ: ٢٨٦

المِلْك: ٣٨٦ المقولات: ٣٨١

المكاشفة: ٣٨١ الملكة و الحال: ٣٨٦

المكان: ٣٨٢ الملكة والعدم: ٣٨٦

الملكة و العدم الحقيقيّان: ٣٨٦ المكان المطلق الكلِّي: ٣٨٣

المكان التَّام: ٣٨٣ الملكة و العدم المشهوريان: ٣٨٦

الممازجة: ٣٨٧

المكائية: ٢٨٢ الملوحة: ٢٨٦

المكتفى و غير المكتفى: ٣٨٣ الملؤن: ٣٨٦

المكون: ٣٨٣ المماثلة: ٢٨٧

الملائكة: ٢٨٢

الملاتكة الأرضية: ٢٨٤ الثمانة: ٣٨٧

الملائكة بالفعل و بالقوة: ٣٨٤ الممتنع: ٣٨٧

الملائكة بالقوة: ٢٨٤ الممتنع بالذَّات و بالغير: ٣٨٧

الملائكة الشماوية: ٢٨٤ الممتنع بالغير: ٣٨٨

الممتتع لذائه: ۲۸۸ الملائكة الكروبيون: ٣٨٤

الممكن: ٢٨٨ الملائم: ٢٨٤

الممكن بالذَّات: ٣٩٠ الملاثم الحش وغير العشى: ٣٨٤

الممكن العدم: ٣٩٠ الملائم غير الحشي: ٣٨٤

الملأ: ١٨٤ الممكن غير المتحيّز و المتحيّز: ٣٩٠

> الممكن المتحيّز: ٣٩٠ الملازقة: ٢٨٤

الممكن الوجود: ٣٩٠ الملاسة: ٢٨٥

## ٤٨١/الفيرس

| الموجود الخارجي والذهني: ٣٩٦                   | الممكن الوجود بذاته: ٣٩٠                        |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| الموجود الذهني: ٣٩٦                            | الممكن الوجود لذاته: ٣٩٠                        |
| الموجود على القصد: ٢٩٦                         | المناسبة: ٣٩١                                   |
| الموجود غير المستكفي: ٣٩٦                      | المنافي: ٧٩١                                    |
| الموجود القاعل و المنفعل: ٣٩٦                  | المنحني: ٣٩١                                    |
| الموجود فوق الثّمام: ٣٩٦                       | المنشدخ: ٣٩١                                    |
| الموجود في الموضوع: ٣٩٦                        | المنطق: ٣٩١                                     |
| الموجود لذاته وبذاته، و المسوجود لا لذاته و لا | المنطقيّات: ٣٩١                                 |
| بذات: ۲۹٦                                      | المنفصل: ۳۹۱                                    |
| الموجود لذاته لا بذاته: ٣٩٧                    | المتفعة: ۲۹۱                                    |
| الموجود لا لذاته و لا بذاته: ٣٩٧               | المتفي: ۳۹۲                                     |
| الموجود المستكفي: ٣٩٧                          | المنكر: ٣٩٢                                     |
| الموجود المتفعل: ٣٩٧                           | موادُ الشِّيء: ٣٩٢                              |
| الموجود التَّاقص: ٣٩٧                          | الموازاة: ٣٩٢                                   |
| الموجوديّة: ۲۹۷                                | الموت: ٣٩٢                                      |
| المودَّة: ٢٩٧                                  | الموت الإرادي: ٣٩٢                              |
| الموضوع: ۳۹۷                                   | الموت الطبيعي: ٣٩٢                              |
| موضوع العلم: ٣٩٩                               | الموت غير الطّبيعي: ٣٩٣                         |
| الموضوع الأخير: ٣٩٩                            | الموجود: ٣٩٣                                    |
| الموضوع البعيد والقريب: ٣٩٩                    | الموجود الأوّل: ٣٩٤                             |
| الموضوع القريب: ٣٩٩                            | الموجود يذاته وبالعرض: ٣٩٤                      |
| المؤلم: ٣٩٩                                    | الموجود بالعرض: ٣٩٥                             |
| الميل: ٣٩٩                                     | الموجود بالفعل و بالقوّة: ٣٩٥                   |
| الميل الإرادي و الطّبيعي والقسري: ٣٩٩          | الموجود بالقوّة: ٣٩٥                            |
| الميل الطّبيعي: ٤٠٠                            | الموجود الثّامٌ و فـوق التّـمام و المستكفي وغير |
| اتميل في البسائط: ٤٠٠                          | المستكفى: ٣٩٥                                   |

### شرح المعطلحات الفلسفية/١٨٢

النَّفس الأَمَّارة بالسُّوه و الْلَوَّامة والمطمئنَّة: ٤٠٩ الميل في الجرم الشماوي: ٤٠٠ النّفس الإنسانية: ٤٠٩ الميل الفسري: ٤٠٠

الميل النّفساني: ٤٠٠ النَّفس السيطة: ٤١٠

النَّار: ١ - ٤

النَّفس الحيوانيَّة: ٤١٠ النَّاطَق: ٢٠١

النَّفس الشَّهواتيَّة و الغضبيَّة: ٤١١ النَّفس العامَّة: ١١٨ النَّافع: ٤٠١

> النَّاقص: ٤٠٣ النَّفس الغضبيَّة: ٤١١

النَّفس الفلكيَّة: ٤١١ ناقص الوجود: ٤٠٢

النّبوة: ٤٠٢ النَّفس القويَّة: 211

نفس الكلُّ: ٤١٢ النَّبِوَّةِ المطلقة: ٢٠٤

النَّفس الكلَّيَّة: ٤١٢ النَّبوَّة المقيّدة: ٤٠٣

النَّفس اللَّاهوتيَّة: ٤١٧ النّبين: ٤٠٢

التَّفس اللَّوَامة: ٤١٢ الشحة: ٤٠٢

النَّفس المحرَّدة: ٤١٢ النّحدة: ٤٠٣

النَّفس المطمئنة: ٤١٢ النَّدى: ٤٠٣

النَّفْسِ النَّاطِقَة: ٤١٢ النِّسة: ٤٠٧

النسة المتكررة: ٤٠٤ النَّفس النَّباتيَّة: ٤١٣

> النَّفع: ٤١٣ النسخ: ٤٠٤

النَّفوس: ٤١٣ النسيان: ٤٠٤

النَّفُوسِ الأرضيَّة والسَّماويَّة: ٤١٣ النضج: ٤٠٤

> النَّطَق: ٤٠٤ النَّفوس السَّليمة: ٤١٤

النَّفوس السَّماويَّة: ٤١٤ التَّظام: ٤٠٥

النَّظر: ١٠٥ التَّفوس الصّحيحة: ٤١٤

> النّظر العنجيج و الفاسد: ٤٠٥ النَّقِص: ١٤٤

النظر الفاسد: ٤٠٥ التقصان: ٤١٤

القطة: ١٤٤ النّفس: ١٠٤

| gwwgg fan . in                                        | النَّقِلَة: ١٥٥ع                  |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| الواحد بالاتمال: ٤٢٣                                  |                                   |
| الواحد بالاجتماع: ٤٧٤                                 | النَّقيض: ١٥٤                     |
| الواحد بالجنس وبالنَّوع: ٤٧٤                          | النَّمَوَّ: ٤١٥                   |
| الواحد بالشّخص: ٤٣٤                                   | النَّور: ٤٦٦                      |
| الواحد بالمدد: ٤٢٥                                    | النَّور الذَّاتي: ٤١٦             |
| الواحد بالعرض: ٤٢٥                                    | النَّور العارض: ٤١٧               |
| الواحد بالفصل: ٤٢٥                                    | النَّور المحض: ٤١٧                |
| الواحد بالكلُّ: ٤٢٥                                   | النَّور المجرّد: ٤١٧              |
| الواحد بالنّوع: ٤٢٥                                   | التَّوع: ٤١٧                      |
| الواحد التَّامَ: ٤٣٥                                  | التّواميس: ٤١٧                    |
| الواحد الحقيقيّ وغير الحقيقي: ٤٢٥                     | النَّوم: ٤١٧                      |
| الواحد الحقّ: ٤٢٥                                     | النَّيَّة: ١٨                     |
| الواحد الشخصي: ٤٢٦                                    | النيّل: ٤١٨                       |
| الواحد الغير الحقيقيّ: ٤٢٦                            | النَّهاية: ٤١٨                    |
| الواحد من جميع الوجوه: ٤٢٦                            | النَّهايات السَّفلي و العليا: ٤١٨ |
| الواحد من وجه ومن جميع الوجوه: ٤٢٦                    | التَّهايات العليا: ١٨٤            |
| الواحد المطلق: ٤٢٦                                    | التَّهوة: ١٨٤                     |
| الواحد النَّاقص: ٤٢٦                                  | الواجب: ٤١٩                       |
| الويل: ٤٣٦                                            | الواجب لذاته: 214                 |
| الوجع: ٤٣٦                                            | الواجب الوجود: ٤٢٠                |
| الوجوب: ٤٣٦                                           | الواجب الوجود بذاته: ٤٣١          |
| الوجوب اللَّماتي: ٤٢٦                                 | الواجب الوجود بغيره: ٤٢١          |
| الوجود: ٤٢٧                                           | الواجب الوجود لا بذاته: ٤٢١       |
| الوجود بالعرض: ٤٢٧                                    | الواحد: ٤٢١                       |
| الوجودالإضافي والحقيقي: ٤٢٧                           | الواحد الأوّل: ٤٣٣                |
| الوجود التَّامّ وفوق التَّمام والمكتني والنّاقعي: ٤٢٨ | الواحد (بأقسامه): ٤٢٣             |

# شرح المعطلحات الفلسفية/188

| الوحدة الذَّاتَّة: 273          | الوجود الحشيّ: ٤٢٨                  |
|---------------------------------|-------------------------------------|
| الوحدة العدديّة: ٤٣٣            | الوجود الحقيقيّ: ٤٢٨                |
| الوحي: ٤٣٣                      | الوجود الخارجيّ: ٤٢٨                |
| الوضع: ٤٣٣                      | الوجود الخيالي: ٤٣٨                 |
| الوقت: ٤٣٥                      | الوجود الذَّاتيّ: ٤٢٨               |
| الولاية: ٤٣٥                    | الوجود الذَّهنيَّ: ٤٢٩              |
| الوهميّات الصّرفة: ٤٣٥          | الوجود الرّابطي (المحمول): ٤٣٩      |
| الوهم: ٤٣٥                      | الوجود الشبهي: ٤٢٩                  |
| الوهن الطّبيعيّ: ٤٣٥            | الوجود الطَّرف: ٤٢٩                 |
| الهالة: ۲۳۷                     | الوجود الظَّليّ: ٤٢٩                |
| الهداية: ٤٣٧                    | الوجود العامّ: ٤٢٩                  |
| الهشاشة: ٤٣٧                    | الوجود العقليّ: ٤٧٩                 |
| اله <u>ش</u> : ٤٣٧              | الوجود العينيّ: ٤٢٩                 |
| الهلاك: ٨٣٤                     | الوجود في الأذهان و في الأعيان: ٤٢٩ |
| الهنيّة البسيطة و المركّبة: ٤٣٨ | الوجود في الأعيان: ٤٣٠              |
| الهليَّة المركَّبة: ٤٣٨         | الوجود في نفس الأمر: ٤٣٠            |
| الهم: ٨٣٨                       | الوجود المحمول: ٤٣٠                 |
| الهندسة: ٤٣٩                    | الوجود المطلق: 230                  |
| <b>114611 173</b>               | الوجود المعقول: 270                 |
| الهوهو: ٤٣٩                     | الوجودالمقيّد: ٤٣٠                  |
| الهريّة: ٤٤٠                    | الوجود المكتفي: ٤٣١                 |
| الهويمة التَّامَّة: ٤٤٠         | الوجود النَّاقص: ٤٣١                |
| الهويّة السّارية: ٤٤٠           | الوجودات: ٤٣١                       |
| الهيئة: ٤٤٠                     | الوحدة: ٤٣٢                         |
| الهيولى: ١٤٤                    | الوحدة الإضافيّة والدَّاميّة: ٤٣٢   |
| ﴿ ﴾ لَهِيولَى الأولَى: ٤٤٧      | الوحدة الحقي                        |

الهيولى المطلقة: 223 الياس: 633 اليوسة: 633 القين (بأفسام): 231 اليسار و الهمين: 233